CariToLo QuUINTO

LA SOCIETA DA NATURA A CULTURA:
CLASSI SOCIALI E GIUSTIZIA

1. Marx: Vinterpretazione materialistica della storia.

Comte crede nella potenza determinante delle idee, per cui 'evolu-
zione sociale diventa una funzione dell’evoluzione intellettuale; Proudhon
nel principio della giustizia, elevato a suprema realta metafisica; Spencer
assegna alla legge dell’evoluzione il compito di spiegare 1’evoluzione
stessa. Fra i sociologi sistematici, forse in base ad alcune indicazioni of-
ferte da Saint-Simon (1760-1825) intorno all’importanza dei « progressi
dell'industria », Karl Marx (1818-1883) & il solo a ritenere che il fattore
determinante dell’evoluzione sociale vada ricercato nei rapporti mate-
riali di vita, in cui entrano fra di loro necessariamente i conviventi. Marx
stesso ci ha raccontato le tappe della sua evoluzione intellettuale, che lo
portarono dai giovanili entusiasmi per la dialettica hegeliana al materia-
lismo storico. « Il primo studio che affrontai — scrive nella Prefazione
alla Critica dell’Economia politica — fu una revisione critica della Filo-
sofia del Diritto di Hegel, e I'introduzione a questo lavoro apparve nel
1844 nei Deutsch-Franzisische Jabrbiicher, editi a Parigi. Le mie ricerche
si conclusero con la constatazione che i rapporti giuridici e le forme sta-
tali non sono spiegabili né da se stessi né partendo dal cosiddetto svi-
luppo generale dello spirito umano, ma hanno radice nei rapporti mate-
riali di vita. ... Il risultato generale che emerse da questi miei studi e che,
una volta raggiunto, servi da filo conduttore alle mie ricerche, pud essere
cosi sintetizzato: nella produzione sociale della loro vita, gli uomini en-
trano in determinati rapporti, necessari e indipendenti dalla loro volonta
— rapporti di produzione che corrispondono ad una certa fase di svi-



102 La prospettiva storica: la sociologia come costruzione sistematica chiusa

luppo delle loro forze produttive materiali. L’insieme di questi rapporti
di produzione costituisce la struttura economica della societd, la base
reale su cui si edifica una soprastruttura giuridica e politica, e alla quale
corrispondono determinate forme sociali di coscienza. Il modo della pro-
duzione della vita materiale condiziona il processo della vita sociale, po-
litica e spirituale. Non & gia la coscienza dell’uomo a determinare il suo
essere, ma, al contrario, il suo essere sociale a determinare la sua co-
scienza » ',

In questo passo & mirabilmente riassunto il nucleo essenziale della
dottrina marxistica, ossia l'interpretazione economica della storia, la
quale non ¢ da intendersi in senso ristretto o materialistico in senso vol-
gare, com’¢ avvenuto presso alcuni commentatori. La posizione di Marx
pud definirsi materialistica in rapporto a Hegel e a Feurbach, nel senso
che rifiuta di considerare le idee come fattori primari e cause determi-
nanti dello sviluppo storico-sociale cosi come rigetta la soluzione fonda-
mentalmente mistica della salvezza individuale attraverso 1’amore, ma
non & materialistica nel senso filosofico tradizionale del termine. Come ¢
stato chiarito da G. D. H. Cole, nel caso di Marx, pitt che di materiali-
smo, occorre parlare di realismo: « Marx ha chiamato la sua concezione
della storia “materialistica” perché intendeva distinguerla nettamente
dall'Idealismo metafisico di Hegel e dei suoi discepoli. Dove egli scrive-
va “ materialista ”’, viene oggi naturale a noi dire * realista ”’ » 2. Anche un
critico americano di Marx, Thorstein Veblen, ha dato del « materialismo »
marxistico una definizione particolarmente illuminante: «E un materia-
lismo sublimato — egli scrive — trasfigurato dalla presenza dominante
dello Spirito umano consapevole; & perd condizionato dai fatti materiali
della produzione dei mezzi di sussistenza». E pit avanti: « Una conce-
zione coerentemente materialistica, ossia aderente con coerenza ad una
interpretazione materialistica del processo di sviluppo e dei fatti coinvolti
nel processo, non potrebbe fare a meno di considerare la sua presunta
lotta dialettica come un mero e irrilevante conflitto delle brute forze
matetiali. Cid avrebbe significato una interpretazione nei termini di un
opaco nesso di causa-effetto, senza il ricorso al concetto di una lotta
di classe consapevole e potrebbe aver portato a un concetto dell’evo-

'6-Cfr. K. Marx, Zur Kritik der politischen Ockonomie, trad. it., Milano, 1946,
pp. 16-17.
? Clr. G. D. H. CoLe, Wath Marx really meant, Londra, 1934, p. 16.



La societd da natura a cultura: classi sociali e giustizia 103

luzione simile al non teleologico concetto darwiniano della selezione
naturale » .

In questa direzione muove la critica pit aggiornata e autorevole.
« L’interpretazione economica della storia — scrive Schumpeter — non
significa che gli uomini siano — coscientemente o incoscientemente, to-
talmente o in parte precipua — spinti ad agire da motivi economici. Al
contrario, la spiegazione del peso dei motivi non economici e del loro
meccanismo, e I’analisi del modo come la realta sociale si rispecchia nella
psiche individuale sono elementi essenziali della teoria ed uno dei suoi
contributi pit decisivi. Marx non sostenne né che le religioni, le meta-
fisiche, le scuole estetiche, le idee morali e le volizioni politiche fossero
riducibili a moventi economici, né che fossero prive d’importanza. Si
sforzd soltanto di mettere a nudo le condizioni economiche che le confi-
gurano e che ne spiegano la nascita e il declino » 2.

2. Ambiguita e limiti.

Sarebbe tuttavia difficile negare che esistano nel pensiero di Marx
problemi irrisolti e ambiguita che rendono problematico in sommo grado
il fondamento della sua teoria della conoscenza. Infatti, nel citato Zur
Kritik der politischen Oekonomie, Marx, in un primo momento, pone a
base del « carattere generale dei processi sociale, politico e spirituale della
vita » il « modo di produzione », ma in un secondo momento, nello stesso
giro di frase, indica nel loro « essere sociale » (gesellschaftliches Sein) il
fattore determinante della loro coscienza. Siamo cosi di fronte ad una
doppia concezione del fattore determinante: una concezione restrittiva,
per cui il fattore determinante & dato dal solo « modo di produzione »;
una seconda concezione, pili ampia e sociologicamente provveduta, per
cui esso viene a coincidere con tutto I’« essere sociale ». Piu tardi, Marx
fara coincidere I’« essere sociale » rivoluzionario con la nozione di « classe
generale » o « proletariato », « vaso d’elezione » o supremo strumento
per sgravare la societd vecchia della societz nuova. L’analisi sociologica
cedera il-passo alla « missione storica » di tipo profetico.

! Cfr. TuorsTEIN VEBLEN, The Socialist Economics of Karl Marx, in « The Quarterly
Journal of Economics », XX, agosto 1906; ristampato nel volume The Place of Science in
Modern Civilisation, New York, 1919.

2 Cfr. J. A. ScHuMpETER, Capitalism, Socialism and Democracy, trad. it., Milano,
1955, pp. 9-10 (corsivo nel testo).



104 La prospettiva storica: la sociologia come costruzione sistematica chiusa

Il limite invalicabile della sociologia marxistica & appunto dato dal
suo messianismo, ossia dalla confusione, che si aggrava a mano a mano
che Marx appare sempre pit1 a fondo coinvolto nella lotta politica imme-
diata, fra il sociologico e il sociale, fra il dato scientificamente rilevato e
analizzato e la meta del processo-storico, indicata come desiderabile,
«Un’opera puramente scientifica — osserva lo Schumpeter — anche se
fosse stata molto piti perfetta di quella di Marx, non avrebbe mai rag-
giunto I'immortalita, nel senso storico, che le & invece propria. Né I'a-
vrebbe ottenuta I’arsenale dei suoi slogans di agitatore... Ma egli fu un
profeta, e per comprendere la natura della sua opera dobbiamo vederla
nella cornice del suo tempo, che sdegnd lo zenit del successo e il nadir
della civiltd borghese, 1’¢ra del materialismo meccanicistico e di un am-
biente culturale di cui nessun segno aveva ancora tradito che recasse nel
proprio grembo una nuova arte e un nuovo modo di vita, e che si cro-
giolava nella banalitd pil rivoltante... Come ogni vero profeta si defini-
sce I'umile portavoce della divinita, cosi Marx non pretese che di tra-
durre in parole la logica del processo dialettico della storia» .

L’importanza del marxismo, considerato come sistema sociologico,
consiste propriamente nel tentativo di abbracciare in una cornice unita-
ria tutti i fenomeni di una data societa in un determinato periodo del suo
sviluppo, stabilendone le interrelazioni e il reciproco condizionamento.
In questa cornice unitaria, sembra talvolta che Marx assegni allo sviluppo
tecnologico un ruolo determinante. Cid appare evidente soprattutto nella
lunga polemica con Proudhon, il cui anti-macchinismo non si libera di
una profonda carica di emotivita contadina e anarcoide. Ma Marx, a
nostro giudizio, non vede giusto e non si sottrae comunque ad ambiguiti
e ambivalenze allorché assegna allo sviluppo tecnologico un ruolo deter
minante, senza tuttavia trarre da siffatta assegnazione tutte le logiche
conseguenze. Il punto su cui Marx insiste e fonda la propria analisi ¢ la
intima interdipendenza fra organizzazione sociale, nei suoi vari aspetti
(giuridici, istituzionali, politici, ideologici, ecc.) e gli utensili usati nella
produzione economica e che ne definiscono il modo e lo stadio di svi-
luppo. Questa interdipendenza cade al di 1 della consapevolezza indivi-
duale e della sua «falsa coscienza», ma Marx non I’ha mai esplicitata
chiaramente. Abbiamo anzi visto piti sopra come egli finisca talvolta con
'equivocare fra « modi di produzione economica» e «essere sociale,
fra « processo produttivo» e « rapporto produttivo », usando tali ter-

! Cfr. J. A. SCHUMPETER, op. cit., pp. 5-7.



La societd da natura a cultura: classi sociali e glustizia 105

mini nello stesso giro di frase in maniera intercambiabile, benché indi-
chino situazioni e momenti qualitativamente diversi.

Tali ambiguitd hanno giustificato ['interpretazione del marxismo
come determinismo tecnologico. Come osserva, fra gli altri, John H. Hal-
lowell, « la storia, per Marx, & intelligibile perché & storia della tecnolo-
gia: gli utensili sono fabbricati dall’'uomo (72an-made) e cid che & fabbri-
cato dall’'uvomo @& intelligibile » !. Ma una tale interpretazione del marxi-
smo non ci sembra sostenibile in quanto non ne coglie ’elemento essen-
ziale, la nozione fondante. Nel pensiero di Marx possiamo distinguere
quattro livelli, strutturali e sovrastrutturali, ma sempre interreagenti:
a) lo stadio di sviluppo delle forze produttive; 5) il modo prevalente di
produzione e di scambio; ¢) la struttura sociale o, come la chiama nel-
I'Ideologia Tedesca, la « societa civile »; d) le particolari condizioni poli-
tiche e culturali in genere. Questi quattro livelli sono indubbiamente in-
terrelati e interreagenti, ossia compresenti e attivi in una determinata si-
tuazione storica, e a vicenda condizionantisi al di fuori e anche contro la
consapevolezza individuale, ma non sono tutti sullo stesso piano, bensi a
livelli diversi di profondita e di capacita di incisione nello sviluppo reale,
ossia storico. Senza una tale diversificazione non si avrebbe che la stasi as-
soluta invece che il movimento. Sulla scorta di alcuni testi, si potrebbe ar-
guire che Marx al punto ) assegni il ruolo di variabile indipendente, in
senso relativo, e che pertanto la interpretazione di Hallowell sia corretta
ed esauriente e si giustifichi inoltre 1’acre polemica contro I’antimacchi-
nismo artigiano di Proudhon. Senonché, per Marx come del resto per
Engels e tutti i marxisti ortodossi, la connotazione essenziale, che defini-
sce una data societd, non & la sua tecnologia; bensi la sua struttura so-

ciale, ossia la sua struttura di classe.

3. Classe e rapporto sociale.

La nozione di « classe » e di « struttura di classe » & la nozione deter-
minante del marxismo. Se I’elemento tecnclogico fosse quello determi-
nante € veramente cruciale per lo sviluppo storico, come potrebbe appa-
rire da una certa interpretazione di Marx, la prima conseguenza di rilievo
dovrebbe di necessita essere I’abbandono dello schema dialettico, perché
lo sviluppo tecnologico non & analizzabile o anche, piti semplicemente,

1 Cfr. Joun H. Harrowerr, Main Current in Modern Political Thought, New
York, 1950, p. 723, nota.



106 La prospettiva storica: la sociologia come costruzione sistematica chiusa

commensurabile a quello schema. Il suo carattere & cumulativo ed eyo.
luzionistico, non dialettico. La sua analisi dipende dall’accertamento dj
tipo sociologico-sperimentale, non dall’approccio dialettico-storicistico,
Secondo Marx, dunque, pitt che il modo (tecnico) della produzione @ i
rapporto (sociale) di produzione quello che conta. L’approccio dialettico-
storicistico ha qui la sua rivincita su quel tanto di sociologico-sperimen-
tale, in senso non dialettico-schematico, che vive nel marxismo storico e
che si & per gran parte perduto nel marxismo degli epigoni. I marxisti or-
todossi hanno certamente ragione, da un punto di vista, & quasi super-
fluo aggiungere, esegetico e scolastico, quando bollano di « revisionismo »
il tentativo di introdurre categorie sociologico-sperimentali nello schema
dialettico marxiano, che tali categorie pud certamente sussumere, ma alla
condizione, ferrea, che non si sviluppino «in libertd », ossia seguendo
una propria logica e una propria dinamica non aprioristicamente deter-
minabili. Cio sarebbe infatti sufficiente a mettere in crisi tutto il sistema,
Da questo punto di vista, le giustificazioni dei « revisionisti» o neo-mar-
xisti 0 marxisti indipendenti sono irrilevanti come, in questa materia,
tutte le professioni di buona, o cattiva, volonta.

La nozione di classe & la nozione fondante del marxismo e la sua
molla dinamica. Sono infatti i rapporti fra le classi, la lotta di classe, a
muovere la storia e tutto lo sviluppo umano. « La storia di ogni societa
finora esistita — leggiamo in apertura nel Manifesto — & la storia di
lotte di classe ». E Marx prosegue, elencando ed esemplificando: « Libero
e schiavo, patrizio e plebeo, signore e servo, maestro di bottega e giorna-
liero, in una parola, oppressione e oppresso...». Se noi prendiamo alla
lettera questo catalogo, & chiaro che dicendo « classe » Marx intende an-
che gli ordini, le gilde, le corporazioni, ossia organismi sociali che pre-
sentano differenze rilevanti a confronto con la classe, come la conosciamo
nell’epoca della civilta industriale *. In veritd, Marx non ci ha offerto una
definizione a livello scientifico della classe sociale, cosi come manchiamo
di una analisi rigorosa della teoria della dinamica delle classi sociali, che
nel suo pensiero si sviluppa parallelamente all’interpretazione economica
della storia. Osserva in proposito Schumpeter: « Strano a dirsi, non ti-
sulta che Marx abbia mai dato forma sistematica a quello che pur era uno
dei pilastri, del suo pensiero. Pud darsi che abbia rinviato la questione

! Mi si consenta di rinviare in proposito a F. FERRAROTTI, Il dilemma dei Sindacati

‘f""i“;;»s Milano, 1954, pp. 217-220, ora in Sindacato, Industria, Societa, UTET, To
rino, 1968.



La societd da natura a cultura: classi sociali e giustizia 107

finché non fu troppo tardi, proprio perché era talmente abituato a pen-
sare in termini di concetti di classe che non ritenne necessario darne una
formulazione completa. Pud anche darsi che certi spunti siano rimasti
insoluti nella sua mente, o che il cammino verso una teoria generale e
completa delle classi gli sia sembrato chiuso da difficolta nascenti dalla
stessa adesione a un modo puramente economico ed eccessivamente sem-
plificativo di vedere i fatti. Tanto Marx quanto i suoi discepoli ci hanno
fornito esempi di applicazione di questa teoria non completamente svi-
luppata a particolari strutture sociali; e il pil significativo & la Storia delle
lotte di classe in Francia. A parte cid, nessun progresso reale fu com-
piuto» '

4. Critica.

L’istanza critica di maggior rilievo che si pud muovere alla teoria delle
classi sociali marxista & quella di semplicismo schematico. La societa si
divide, secondo Marx, in due classi essenziali, ossia in proprietari o in
non-proprietari. Il principio stratificante & la proprietd, o I’esclusione
dalla proprietd, dei mezzi di produzione e dei beni di consumo. In base
a tale principio, Marx concepisce tutta la societa divisa in borghesia, in-
tesa non al modo del Sombart, Groethuysen 0 Max Weber, bensi esclu-
sivamente come proprietaria dei mezzi di produzione e di scambio, e in
proletariato, ossia il gruppo sociale di maggioranza che viene espropriato
sistematicamente del frutto integrale del proprio lavoro e remunerato
invece solo al livello della sussistenza, affinché sia preservata la sua Ar-
beitskraft, essenziale al funzionamento dell’economia capitalistica. Dal
proletariato Marx distingue il sottoproletariato, in quanto questo non ha
ancora «coscienza di classe » e non rappresenta pertanto una classe so-
ciale propriamente detta, bensi solo un caso di disgregazione sociale. Pari-
menti i «ceti medi», o classi intermedie, non sono secondo Marx classi
vere e proprie, ma semplicemente gruppi sociali subordinati alla classe
dominante, privi quindi di reale autonomia e di rilevanza storica.

L’aver assegnato al principio della proprieta il valore di unico ed
esclusivo principio stratificante ha certamente contribuito a dare a tutto
il sistema marxistico quella prospettiva essenzialmente giuridica che, in-
sieme con il « civettare » con la dialettica hegeliana, lo rende particolar-
mente insensibile alla dimensione sociologica dei gruppi e delle istitu-

! Cfr. J. A. SCHUMPETER, 0p. cit., p. 13.



108 La prospettiva storica: la sociologia come costruzione sistematica chiusa

zioni sociali. Marx non coglie ’emergere delle classi intermedie, che hap,
avuto, anche nel passato recente, un ruolo determinante, dal punty ¢;
vista politico-sociale e che, lungi dallo scomparire di fronte all'urto frop.
tale, e finale, fra borghesia e proletariato, si avviano a costituire [a net
maggioranza nelle societd industrialmente avanzate. Il principio stratif.
cante marxistico non solo & insufficiente a definire la classe sociale, 4.
punto come entita sociale che prescinde dalla coscienza dei suoi membri
individuali, ma non da alcun conto del sorgere storico delle classi, ossia
della loro motrice storico-culturale. In altre parole, mentre afferma che
la classe borghese & data fondamentalmente dalla proprieta, non chiarisce
poi come la proprieta, o I’« accumulazione primitiva », si sia storicament
formata. Egli deride e ironizza intorno alle decantate virtl tradizionali
dell’amore al lavoro e del risparmio. Ma, come ha giustamente ossetvato
lo Schumpeter, ironizzare non significa spiegare.

E peraltro necessario riconoscere che il problema della definizione di
«classe sociale », dei criteri di differenziazione e stratificazione e dei me-
todi per stabilire il grado di mobilita di una determinata struttura sociale
¢ un problema tuttora aperto anche 12 dove la ricerca sociologica appare
pit avanzata. Come € stato recentemente osservato, la natura del signi-
ficato funzionale dei ruoli sociali relativamente pieni e il modo di confr-
gurarsi delle loro reciproche differenziazioni sono ancora da esplorare’.
Cosl come sappiamo ancora poco intorno alle fonti sociali della mobilita
e non abbiamo correlazioni verificate per cid che riguarda i rapporti fra
la stratificazione sociale e la struttura del potere. Non vi pud essere dub-
bio che la nozione di classe sociale & da riprendersi criticamente, vale a
dire non in maniera filosofico-deduttiva, bensi in quanto aiuta la raccolta
e I’analisi sistematica dei dati offerti dallo sviluppo effettivo delle societd
nazionali.

Detto cid, va riconosciuto in Marx uno degli autentici pionieri dell
sociologia: per la sua impostazione globale della ricerca, capace di vedere
il legame dialettico che interconnette, attraverso reciproci condizions
menti, i diversi aspetti della vita sociale; per il duro, coerente misurarsi
con problemi sociali fondamentali; per il costante rinvio della formuls
zione teorica ai dati empirici, nel quadro delle specifiche situazioni di fatto
e dei rapporti materiali di vita che legano fra di loro necessariamente gl
esseri umani viventi in societa.

! Cfr. BerNARD BARBER, Social Stratification, New York, 1957.



La societd da natura a cultura: classi sociali e giustizia 109

5. La giustizia e il progresso.

I’idea del progresso come legge intrinseca allo sviluppo umano e so-
ciale, che rappresenta il punto di convergenza di tutte le sociologie siste-
matiche, & il principio fondamentale del pensiero sociologico di Pierre
Joseph Proudhon (1809-1865)'. Nato povero, rimasto tutta la vita fe-
dele alle classi lavoratrici, uomo della campagna, con tutti gli entusiasmi
e le dedizioni morali di cui & capace la provincia, P. J. Proudhon & consi-
derato il padre del socialismo francese. Egli ha indubbiamente contribuito
in maniera diretta e originale a quel patrimonio di idee che, contraria-
mente all’approccio generalmente autoritario e centralizzato che fu pro-
prio dei marxisti, ha fatto valere I’esigenza di una diffusione del potere a
tutti i livelli della vita associata, e di un socialismo fondato sulla federa-
zione, articolata e dinamica, dei produttori, anziché sull’onnipotenza di
uno stato centripeto e, tendenzialmente almeno, oppressivo.

La molla di ogni progresso &, secondo Proudhon, la giustizia. Ma I'idea
di giustizia, per essere efficace, non pud limitarsi alla consapevolezza inte-
riore dell’individuo o alla certezza astratta; essa deve trasformarsi in una
idea-forza, capace di incidere direttamente sulla struttura e sull’organiz-
zazione della societa. Di fronte a questo compito le religioni positive sono
impotenti. Il loro comune fondamento infatti & la trascendenza. In esse
la giustizia & esteriore all'uomo e alla vita sociale. Esse opprimono dun-
que e condizionano dall’esterno la paura di castighi e con la promessa di
premi, lo spirito dell’individuo. Cosi, per esempio, «il cristianesimo, per
via del suo principio, di tutta la sua teologia, & la condanna dell’io umano,
il disprezzo della persona, lo stupro della coscienza... Lo stato naturale
dell’'uvomo & uno stato di peccato: come potrebbe dunque il cristiano ri-
spettare la persona del proprio fratello?... Per rialzare questo essere deca-
duto e riabilitarlo, & addirittura necessaria 'immolazione di una vittima
celeste, rinnovata ogni giorno in mille e mille luoghi contemporanea-
mente... Per tal via il cristianesimo, dovendo vincere I'esagerazione del-

! Una bibliografia completa degli scritti, anche postumi, di P. J. Proudhon si trova
in appendice a G. GuY-GraND, La pensée de Proudhon, Paris, 1947, pp. 219-224. La
nostra esposizione si basa soprattutto sulle seguenti opere: P. J. ProubnoN, Qu’est-ce
que la propriété, 1840; De la création de l'ordre dans I’bumanité, 1843; Philosophie de
la Misére, 1846; Le droit au travail, 1848; Idee générale de la révolution au XIXe siécle,
1851; De la justice dans la Révolution et dans U'Eglise, 1858; De la capacité politique
des classes ouvriéres, 1865. Intorno alla sociologia di Proudhon, cfr. J. DupraT, Proudhon
sociologue et moraliste, Paris, 1929; A. CuviLLIER, Marx et Proudhon, Paris, 1937;
C. BoucLE, La sociologie de Proudhon, Paris, 1911.



110 La prospettiva storica: la sociologia come costruzione sistematica chiusa

Iio, doveva esagerarne I'umiliazione. La sua missione pertanto non ¢ ¢
stabilire la giustizia, ma di preparare il terreno in cui essa possa germi
nare, justumque terra germinet. Non solo la esclude dall’'umaniti con |y
sua teologia; la rende impossibile con I’annientamento della dignita per.
sonale, con tutte le sue istituzioni e i suoi simboli» .

Le stesse contraddizioni Proudhon rileva nell’atteggiamento del et
stianesimo a proposito dell’eguaglianza: « Nel cristianesimo, la condizione
delle persone non & la stessa; I'ineguaglianza, come vedremo, & prowvi
denziale. E necessario che una parte dell’'umanita, la pili numerosa, servz
I’altra. Per ottenere questo servizio, occorre sacrificare la digniti ums
na... » 2. Per Proudhon, la societa cristiana altro spettacolo non offre che
quello di un « feudalesimo raffinato », in cui la giustizia non ha forza so
ciale effettiva e lo Stato stesso, che dovrebbe porsi come garante del bene
comune, in realtd «si trova obbligato a difendere I'ingiusto ». « Lo scopo
dello Stato — chiarisce Proudhon — consiste nell’organizzare, nel rendere
e nel fare osservare la Giustizia. La Giustizia & I’attributo essenziale, la
funzione principale dello Stato... La Giustizia, legge del mondo materiale,
intellettuale e morale, ha come formula I'eguaglianza. Ma, nei due primi
periodi della civilta, sotto il paganesimo e il cristianesimo, I'eguaglianz
soffre di una grave ineguaglianza delle ricchezze. Ne deriva che lo Stato,
istituito dalla Giustizia, si trova simultaneamente obbligato a difendere
una cosa che di per sé non & giusta, che esiste solo per via dell'ignoranz
e del pregiudizio, di modo che I’azione dello Stato diventa contraddit
toria » 3,

6. L’eguaglianza e I'equilibrio.

Proudhon ritiene che per giustificare I'ineguaglianza delle ricchezze i
invochino per lo pilt le due teorie, quella pagana del fato e quella et
stiana della Provvidenza, che fondamentalmente si equivalgono, in quante
«vi & questo di comune fra le due teorie, che sia la Chiesa del Cristo
che la Chiesa del fato hanno ambedue la loro ragion di Stato»*. Il pri-
cipio dominante non & dunque la Giustizia, bensi l'autorit. «La Giv
stizia & subordinata alla ragion di Stato: lo Stato non & la risultantec.il
un contratto che promana dai cittadini e li obbliga gli uni verso gli altr!

! Cfr. P. J. ProupHoN, De la justice, pp. 57-58.
2 Ibidem, p. 67 (corsivo nel testo).
3 Ibidem, p. 69.



