
STORIA GENERALE DELLE DIOCESI DI CAPITANATA 
 

L’odierna definizione dei confini della Regione Pastorale Pugliese fu compiuta dalla Congregazione dei Vescovi 
con decreto del 12 setembre 1976, per ordine di Paolo VI. Le diocesi della provincia civile di Foggia passarono 
nella Puglia e pertanto i vescovi di Manfredonia e Vieste, Foggia, Bovino e Troia, Ascoli e Cerignola, Lucera e 
San Severo, entrarono a far parte della Conferenza Episcopale Pugliese. Contemporaneamente il vescovo della 
diocesi di Irsina fu trasferito alla Conferenza dei vescovi lucani, e, tre mesi dopo, nel novembre del 1976, i ter-
ritori di Laterza e Ginosa furono annessi alla diocesi di Castellaneta, il comune di Spinazzola alla diocesi di 
Gravina e il comune di Montemilone alla diocesi di Venosa. Con siffata sistemazione la geografia della regione 
ecclesias�ca è venuta a coincidere con quella della Regione Puglia e tu� i vescovi residen� nel ter-ritorio 
regionale entrarono a far parte della Conferenza Episcopale Pugliese. 
 
Si concludeva così un lungo percorso iniziato nel 1889, quando Leone XIII invitò i vescovi d’Italia a riunirsi in 
Conferenze episcopali regionali, e per “le Puglie”, come per le altre regioni, diede indicazioni puntuali. Il 10 
otobre 1892, a Bari, l’episcopato pugliese si riunì per la prima volta e l’incontro durò fino al 14 otobre. Da 
quella riunione i vescovi inviarono al clero e ai fedeli una prima letera pastorale colle�va. Delle riunioni degli 
anni seguen� i presuli fecero stampare gli a� fino al 1901. 
 
 
L’is�tuzione del Seminario Regionale Liceale e Teologico a Lecce, nel 1908, per ferma volontà di Pio X, fu un 
ulteriore passo del loro comune impegno. Esso perdurò anche quando deto Seminario fu trasferito a 
Molfeta, nell’autunno 1915, e trovò ragioni di consolidamento quando Pio XI finanziò la grandiosa sua sede 
defini�va, quella atuale, inaugurata il 6 novembre 1926. 
 
Fratanto, i vescovi pugliesi ebbero modo di esprimere il loro comune pen-sare con le letere pastorali che 
con�nuarono a indirizzare al clero e ai fedeli delle diocesi della regione: dalla No�ficazione... intorno al nuovo 
Codice Ecclesias�co (9 maggio 1918) alla No�ficazione seguente la riunione dell’an-no 1919, alla letera 
pastorale su La buona stampa per la quaresima del 1920, a quella del 1922, a riguardo dell’impegno 
missionario. 
 
Il concilio plenario pugliese, che si tenne a Molfeta dal 21 al 28 aprile 1928, fu certamente un momento 
solenne dell’episcopato della regione. Esso si diede un comune complesso disciplinare, applica�vo della 
norma�va del Codice di Dirito Canonico, promulgato da Benedeto XV, ai bisogni locali. Le norme date per il 
riordinamento delle confraternite, il 4 aprile 1932, furono un ulte-riore passo nella stessa direzione. 
 
L’asseto regionale, infine, ricevete un efficace impulso dall’organizza-zione del Tribunale Ecclesias�co per le 
cause matrimoniali, con sede a Bari, conseguente al motu proprio “Qua cura” dell’8 dicembre 1938; il 
tribunale cominciò ad operare nel 1940. 
 
Sul comune orizzonte pastorale emerse in quegli anni la condizione del clero e la moralità delle popolazioni. 
Infa�, alla Formazione alla vita interiore e all’apostolato del clero i vescovi dedicarono la letera pastorale 
colle�va del 24 otobre 1935, mentre sulla Sanità morale dei pugliesi scrissero quella per la quaresima 1939. 
Comuni preoccupazioni espressero nei frequen� pronunciamen� degli anni 1943-1946, alla caduta del regime 
fascista e al prolungarsi della tragedia della seconda guerra mondiale, per la rinascita delle popolazioni e per 
il loro coinvolgimento nella ricostruzione civile e poli�ca del paese. Ai Problemi dell’ora fu dedicata l’ampia 
letera pastorale che tu� i vescovi sotoscrissero nel 1947; alla Devozione Mariana, quella del 1951 e alla 
Pietà Eucaris�ca, quella del 1956, nell’occasione del XV congresso eucaris�co nazionale di Lecce. 
 



Par�colarmente significa�va fu la decisione dei vescovi pugliesi di offri-re al clero della regione gli schemi per 
le catechesi domenicali dell’anno pastorale 1957-1958 sulla Dotrina Sociale Cris�ana. Molto partecipata fu 
la celebrazione del cinquantesimo anniversario del seminario regionale di Molfeta nella primavera del 1958, 
che doveva culminare nell’udienza che Pio XII aveva loro accordato. E pochi mesi dopo l’annuncio del concilio 
Va�cano II, per la quaresima del 1960, pubblicarono la loro riflessione sulla vita religiosa e morale dei catolici 
pugliesi nella letera colle�va Per un cris�anesimo vivo e coerente. 
Annunciato il concilio da Giovanni XXIII, il 25 gennaio 1959, i vescovi accantonarono il proposito di aggiornare 
la norma�va del concilio plenario del 1928. Come si sa, essi furono invita� a segnalare argomen� teologici da 
tratare e problemi disciplinari e pastorali da approfondire. Alcuni vescovi richiamarono l’atenzione 
sull’esigenza di riordinare le circoscrizioni delle diocesi per il migliore svolgimento del lavoro apostolico che i 
presuli erano chiama� ad atua-re in contes� sociali e culturali notevolmente evolu�si anche in Puglia. 
 
Di quella eccezionale stagione di riflessione e di proge� rinnovatori che i vescovi della regione vissero a Roma, 
insieme agli altri 2.500 vescovi del mondo, e degli sviluppi che si originarono nelle loro diocesi, è una storia 
ancora da scrivere. È acclarato ormai che crebbe e si intensificò il lavoro collegiale nelle riunioni della 
Conferenza Episcopale, le quali divennero più frequen� e pro-lungate a par�re dal 1966. 
 
Is�tuita nel 1970 la Regione Puglia, quale ente locale ben definito nelle sue competenze e con for� prospe�ve 
poli�che, e con�guratasi canonicamente nel 1976 la regione pastorale pugliese, Paolo VI procedete nel 
rinnovamento delle circoscrizioni ecclesias�che. Alla fine di quel decennio furono riorganizzate le province 
ecclesias�che. Infa�, il 30 aprile 1979 fu is�tuita la nuova sede metropolitana di Foggia con suffraganee 
l’arcidiocesi di Manfredonia e le diocesi di Vieste, Bovino e Troia, Ascoli Satriano e Cerignola, Lucera e San 
Severo. Il 20 otobre 1980 fu is�tuita la nuova provincia ecclesias�ca di Bari con suffraganee l’arcidiocesi di 
Trani, Barleta e Bisceglie e le diocesi di Andria, di Molfeta, Giovinazzo e Terlizzi, di Ruvo e Bitonto, di 
Monopoli e Conversano, e di Gravina, Altamura e Acquaviva. Lo stesso 20 otobre 1980 fu is�tuita la nuova 
metropolia di Lecce con suffraganee le arcidiocesi di Otranto e di Brindisi e Ostuni, nonché le diocesi di Nardò 
e Gallipoli e di Ugento e Santa Maria di Leuca. Nei suoi an�chi confini rimaneva la provincia ecclesias�ca di 
Taranto con suffraganee le diocesi di Castellaneta e di Oria. Venivano così soppresse le an�che sedi 
metropolitane di Manfredonia, di Brindisi e di Otranto, divenute suffraganee, come si è deto, delle nuove 
sedi metropolitane, rispe�vamen-te, di Foggia, di Bari e di Lecce. Dunque nell’unica regione pastorale si ar�-
colavano quatro province ecclesias�che. 
 
Questo ammodernamento delle circoscrizioni provinciali non si pose in alterna�va al cammino regionale dei 
vescovi. Essi, anzi, andavano pensando che la collaborazione delle Chiese par�colari esigeva un progeto 
comune, pensato insieme e mandato in esecuzione con impegno convergente delle notevoli potenzialità che 
erano emerse ed operavano beneficamente. Furono espressione di questa sensibilità regionale i numerosi 
documen� prodo� negli anni Setanta e in modo peculiare nella letera colle�va del 25 dicembre 1984 dal 
�tolo Le Chiese di Puglia oggi e domani. 
 
Il quadro is�tuzionale della regione pastorale ricevete un ulteriore asse-stamento dalla riorganizzazione delle 
diocesi, vale a dire, con la piena unifica-zione di alcune, la loro denominazione e l’indicazione delle sedi 
episcopali. Ciò avvenne con il decreto della Congregazione dei Vescovi del 30 setembre 1986. Le diocesi 
pugliesi divennero diciannove: Altamura-Gravina-Acquaviva delle fon�, con sede in Altamura; Andria; Bari-
Bitonto, con sede in Bari; Brindisi-Ostuni, con sede in Brindisi; Castellaneta; Cerignola-Ascoli Satriano, con 
sede in Cerignola; Conversano-Monopoli, con sede in Conversano; Foggia-Bovino, con sede in Foggia; Lecce; 
Lucera-Troia, con sede in Lucera; Manfredonia-Vieste, con sede in Manfredonia; Molfeta-Ruvo-Giovinazzo-
Terlizzi, con sede in Molfeta; Nardò-Gallipoli, con sede in Nardò; Oria; Otranto; San Severo; Taranto; Trani-
Barleta-Bisceglie, con sede in Trani; Ugento-Santa Maria di Leuca, con sede in Ugento. 
 



Di conseguenza, nelle nuove diocesi ci sono un unico seminario, un unico tribunale, un unico consiglio 
presbiterale, un unico consiglio di consultori. Le catedrali delle diocesi preesisten� sono denominate 
concatedrali. 
 
L’organizzazione odierna delle diciannove diocesi è ampiamente rappresentata nell’Annuario delle Chiese di 
Puglia del 2006, (a cura della Conferenza Episcopale Pugliese, Roma- Monopoli, Vivere in, 2006). 
 
 
Prospe�va 
 
Di queste diciannove diocesi pugliesi si narra la vicenda nel corso dei seco-li, a par�re dalla prima atestazione 
della presenza di comunità cris�ane agli sviluppi odierni. Si trata del percorso dell’evangelizzazione cris�ana 
degli abitan� di questa regione, della diffusione della buona no�zia di Gesù di Nazareth, la quale, portata da 
creden� e missionari, è diventata modello di vita, complesso di valori, caraterizzazione religiosa, molteplicità 
e varietà di correlazioni interpersonali e sociali che divennero stabili is�tuzioni nel succedersi di non pochi 
secoli. Vale a dire, di quell’insieme che è la Chiesa catolica, situata oggi in diciannove epicentri e che appare 
is�tuzionalmente e carisma�camente nei ruoli dei vescovi. Intorno ad essi, infa�, si coaugula e diventa 
auten�ca la vita religiosa dei cris�ani, si legi�ma l’a�vità dei loro collaboratori “ordina�” e si ispira il modo 
originale di essere nella società contestuale. 
  
 
 
Si è fata, in defini�va, la storia delle diciannove Chiese pugliesi secondo quella cultura sulla Chiesa di Cristo, 
originata dalla riflessione del concilio Va�cano II: essa compare ed è, nel tempo e nello spazio, nelle Chiese 
par�co-lari. E al tempo stesso, si è scrita la loro storia secondo quella sensibilità storiografica che è atenta 
alla complessità dei fatori: alla interazione tra i da� culturali e le is�tuzioni, alla collocazione nel territorio e 
nelle sue evoluzioni. Eppur scrivendo la storia avvenuta in un luogo, storia locale, sono sta� considera� i 
contes� più ampi e sono sta� col� i fatori dinamici che si sono progressivamente riflessi ovunque, in ogni 
circoscrizione territoriale par�colare. 
 
Da queste prospe�ve e con questa sensibilità ecclesiologica, la Storia delle Chiese di Puglia rappresenta un 
secondo passo, dopo quello compiuto dall’Associazione Italiana dei Professori di Storia della Chiesa e 
rappresentata dai tre volumi Le diocesi d’Italia, comparsi di recente tra i dizionari pubblica� per le edizioni 
San Paolo (Cinisello Balsamo 2007-2008). Qui sono i da� storici che la storiografia ha acquisito, riguardan� 
diocesi esisten� e diocesi scomparse nel corso dei secoli, per loro soppressione o per loro assorbimento da 
altre, e recuperate come �tolari nella geografia episcopale odierna. 
 
I docen� che fanno capo all’area di Storia della Chiesa e Patrologia nell’Is�-tuto Teologico Pugliese “Regina 
Apuliae” di Molfeta hanno maturato il pro-geto di ricerca sulla base della prima esperienza ed hanno 
coinvolto docen� delle università degli studi della regione ed altri studiosi. Il progeto, fato proprio dalla 
Facoltà Teologica Pugliese, ha meritato l’atenzione degli specifici organismi della Conferenza Episcopale 
Italiana e il cofinanziamento dell’intero programma scien�fico. Esso ha compreso, nella fase iniziale, lo svolgi-
mento di dodici seminari di approfondimento, in cui sono state concertate prospe�ve storiografiche e 
metodologie appropriate. 
 
Nel volume presente, invece, si è par�� dall’esistente, che in sé porta il passato con le sue vicende e le sue 
tradizioni. Insomma si è seguito il percorso storico per capire l’oggi nella sua non nascondibile complessità: la 
conoscenza del passato fa capire il presente e lo libera da quanto impedisce il percorso verso l’avvenire, 
secondo quell’adagio formulato diversamente, se non sai da dove vieni non riuscirai a capire dove andare. È 



questo un chiaro intento cultura-le che si è voluto pure conseguire da parte degli autori che, per altro, hanno 
partecipato alla composizione del suddeto dizionario Le diocesi d’Italia. 
 
Non si vuol dire, però, che il progeto sia stato pienamente realizzato. La stesura, infa�, delle diciannove 
storie ha registrato varie difficoltà derivate, sopratuto, dalla vicenda stessa delle diciannove Chiese 
par�colari, tut’al-tro che organica e unitaria in non pochi casi e, in secondo luogo, dalla non compiuta ricerca 
storica sui vari periodi e per l’intero territorio regionale. 
  
 
Sono eviden� tante lacune nella storiografia delle singole diocesi. Anche perché diversa è “la scoperta” che è 
avvenuta dalle fon�, e differen� sono le condizioni della loro analisi. Si pensi, ad esempio, alle fon� 
monumentali, ar�s�che e culturali, a quelle antropologiche di ogni genere. Ma non ci sfugge l’u�lità 
dell’azione compiuta e tu� coloro che si sono fa� coinvolgere dalla loro inizia�va saranno gra� a quan� 
svilupperanno la loro fa�ca “pionieris�ca”. 
 
Una parola va pure deta circa la periodizzazione che è stata assunta nelle diciannove narrazioni. 
 
Il primo millennio rappresenta una prima fase storica in cui si colloca la prima evangelizzazione cris�ana negli 
impian� struturali della società dell’Im-pero Romano, sconvolto dall’occupazione dei Longobardi e 
parzialmente recuperato dalla dominazione bizan�na. 
 
La conquista delle varie par� della Puglia compiuta dai Normanni nel corso del secolo XI diede organizzazione 
nuova all’intero territorio pugliese, in coin-cidenza col farsi delle cità adria�che, a cui diedero un contributo 
significa�-vo con gli impian� di sedi episcopali e con il sostegno dato a nuove fondazioni monas�che come 
alle an�che. Gli sviluppi dell’età sveva e dell’età angioina con-fermarono l’opera e affermarono la ripar�zione 
del territorio in Terra d’Otranto, Terra di Bari e Capitanata. Dentro ques� contes� le Chiese episcopali si confor-
marono con le proprie configurazioni is�tuzionali, religiose e culturali, come in altre regioni cris�ane, e furono 
coinvolte, in qualche modo, nei processi gene-rali della Chiesa nell’occidente: i propri ordinamen� canonici e 
la propria col-locazione nella società feudale in crisi e in dissoluzione, nel corso dei secoli XIV-XV. I vescovi, il 
clero delle catedrali e quello delle chiese matrici dei singoli luoghi acquisirono ruoli privilegia� nelle società 
locali e furono dentro il farsi del Regno di Napoli e poi furono coinvolte nelle vicende dinas�che della sua 
monarchia, anche quando le regioni meridionali vennero ad orbitare intorno alla Spagna e furono 
amministrate da un viceré. 
 
La svolta triden�na, a parte la sua effe�va realizzazione nelle varie pro-vince e diocesi, produsse 
l’ammodernamento delle struture ecclesias�che e gli ideali religiosi immessi dalle nuove esperienze dei 
chierici regolari originaro-no una significa�va evoluzione della prassi pastorale. Anch’essa, nel corso dei secoli 
seguen� e sopratuto nel sec. XVIII, divenne oggeto di atenzione con-creta da parte dei sovrani della nuova 
dinas�a regnante, quella di casa Borbone. La rivoluzione venuta dalla Francia, seppure a distanza di anni, e il 
decennio dei Napoleonidi tentarono una cesura con il passato. Se gli esi� furono preca-ri, tanto i decenni 
della restaurazione vollero cancellarli, per la storia delle diocesi pugliesi come delle altre regioni meridionali, 
il concordato del febbraio 
  
Storia delle Chiese di Puglia 21 
 
 
 
1818 diede un impulso determinante alla riorganizzazione delle diocesi nel Regno, come fu deciso da Pio VII 
con la bolla De u�liori del 29 giugno 1818. 



 
Le diocesi pugliesi, come le altre, furono poi coinvolte dalla rivoluzione poli-�ca ecclesias�ca del regno 
nazionale italiano (17 marzo 1861) e i vescovi subi-rono pesan� condizionamen� nella loro a�vità dentro la 
nuova società ita-liana che si andava delineando. Se la promulgazione del Codice di Dirito Canonico (1917) 
diede una configurazione giuridica, chiara e neta, a ruoli e is�tuzioni ecclesias�che, un miglioramento della 
loro collocazione si intravi-de nelle norme fissate dal concordato dell’11 febbraio 1929. 
 
Ma il sec. XX con le sue tragiche vicende dei due confli� mondiali e con le sue pesan� esperienze totalitarie, 
ma pure con le sue straordinarie conqui-ste culturali, scien�fiche, tecnologiche ha posto provocazioni nuove 
al cris�a-nesimo e alla Chiesa catolica, presente ormai nei cinque con�nen�. In que-sto contesto si pongono 
i fenomeni migratori che segnano la storia di tante cità pugliesi e le loro province. 
 
Il concilio Va�cano II (1962-1965) fato a Roma da oltre 2.500 vescovi di provenienza mondiale e dalle 
esperienze pastorali più diverse, vide presen� ed operosi anche i vescovi pugliesi. Quell’esperienza ha segnato 
la storia dell’ul-�mo quarantennio delle diocesi ed hanno conferito orizzon� universali e reli-giosi all’azione 
pastorale della Chiesa catolica nel mondo ormai globalizzato in questo avvio del terzo millennio. 
 
Queste considerazioni di caratere generale gius�ficano le scansioni tem-porali delle narrazioni delle Chiese 
par�colari pugliesi: il primo millennio, la sistemazione normanna nel secolo XI-XII, il concilio di Trento, la 
riorganiz-zazione delle circoscrizioni diocesane del 1818, la collocazione dentro lo stato nazionale d’Italia, il 
concilio Va�cano II, l’odierna definizione data nel 1986. Non si trata di cesure, come si potrà rilevare, ma di 
passaggi decisivi della pre-senza delle Chiese episcopali in questa regione e del loro operare per le popo-
lazioni pugliesi. 
 
 
1. Evangelizzazione cris�ana e Chiese del primo millennio 
 
I primi cris�ani pugliesi di cui si conosce il nome sono Po�tus di Sen�anum, della fine del III secolo, Pardus 
Salpiensis e Marcus Calabriae, degli inizi del secolo seguente; il primo, dodicenne, fu mar�rizzato nel 298, nel 
territo-rio dell’odierna Ascoli Satriano; il vescovo Pardo compare tra i partecipan� al raduno del 314, ad Arles, 
per la controversia dona�sta e il vescovo Marco tra quelli del concilio di Nicea nel 325, che definì la divinità 
del Verbo. Essi sono della regio II dell’amministrazione dell’Impero Romano Apulia et Calabria. Nei decenni 
seguen� fu presente nell’assemblea del vescovi tenutasi a Serdica, nel 343, Stercorio di Canosa. 
 
Tes�monianze di presenza di comunità cris�ane sono, al nord, quanto rima-ne della basilica del IV-V secolo a 
Herdonia e a Siponto, coeva alla vasca bat-tesimale, più an�ca, e che si conserva a Venosa; a Egna�a, al centro 
della regio-ne; al sud, rimane in piedi Santa Maria della Croce, a Casarano, con i maggio-ri mosaici cris�ani di 
Puglia, data� dagli storici agli anni 431-451. 
 
Le fon� archeologiche rivestono una par�colare importanza per lo stu-dio delle origini del cris�anesimo in 
questa regione e nell’ul�mo cinquanten-nio notevoli progressi hanno conseguito le ricerche avviate e 
sostenute da Antonio Quacquarelli e dai suoi discepoli baresi: è stata esplorata una gamma vas�ssima di 
tes�monianze di età paleocris�ana e altomedioevale. 
 
Altre comunità cris�ane le conosciamo dalle letere dei vescovi romani, dei sec. V-VI e dalla partecipazione di 
vescovi pugliesi alle riunioni conciliari di quei secoli: Lucera, Larino, Carmeia (Foggia), Bari, Taranto, Lecce, 
Brindisi, Gallipoli e Trani. 
 



Al sinodo romano del 465 parteciparono quatro vescovi dell’Apulia: Palladio di Salpi, Felice di Siponto, Probo 
di Canosa e Concordio di Bari. Il primo dichiarò la sua fedeltà alla disciplina ecclesias�ca e parimen� dichiarò 
Probo di Canosa che, apprezzato a Roma, era stato inviato a Costan�nopoli a spiegare all’imperatore Leone 
le ragioni per la quali il vescovo romano Sim-pliciano non poteva approvare il canone 28 del concilio di 
Calcedonia. Trent’anni dopo, il vescovo romano Gelasio (492-496) scrisse al clero e al popolo di Brindisi per 
annunziare l’invio del vescovo Giuliano che avrebbe portato le istruzioni circa le ordinazioni presbiterali, la 
divisione delle rendite della comunità e la concessione del batesimo; ai vescovi Giusto di Larino e Probo di 
Carmeia (a sud di Foggia), scrisse del vescovo di Lucera e di un monasterium delle imme-diate vicinanze, con 
ecclesia e sacrarium proprium, in forte contrasto tra loro; e successivamente ai vescovi Ru�no di Canosa e 
Aprile di Larino per inqui-sire ancora sull’operato del vescovo di Lucera che aveva ordinato pre� due schiavi 
senza il consenso della loro padrona. E ad altri vescovi fu affidata l’in-dagine sul comportamento del vescovo 
Proficuo di Salpi per vari fa� che erano sta� denuncia� a Roma; infine, tra la fine del 494 e l’agosto 495, 
Gelasio annun-ciò al clero e al popolo di Taranto che stava per inviare il nuovo vescovo Pietro. 
 
Quello delle ordinazioni dei chierici era un problema che si era imposto con urgenza nelle varie Chiese della 
regione, se già nel 429 il vescovo romano Celes�no aveva inviato a tu� i vescovi dell’Apulia et Calabria una 
letera per esortarli efficacemente al rispeto delle norme date a riguardo, al rispeto del dirito dei chierici, 
proibendo che i laici fossero promossi diretamente a vescovi, a discapito dei chierici impegna� già nel servizio 
divino. «Alcune cità prive delle loro guide vogliono chiedere come loro vescovi alcuni laici: è errore e 
spregevole pensare che noi possiamo conferire tale ufficio a persone che hanno seguito non la via di Dio, ma 
quella secolare (...) giudicano male i loro chierici (...) pensano in modo pessimo anche di noi perché ritengono 
che ciò è a noi possibile fare (...) non avrebbero osato tanto se qualcuno non li aves-se sostenu� con il suo 
parere». Celes�no in modo perentorio raccomandava: «nessuno ammeta un laico nelle funzioni clericali e 
permeta che ciò avvenga (...). Il popolo va istruito, non seguito. E noi abbiamo il dovere di ammonire colo-ro 
che non sanno ciò che a loro è lecito o no, e di non dare loro il consenso». Sono tes�monianza di an�cipato 
fenomeno di clericalismo e di cupidigia per l’ufficio pastorale divenuto già socialmente pres�gioso. 
 
Il rapporto con la Chiesa romana si andò rafforzando e Ru�no di Canosa partecipò al concilio romano del 499 
e a quelli convoca� dal vescovo Simmaco (498-514) negli anni 501, 502, 504 intervennero pure Probo di 
Canosa, Rufenzio di Egnazia, Donnino di Aeca, Eu�chio di Trani e Memore di Canosa. 
 
Canosa, nel VI secolo, è certamente la comunità più importante della regio-ne e il ruolo del vescovo Sabino 
(541-566) è di grande rilievo negli sviluppi del cris�anesimo e delle is�tuzioni ecclesias�che, nonché nella 
tessitura dei rap-por� tra occidente e oriente, considerata pure la sua collocazione nell’era di Gius�niano e la 
carenza di diocesi metropolitane nell’intera regione. Per la sua comunità che cresceva nella Canosa sempre 
più cris�ana, egli fece costrui-re il ba�stero di San Giovanni accanto all’an�ca basilica di San Pietro, la basilica 
cimiteriale di Santa So�a ed altri edi�ci sacri. 
 
Similmente era avvenuto ad Egnazia dove fu costruita una seconda basi-lica e a Siponto dove era stato situato 
un ba�stero presso la basilica episco-pale. Nuove costruzioni basilicali vennero erete a Trani, a Bari e a Lecce. 
 
Negli anni in cui Gius�niano ricos�tuì l’unità dell’impero, nella Puglia meri-dionale (la Calabria) comparve il 
primo vescovo di Gallipoli, Domenico, che nel 551 firmò la condanna dei tre Capitoli insieme ad altri vescovi 
occidentali e, due anni dopo, Venanzio di Lecce sotoscrisse la letera del vescovo romano Vigilio al con-cilio 
di Costan�nopoli del 553. Fratanto Otranto diventava il porto con�nuamente controllato dalla flota 
bizan�na. Indizi generici che fanno intravedere la tendenza di queste Chiese ad orbitare nella sfera orientale, 
come si evidenzierà nei secoli seguen�. Rapporto che caraterizzò pure altre Chiese cos�ere che dalle regioni 
orientali importarono manufa� ar�s�ci per le loro costruzioni liturgiche e per le sepolture. E questo si 



configurò ancor più per le sedi di Taranto, Brindisi, Lecce, Otranto e Gallipoli dopo l’occupazione longobarda 
posteriore al 570. 
 
I Longobardi produssero ulteriori sconvolgimen� nell’organizzazione eccle-sias�ca: alcune sedi della Puglia 
setentrionale (Apulia) scomparvero e in quel-la meridionale (Calabria) si persero le tracce dei vescovi in altre 
sedi. Di fato i nuovi invasori lasciarono i vescovi dove erano i loro gastaldi, Canosa prima e Siponto, Lucera e 
Bari poi. Il duca di Benevento nominava i vescovi, il popo-lo e il clero li ra�ficava. Nuova vitalità, fratanto, 
acquisì il culto di s. Michele sul Gargano che i nuovi signori protessero in ogni modo: quel centro in cui era 
stato consacrato un edificio negli anni 493-494, primo nell’orbe cris�ano, fuori dalle cità tradizionali, vide 
una seconda stagione della lunga esistenza di meta di pellegrinaggi. 
 
Le sedici letere di Gregorio I (590-604) a vescovi della regione e a suoi fiduciari contengono significa�ve 
no�zie riguardan� le condizioni del clero e dei fedeli, alla fine del VI secolo, nonché le funzioni dei vescovi. La 
prima con-siderazione che si impone riguarda il fato che al nord e al sud della regione s. Pietro è divenuto 
�tolare di grandi proprietà terriere a lui donate, delle quali il vescovo romano era amministratore: Gregorio 
affermava possesso dell’a-postolo l’intera cità di Gallipoli, come di quella massa terriera, collocata nell’Apulia. 
Di questa amministrazione Gregorio scrisse ripetutamente a Sergio “rector patrimonii s. Petri” che risiedeva 
a Siponto con competenza su tuta la regione, e nella corrispondenza con il vescovo Savino di Gallipoli e con 
Pietro di Otranto. Nel 593 Gregorio richiamò energicamente Felice, vescovo di Siponto circa l’osservanza della 
disciplina del suo clero di cui faceva parte il nipote e 
 
vi ritornò con altre due letere; nello stesso anno segnalò a Giovanni, vescovo di Gallipoli, il 
comportamento del vescovo Andrea di Taranto perché provve-desse efficacemente. Nel 595 incaricò Pietro 
di Otranto di visitare le Chiese di Brindisi, Lecce e Gallipoli e di provvedere alla consacrazione dei loro vesco- 
vi. Infine, nel 603 augurò a Onorio, vescovo di Taranto, di u�lizzare quanto prima il nuovo ba�stero che 
aveva costruito nella chiesa di Santa Maria, affin-ché «per il sacro lavacro fossero cancellate le macchie dei 
pecca�». 
 
Lo sconfinamento ulteriore dei Longobardi e il loro consolidamento nel duca-to di Spoleto, alla fine del sec. 
VII, scompigliarono gli asse� poli�ci tradiziona-li e più difficile diventò il controllo bizan�no delle regioni 
italiane. Anche se nel 758 i Bizan�ni riconquistarono Otranto, non poterono garan�re le popolazioni dalle 
scorrerie degli arabi nel corso della prima metà del secolo IX. Ques� ul�-mi, addiritura, nell’847 
conquistarono Bari e vi cos�tuirono un emirato fino all’871, stabilendo consisten� colonie e fortezze proprio 
a Taranto e nei suoi dintorni. 
 
La riconquista bizan�na delle regioni meridionali, alla metà del secolo IX, favorì gli sviluppi delle comunità 
cris�ane e l’organizzazione delle sedi vescovili. Si è parlato di una vera e propria “bizan�nizzazione”. I vescovi 
di Otranto si collegarono con Costan�nopoli e il suo patriarca; quello di Oria, dove arretrarono i vescovi di 
Brindisi, fece pervenire i res� del monaco pales�ne-se Barsanufio; l’estremo territorio della penisola salen�na 
fu coperto di edi�-ci di culto, le cui tracce rimangono ancora, come nel caso di Santa Eufemia di Specchia e di 
quella di San Pietro a Giuliano del Capo, o di piccoli monasteri e di insediamen� rupestri con cripte aven� 
affreschi absidali come quelli di Teofilato a Carpignano Salen�no. 
 
I Bizan�ni, inoltre, come ha rilevato Vera von Falkenhausen, fecero sedi vescovili i numerosi centri che si 
andavano formando e diedero maggiori �to-li a quelle sedi delle cità più importan� della Puglia centrale e 
setentriona-le: nel 971 Bovino ebbe il vescovo, come pure Ascoli Satriano e Troia, Monopoli e Ostuni; fu 
nuovamente dato un vescovo a Siponto; nel 953 al vescovo di Canosa e Bari fu atribuito il �tolo arcivescovile 
e nel 975 fu trasferita la sede a Bari, quando vi fu insediato il catapano, il governatore dell’intera Italia 
bizan�na meridionale; fecero pure arcivescovi quelli di Taranto (978), Trani (987), Lucera (1005), Brindisi 



(1010) e Siponto (1028). Tu� la�ni ques� vescovi, prima e dopo la promozione arcivescovile con�nuarono a 
dipendere da Roma; ai Bizan�ni interessava il controllo delle popolazioni atraverso di loro. Infa�, alle auto-
rità imperiali bizan�ne premeva promuovere a posizioni ecclesias�che di rilie-vo suddi� leali all’imperatore, 
e in cer� casi conveniva loro affidare una secon-da Chiesa a un vescovo o arcivescovo che avesse dato prova 
di lealtà, piuto-sto che lasciare eleggere un chierico sconosciuto, eventualmente espressione della semplice 
tradizione la�na. Possono spiegarsi in tal modo le numerose cumulazioni di �toli vescovili nelle stesse 
persone, nella seconda metà del seco-lo X: vescovi di Canosa e Bari e al tempo stesso di Brindisi e Oria, vescovi 
di Brindisi e Monopoli e Ostuni, vescovi di Trani e Ruvo, di Bari e Trani. 
 
Durante i tre secoli di dominazione bizan�na la tradizione liturgica la�-na non fu interrota e vano fu qualche 
tenta�vo compiuto, ad esempio, a Taranto nel 978, da Niceforo Foca. Forse non si può dire così a Otranto, 
dove è ancor oggi in piedi la chiesa di San Pietro: i suoi vescovi, come già accennato, dalla fine del secolo IX 
alla fine del secolo XI, svilupparono i rappor� con la sede costan�nopolitana e nel 1054 il vescovo Ippazio fu 
presente al sinodo di Michele Cerulario che scomunicò i lega� romani. Nelle polemiche leterarie che la pre-
cedetero fu protagonista Giovanni vescovo di Trani. 
 
La vita religiosa delle popolazioni si arricchì di non pochi tra� orientali delle devozioni a Maria e ai San�, che 
entrarono nei calendari liturgici delle chiese, e negli s�lemi delle figurazioni degli insediamen� rupestri della 
peni-sola salen�na. In tale direzione diedero un contributo anche i monasteri che si andavano diffondendo: 
essi divennero centro di irradiazione religiosa. 
  
In verità sono molto scarse le no�zie sulla presenza degli insediamen� monas�ci. Dallo studio delle cripte 
eremi�che in Puglia e in Lucania, nonché di qualche impianto calabrese, si può ritenere, con Agos�no Pertusi, 
che le espe-rienze monas�che si configurarono in eremi� che abitavano negli anfra� del suolo, accanto ad 
una chiesa ricavata nella roccia o costruita in pietre, che cos�-tuiva il katholicon. Tra ques� monaci italo-greci 
fu un succedersi di forme eremi�che e di esperienze cenobi�che: forse prevalsero gli anacore�, come atesta 
la leteratura agiogra�ca dei secoli IX-XI, piutosto res�i alla vita comu-nitaria, desiderosi di vivere in 
solitudine, alla ricerca della contemplazione, in durissima ascesi. Forse, come è stato scrito, il loro s�le 
improntò di indivi-dualismo l’indole religiosa delle popolazioni meridionali e pugliesi. 
 
Alla fine del secolo X, i monasteri esisten� in Puglia erano numerosi e quel-li italo-greci erano maggiormente 
nell’area ionica della parte meridionale. Tra ques� ul�mi primeggiava il monastero di San Pietro a Taranto, 
che era insignito del �tolo “imperiale”, unico in tuta l’Italia bizan�na, e dipendeva diretamen-te 
dall’imperatore di Bisanzio. Sempre a Taranto, nell’isola maggiore, vi era pure quello in�tolato a s. Pietro, 
fondato nel 970. Nei primi decenni del secolo seguen-te ne sorsero altri: quello di San Giovanni Ba�sta, e dei 
San� Filippo e Nicola a Taranto; nel 1028 quello di Santa Maria a Trani, nel 1032 quello di Santa Maria, San 
Giovanni Ba�sta e San Giovanni evangelista a Bari, nel 1034 quello di Santa Maria di Monte Arato a Troia, nel 
1041 quello di Santa Sofia a Bari. Senza dire i cinque monasteri del contado di Oria, quelli intorno a Gallipoli 
e quelli rurali e rupestri del Salento estremo. Le loro fondazioni avvenivano in modo sponta-neo. Come ha 
scrito Giovanni Lunardi, un laico contadino o proprietario di terre costruiva sul suo fondo un monastero, si 
faceva monaco e ne diventava primo abate; monasteri priva� sui quali gli eredi esercitavano par�colari diri�; 
mona-steri priva� in mano a laici ed ecclesias�ci, di piccola en�tà, che spesso non sopravvissero alle 
turbolenze dei decenni seguen� e furono, poi, dona� alle nuove fondazioni la�ne. A Taranto, infa�, dal 1028 
c’era il monastero di San Benedeto, a Brindisi nel 1058 fu fondato quello di Sant’Andrea dell’isola. 
 
 
2. La sistemazione “normanna” delle Chiese pugliesi 
 
Ulteriore tappa fondamentale per la sistemazione delle Chiese di Puglia 



 
È rappresentata dalla conquista della regione che i Normanni fecero tra il 1053 e il 1080. 
 
Roberto il Guiscardo, dopo la vitoria riportata a Civitate, nella pianura dell’alta Puglia, nel giugno 1053, e 
dopo il suo incontro con papa Leone, conquistò, nel 1055, Oria, Nardò, Lecce e poi Otranto e Gallipoli; nella 
primavera del 1057 si fece conte di Puglia e, nell’agosto di quell’anno, a Mel�, si fece rico-noscere come tale 
dagli altri capi normanni. Ancor più, sempre a Melfi, si fece dare il �tolo di duca di Puglia e Calabria da papa 
Nicolò II, a legi�mazione delle conquiste compiute. Egli, da parte sua, si impegnava a difendere i dirit-� della 
Chiesa romana dalle pretese degli imperatori bizan�ni e germanici. 
 
Negli anni seguen� recuperò le cità dai Bizan�ni che le avevano ripre-se. Nel 1071 conquistò Bari e fu un 
punto di non ritorno del controllo dell’intera regione, che consolidò nel corso del decennio, vincendo divisioni 
tra i suoi e ribellioni che qua e là erano scoppiate. Con la conquista di Trani, di Taranto e di Bari nell’inverno 
1078-1079 si poteva considerare compiuta la conquista defi-ni�va della Puglia. L’incontro di Ceprano con papa 
Gregorio VII, nel giugno 1080, quando Roberto, in ginocchio, prestò giuramento feudale al papa roma-no che 
gli riconosceva l’inves�tura di tute le terre conquistate in trent’anni, aprì una nuova era storica dell’Italia 
meridionale e della Puglia. 
 
I Normanni vincitori procedetero in tute le regioni meridionali ad inse-diare vescovi la�ni, non tanto per un 
piano sistema�co di la�nizzare le sedi epi-scopali, come ha affermato Holtzmann, quanto, invece, come ha 
chiarito Girgen-sohn, secondo una poli�ca di recupero progressivo alla giurisdizione romana delle sedi che le 
erano appartenute prima della crisi iconoclasta e dei contra-s� del secolo IX tra le Chiese di Roma e di 
Costan�nopoli. Significa�ve, in tal senso, sono le situazioni dei vescovi di Gallipoli che con�nuarono ad esse-
re greci fino al secolo XII e di quelli della sede più importate di Otranto, che furono ben presto la�ni. I vescovi 
pugliesi, come quelli delle altre regioni meri-dionali, greci o la�ni che fossero, si misero nell’obbedienza di 
papa Urbano II durante l’importante concilio che egli venne a fare a Mel� nel 1089. 
 
Nell’organizzazione generale della Puglia che i Normanni completarono nel secolo seguente, essi definirono 
quella geografia delle sedi vescovili, che è dura-ta sete secoli, sia pure ridimensionata, fino agli inizi del secolo 
XIX ed oltre. Nella Puglia meridionale, Alessano, Castro, Ugento, Gallipoli e Lecce rice-vetero vescovi 
dipenden� dal metropolita di Otranto; Motola e Castellaneta divennero sedi vescovili soggete al metropolita 
di Taranto; Ostuni e Monopoli ebbero vescovi soto la giurisdizione del metropolita di Brindisi e Oria. Nella 
Puglia centrale, divennero sedi vescovili Polignano, Conversano, Biteto, Giovinazzo, Molfeta, Bitonto, Ruvo 
e Minervino soto quella del metropolita di Bari; Bisceglie, Andria, Salpi ricevetero vescovi dipenden� dal 
metropoli-ta di Trani; Gravina fu sede dipendente di Acerenza, al pari di Montepeloso (Irsina). Infine, nella 
Puglia setentrionale le sedi vescovili di Ascoli Satriano, Bovino, Volturara, Ter�veri e Montecorvino, Troia, 
Civitate e Venosa furono collegate alla sede metropolitana di Benevento, mentre da quella di Siponto fu fata 
dipendere la sede di Vieste. Come è stato notato, accanto ad ogni conte nor-manno venne posto un vescovo, 
come pure nelle cità cos�ere che si andavano formando in Terra di Bari e in Capitanata, grazie all’afflusso 
degli abitan� delle campagne circostan�. 
 
Di conseguenza, tra la fine del secolo XI e gli inizi del secolo XII, in que-s� centri fervidi di traffici mari�mi, 
vescovi e clero insieme con i con� e i popo-lani, si diedero a costruire catedrali, vicine o non lontane dai 
castelli, che diven-nero il centro delle cità. La Puglia, come è stato deto, divenne un grande can�ere che 
rimase aperto per numerosi decenni. Negli ul�mi decenni del seco-lo XI, secondo la cronologia possibile, si 
iniziò la costruzione di quelle di Canosa (1071-89), di Bisceglie (1073), di Otranto (1080-88), della grande 
chiesa di San Nicola a Bari (1089) e di quelle di Brindisi, di Troia (1093), di Trani (1097); si ricostruì Santa Maria 
di Siponto, consacrata nel 1117. Alle soglie del secolo XII si iniziò la costruzione della chiesa matrice di Palo 
del Colle (1110) di Santa Maria Maggiore di Barleta, dopo il 1139; nel 1162 fu fondata la chiesa di Santa Maria 



dei Mar�ri (san� pellegrini) a Molfeta, mentre si procedeva alla costru-zione del duomo. Nei decenni 
seguen� furono costruite le catedrali di Bari (1170-1178), di Bitonto (1175-1200), la chiesa dei San� Nicolò e 
Cataldo a Lecce (1130), le catedrali di Taranto e di Giovinazzo. Ed ancora nel secolo XIII quel-le di Ruvo (1200), 
di Altamura (1232), di Biteto (1235). 
 
Esse sono ancora visibili tes�moni delle vicende storiche delle cità che si sono sviluppate intorno: sono 
diventate simbolo della loro iden�tà e consi-derate ancor oggi segni della loro fede cris�ana, trasmessa nei 
secoli. In esse si coniugano tradizioni e novità e si conservano insieme. La loro novità è negli impian� 
architetonici, nelle forme plas�che degli ornamen� lapidei (si pensi ai portali, alle catedre episcopali ed ai 
pulpi�), nelle forme della suppelle�-le liturgica (mi riferisco, ad esempio, agli exultet pasquali): essi portano 
i gus� dei guerrieri residen� e dei pellegrini di passaggio. La tradizione è espressa nei si� degli impian� an�chi 
che le ricerche archeologiche ci vanno res�tuen-do; nella supers�te decorazione pitorica, dove la devozione 
ai san� an�chi è custodita nei calendari liturgici e nei codici reda� con cura. Questo processo di sintesi tra 
novità e tradizione, verificatosi nell’intera regione e in tuto il regno dei Normanni, è ancora visibile ad 
Otranto: a quatro passi dalla chiesa di San Pietro, forse catedrale bizan�na, con i san� raffigura� e venera� 
per secoli, i nuovi signori vollero la nuova e grandiosa catedrale inaugurata nel 1098. E di esempi analoghi se 
ne potrebbero indicare altri, da Monte Sant’An-gelo nel santuario di San Michele, a Bari nella catedrale 
costruita sulla più an�ca, di età paleocris�ana e su quella di età bizan�na, con la eliminazione di altri edifici 
sacri recentemente ritrova�. È facile vedere accanto ai san� della tradizione inneggian� al Cristo, gli altri 
porta� da lontano, dai nuovi domina-tori, che la gente delle cità cominciò a venerare suoi intercessori. 
 
I principi normanni favorirono lo sviluppo dei monasteri: a quelli esisten-� se ne aggiunsero nuovi, di varia 
origine e tradizione. Tra i monaci italo-greci, i nuovi signori promossero lo sviluppo del cenobi�smo secondo 
le rego-le che vennero redate in questo periodo: esse riguardavano l’ufficiatura divi-na, il calendario religioso, 
la convivenza, i comportamen� virtuosi e le punizioni delle colpe, l’amministrazione dei beni e i rappor� con 
gli eredi dei fondatori. Un dato significa�vo fu l’introduzione della ra�fica da parte del re dell’egu-meno eleto 
o nominato. Questa evoluzione, in Puglia, atestata nel monaste-ro di San Nicola di Casole sul territorio 
otran�no, fondato tra il 1089 e il 1093: qui si originò pure uno sviluppo di interessi per ogni genere di scri� 
religiosi e infine, verso il secolo XIII, per quelli filosofici e poe�ci. Certamente i Normanni promossero la 
fondazione dei monasteri la�ni e favorirono i Benede�ni di Cava dei Tirreni e di Montecassino. A ques� 
ul�mi, nel 1080, donarono il monaste-ro di San Pietro imperiale di Taranto e l’anno seguente, nel 1081, 
concessero l’altro monastero taran�no di San Benedeto a quello di Cava. Numerose diven-nero le dipendenze 
dei Cavensi nella parte centrale della Puglia e i quella set-tentrionale della Terra d’Otranto. Quei piccoli 
monasteri rurali e rupestri della parte meridionale di questa provincia furono da� ai Benede�ni, pur conser-
vando, essi, an�che tradizioni liturgiche e proprie modalità di convivenza. 
 
Una fondazione di origine pugliese fu quella che s. Giovani di Matera († 1139) venne a fare tra le pendici del 
Gargano; a pochi chilometri da Monte Sant’Angelo. Le modalità di estrema austerità e di �mbro chiaramente 
eremi�co suscitaro-no un forte fascino nelle contrade circostan� Pulsano, ma pure in regioni lon-tane. I 
Pulsanesi ves�vano il saio bianco sul quale indossavano uno scapolare nero con cappuccio, camminavano 
scalzi; la loro giornata era piena di preghie-re e di lavoro. Non pochi di loro vivevano alla maniera eremi�ca 
in celle (spes-so anfra�) situate a strapiombo nelle fiancate del cosiddeto “vallone dei romi-�”; si astenevano 
dalle carni, dal vino, dal late e dai suoi deriva�; l’austerità della vita era espressa anche nei nomi dei primi 
seguaci di Giovanni da Matera. E accanto alla comunità maschile si is�tuì pure un ri�ro femminile della stes-
sa indole che prese il nome di San Barnaba. In trent’anni i Pulsanesi si diffu-sero rapidamente nella Capitanata, 
in Basilicata, in Abruzzo, nel Lazio, nell’Umbria, nella Toscana dove, a Pisa, furono chiama� “gli scalzi”, in 
Liguria, nell’Emilia e nella Valle Padana. Ma la loro stagione, segnata da for� collega-men� che mantenevano 
unito l’insieme, non fu lunga. 
 



Nel secolo XII la Puglia si andò caraterizzando di una molteplicità di esperienze e di tradizioni. Monaci italo-
greci e monaci la�ni di tradizione cavense e cassinese vennero a convivere nelle stesse province, in mezzo a 
popolazioni anch’esse variegate nei loro ri� e tradizioni, con vescovi la�ni e chiese con eviden� segni delle 
tradizioni greche: tra� di quell’unico ecumene cris�ano del Mediterraneo medievale, dove protendevano le 
regioni meridionali d’Italia. 
 
Poche sono ancora le no�zie sulla vita religiosa delle popolazioni e sulle modalità con le quali si provvedeva 
alla loro assistenza da parte del clero, nei vari luoghi. Soto questo profilo rimangono da studiare le migliaia 
di pergamene conservate negli archivi dei Capitoli delle catedrali e in quelli vescovili, edite e inedite, peraltro 
recentemente “riscoperte”, tra le quali vanno considera� i ben no� exultet di Bari e di Troia, per esplorare le 
forme con cui si andò orga-nizzando il rapporto tra clero e fedeli e tra i vari gruppi di ques� ul�mi. Da quel 
poco che si conosce, si può dire che anche nelle province pugliesi era in vigo-re il caratere privato delle 
is�tuzioni ecclesias�che e monas�che, secondo l’or-ganizzazione feudale del territorio e dei poteri. Le 
numerose bolle papali, spes-so riguardan� le circoscrizioni delle competenze dei vescovi ed i loro rappor�, 
configuravano, anche da queste par�, il vescovo come dominus ecclesiarum. Meritano ancora par�colare 
atenzione i canoni dei sinodi e dei concili che i papi romani, da Leone IX ad Alessandro III, vennero a svolgere 
in vari luoghi della regione e di quelle vicine: nel rinnovamento generale che essi andavano pro-muovendo e 
confermando, di par�colare interesse sono i canoni dedica� alla celebrazione dei ri� sacramentali e della 
penitenza in special modo. 
 
Su questa realtà is�tuzionale che si andò consolidando e arricchendo in modo variegato, la monarchia 
normanna e quella sveva successiva esercita-rono un significa�vo esercizio di autorità, con prassi e 
provvedimen� gene-rali quasi an�cipatori di forme di governo centrale e di organizzazione regia come quella 
di Federico II (1231), che is�tuì suoi rappresentan� nella Terra d’Otranto, nella Terra di Bari e nella Capitanata, 
le tre grandi province che ar�-colarono l’insieme delle “Puglie”. Di par�colare interesse è pure la situazione 
che Federico II determinò a Lucera per circa setant’anni, con l’insediamen-to di migliaia di arabi trasferi� 
dalla Sicilia: essi cambiarono il volto della cità, anche con la loro grande moschea, fino a quando Carlo II 
d’Angiò, agli inizi del secolo seguente, li sterminò. 
 
Dai por� delle cità mari�me par�vano e arrivavano pellegrini e mer-can�. Da Brindisi, Taranto, Trani 
passavano pure solda�, tu� dire� o rien-tran� dalle spedizioni verso oriente, dove la regione delle origini 
cris�ane e Gerusalemme esercitavano atra�ve religiose, impastate di altre mo�vazio-ni e di altri interessi. 
Una fita rete di ospedali, spesso mantenuta dagli ordi-ni ospedalieri e militari, si diffuse sul territorio della 
regione. 
 
In questo contesto si sviluppò ulteriormente il santuario di San Michele sul Gargano, raggiunto da pellegrini 
di ogni genere, principi normanni e regnan-�, papi, dignitari ecclesias�ci di ogni grado, e si affermò pure la 
basilica di San Nicola a Bari. Costruita per custodire le ossa ritenute del santo e qui tra-slate da Mira, essa fu 
arricchita di crescen� donazioni e divenne chiesa regia degli Angioini, nella seconda metà del secolo XIII. Si 
insediarono poi quegli “uomini nuovi” che realizzavano forme originali della sequela Chris�, rap-presenta� 
dai fra� mendican� di Francesco d’Assisi e di Domenico di Guzman. 
 
Dei primi si conosce fra Lucas Apulus di Bitonto, nominato nel 1220 da s. Francesco ministro provinciale per i 
luoghi san�; egli proveniva dalla provin-cia Apuliae, la quinta delle undici, cos�tuita nel 1217. Dei Domenicani 
un primo pugliese è il beato Nicola Paglia di Giovinazzo (1256) e loro primi insediamen-� furono quelli di Trani 
(1221) e di Lucera (1233-1234) ai quali si aggiunsero quelli di Brindisi (1228) e Barleta (1238). Le loro chiese, 
come quella di Santa Croce dei Domenicani di Brindisi, divennero centro di vita religiosa nuova, 
essenzialmente incentrata sulla predicazione e sull’amministrazione dei sacra-men�; come nuovo divenne il 
loro modo di vivere tra le popolazioni citadine, diverso da quello dei canonici delle catedrali e dei monaci. A 



ques� due ordi-ni si aggiunsero più tardi, meno numerosi, i carmelitani e gli agos�niani. Ques� fra� non 
rimasero estranei ai contras� dei papi con Federico II, ad esempio a Lucera, e a quelli con il clero locale a 
Barleta e a Brindisi. La loro mobilità da un convento all’altro cos�tuì un elemento dinamico nelle società 
citadine e loca-li, sia dal punto di vista religioso e pastorale, come pure in ordine alla cultura e alle creazioni 
monumentali. Si pensi, ad esempio, agli studi dei Domenicani di cui ci sono date precise no�zie per Trani e 
Barleta e alla splendida chiesa francescana di Santa Caterina di Gala�na, della fine del XIV secolo. Senza 
dimen�care che dai conven� dei mendican�, spesso, furono tra� i vescovi per le varie diocesi della regione 
nel XIII-XIV secolo e in quelli seguen�. 
 
 
3. Gli sviluppi antecenden� e conseguen� il concilio di Trento 
 
Sulle is�tuzioni ecclesias�che pugliesi si riflessero gli sviluppi comples-sivi della cris�anità europea e dei 
rappor� di potere che si affermarono dal XV-XVI sec. 
 
Sui beni delle chiese catedrali, parrocchiali e monas�che si impose l’au-torità di singoli e di gruppi, quanto 
più sui territori si affermò quella dei re di Napoli o di grandi principi che assegnarono le cità a baroni e 
aristocra�ci. Il controllo di tu� costoro divenne sempre più esigente, quanto diventavano reddi�zie ai papi 
lontani le loro tasse beneficiali. Le cità pugliesi che riuscirono a farsi riconoscere i loro ordinamen�, richiesero 
costantemente il “privile-gio” che i bene�ci ecclesias�ci fossero assegna� a chierici citadini o del luogo. 
 
Quando ai ver�ci ecclesias�ci si aprì la crisi di autorità chiamata scisma occidentale, alla cui origine ci fu 
Bartolomeo Prignano, arcivescovo di Bari, dove peraltro non lasciò tracce della sua permanenza, la situazione 
divenne assai di�cile. Le obbedienze ai diversi papi, che pretendevano di essere le legit-�me detentrici della 
massima autorità ecclesias�ca, per un quarantennio (1378-1417) frantumarono l’unità della cris�anità 
europea, almeno nei suoi aspe� is�tuzionali, e produssero disordine e contrapposizioni nelle nomine dei 
�to-lari delle sedi vescovili e nelle assegnazioni dei patrimoni delle is�tuzioni eccle-sias�che. Re e principi 
locali provarono a porvi rimedio. L’inizia�va, in verità, giovò più all’affermazione della loro autorità, che a 
rivitalizzare gli ecclesias�ci più bisognosi di ripresa. Così avvenne in Puglia per opera dei grandi principa�, 
come quello degli Orsini di Taranto che si andavano affermando all’interno del Regno di Napoli, dissanguato 
dai contras� dinas�ci degli Angioini. Con l’oc-cupazione aragonese alla fine del sec. XV, Ferdinando il Catolico 
otenne il dirito di nominare i vescovi di tute le sedi del Regno. 
 
Nelle province pugliesi si riversavano fratanto gruppi di profughi dai Balcani in fuga dai Turchi, che alla fine 
del sec. XIV avanzavano in quelle regio-ni; par�colarmente gruppi di cris�ani albanesi che trovarono 
sistemazione nei dintorni di Taranto (a San Giorgio Jonico), del Gargano e altrove, nei pos-sedimen� assegna� 
dai monarchi aragonesi di Napoli all’eroe albanese Giorgio Castriota Scanderbeg e ai suoi discenden�. 
 
I rappor� tra le due sponde adria�che si infi�rono e fino al XVI sec. maestranze di costrutori operarono nelle 
cità della costa barese, come a Mola di Bari. La minaccia turca dopo la caduta di Costan�nopoli (1453) suscitò 
la devozione alla Madonna di Costan�nopoli. Fu tragedia nel 1480, quando i Turchi di Maometo II sbarcarono 
ad Otranto, nonostante la difesa di cen�naia di cris�ani che resero tes�monianza della loro fede fino alla 
morte. La devasta-zione si diffuse nella penisola salen�na dove i Turchi, per circa un anno, com-pirono 
scorrerie di ogni genere, fino a quando furono costre� a ri�rarsi. 
 
Nelle complesse vicende dinas�che che precedetero la defini�va siste-mazione della Puglia, insieme con le 
altre province napoletane, nel dominio di Carlo V, tre fa� sono di rilievo. 
 



Innanzituto, alcune cità cos�ere, da Trani a Gallipoli, furono occupate dalla Repubblica Veneta e si 
originarono significa�vi rappor� culturali, ar�s�ci e devozionali, che perdurarono a lungo. In secondo luogo, 
nelle cità si afferma-rono famiglie aristocra�che e le sedi vescovili divennero appannaggio di alcune di esse 
o di eminen� ecclesias�ci, influen� nella Curia romana, che le riservarono a familiari o dipenden�, nel più 
ampio contesto della crisi del sistema dei benefici, dell’affidamento in commenda dei patrimoni ecclesias�ci 
e del carico di pensioni sulle loro rendite. Tanto si può rilevare scorrendo le cronotassi epi-scopali, consultabili 
nella ben nota Hierarchia catholica (curan�bus G. Gullik, C. Eubel, L. Schmitz-Kallenberg, III, Monasterii 
1923). Infine, il concordato di Barcellona del 1529, fra il vincitore Carlo V e l’umiliato Clemente VII: con esso 
alcune sedi furono riservate alla direta nomina papale, ma la gran parte rimase soto il direto controllo della 
corona: sei delle dodici sedi di Terra d’Otranto (quelle metropolitane di Taranto, Brindisi e Otranto e quelle 
vesco-vili di Gallipoli, Ugento e Motola) e quatro delle dicioto di Terra di Bari (Trani, Matera, Giovinazzo e 
Monopoli). Dieci sedi su ven�quatro dell’intero Meridione, di cui Carlo V acquisì il dirito di nomina dei 
vescovi, si trovavano nelle province pugliesi. Questa situazione concordataria non ebbe risulta� immedia�, 
ma comin-ciò ad essere opera�va nella seconda metà del secolo, con Filippo II, che si avval-se delle sue 
preroga�ve e nominò, in genere, buoni vescovi “triden�ni”. 
 
Sarà u�le rilevare la partecipazione dei vescovi pugliesi al concilio Lateranense V (1512-1517) voluto da Giulio 
II per contrastare le inizia�ve con-ciliari del re di Francia, e valutare i contribu� ai lavori che possono far intra-
vedere problemi ed esigenze delle loro diocesi. Nei fenomeni di risveglio reli-gioso di quei decenni si può 
collocare il doto Antonio De Ferrariis, di Galatone, di cui vanno ricorda�, per quanto ci riguarda, il commento 
al Padre nostro e la terribile arringa De heremita (1517) contro la prassi religiosa del suo tempo. 
 
Significa�va, anche se scarsa, fu la partecipazione di alcuni vescovi puglie-si al concilio di Trento (1545-1563). 
Il vescovo di Bitonto, Cornelio Musso (1544-74), francescano conventuale, tenne il discorso di apertura il 13 
dicembre 1545 e diciassete anni dopo, l’arcivescovo di Otranto, Antonio De Capua, il 17 set-tembre 1562, 
celebrò solennemente per la XXII sessione. Ma si fecero notare nell’ul�mo periodo, anche Carlo Bovio, 
vescovo di Ostuni, e Antonio Sebas�ano, vescovo di Ugento, con le sue dote e convinte composizioni, senza 
dire del card. Girolamo Seripando, na�vo di Troia (1493), che a Trento concluse la sua esi-stenza terrena nel 
marzo del 1563. Il Sebas�ano, tornato in diocesi, fece il sinodo il 25 maggio 1564 e passò il testo delle decisioni 
al vescovo di Nardò Giovan Ba�sta Acquaviva, che le promulgò nel sinodo del 6 gennaio 1565. Tre anni dopo, 
nel 1567, gli arcivescovi metropoli� di Manfredonia, di Bari e di Otranto fecero il concilio provinciale con i loro 
suffraganei. L’anno seguen-te, 1568, lo tenne pure quello di Taranto, card. Marco Antonio Colonna (1560-68) 
che era stato a Trento e fratanto era stato nominato cardinale (1565), quasi a conclusione del suo episcopato, 
non senza aver is�tuito il seminario. 
 
Nel corso dei secoli del rinnovamento triden�no l’episcopato delle tre “ter-re” pugliesi divenne residente e, 
pertanto, legiferante: è rilevante il lavoro com-piuto con le visite pastorali, anche se non fu notevole il risultato 
per lo svilup-po delle forme e della modalità educa�va del clero, tante furono le difficoltà per l’is�tuzione dei 
seminari e tanto stentata fu la loro a�vità e durata. 
 
Quella dei seminari in Puglia è ancora una storia da scrivere quasi per inte-ro, nonostante alcune esplorazioni 
che portano alla conclusione: dovetero inter-venire i sovrani napoletani, non tanto nel corso del sec. XVIII, 
ma ancor più tardi nel sec. XIX, durante la restaurazione post-rivoluzionaria, perché la for-mazione del clero 
diventasse un impegno primario dei vescovi. 
 
In compenso, grande fu il sostegno dei vescovi alla diffusione dei “nuovi” chierici regolari, quelli di recente 
is�tuzione, come Tea�ni, Gesui� e, più tardi, Vincenziani. Par�colare significato assunse la presenza dei 
Gesui� nelle cità e nei centri minori quella dei Cappuccini. 
 



Ques� si atestarono a Rugge presso Lecce, intorno al 1530, e a Taranto, Gravina, Laterza, Grotaglie e 
Mesagne negli anni seguen� (1533-1539), chia-ma� dai signori del luogo e da pubbliche autorità o da singoli 
benefatori, e si diffusero tanto che, come è stato scrito, «verso la fine del Cinquecento non c’era in Puglia 
un centro abitato di una certa consistenza nel quale non ci fosse presente un convento cappuccino». Nel 1755 
in Terra di Bari si contavano 29 conven� con 528 fra� e in Terra d’Otranto 33 conven� con 610, raggruppa� in 
due province, quella di San Nicola di Bari e quella di Sant’Angelo o di Foggia. 
 
I Gesui� arrivarono a Lecce nel 1574, guida� da s. Bernardino Realino, e is�tuirono un collegio nel 1583; a 
Cerignola rimasero dal 1578 al 1592, a Bari aprirono il collegio nel 1583; a Barleta nel 1592, a Bovino dal 
1695 al 1637, a Molfeta nel 1618 dopo sete anni di residenza, a Monopoli nel 1613, a Taranto nel 1624 dopo 
sete anni di residenza, infine nei secoli seguen� a Brindisi nel 1753; residenze rurali ebbero a Orta Nova, 
Sarno, Terlizzi, Torre Santa Susanna e stazioni missionarie a Ostuni, Manduria e Troia: una geogra�a ristreta 
quel-la dei Gesui�, ma fu enorme la loro presenza culturale e pastorale nelle fami-glie aristocra�che e la loro 
a�vità missionaria e benefica tra la gente sem-plice. 
 
Pure i Vincenziani di provenienza francese operarono in questa direzione. Ai primi del XVIII sec., a Deliceto, 
Alfonso Maria de Liguori diede forma orga-nica ai suoi amici “redentoris�” per l’evangelizzazione delle 
popolazioni rurali. 
 
Di par�colare incidenza sulla storia dei regolari fu la soppressione dei piccoli conven�, decisa da Innocenzo X, 
con la bolla Instaurandae regularis disciplinae del 15 otobre 1652. Gli effe� furono sensibili anche nelle 
diocesi pugliesi, come si conosce per quelle di Terra d’Otranto; effe� nega�vi, ripara� dalla riapertura di una 
parte di essi. Nelle librerie dei seminari perven-nero, e si conservano ancora, le biblioteche dei conven�; 
minori risulta� ebbe la des�nazione dei beni immobili ad incrementare la fondazione dei seminari o le rendite 
di quelli esisten�. Dalle accurate indagini rela�ve alla Terra d’Otran-to furono soppressi 6 conven� di 
Agos�niani, 7 di Carmelitani, 1 di Carmelitani scalzi (Taranto), 1 di Celes�ni (Alessano), 16 di Conventuali, 6 di 
Domenicani, 1 di Fatebenefratelli, 1 di Osservan�; vale a dire 39 conven� che rappresen-tavano il 21,19%, 
una percentuale inferiore alla media italiana che fu 24,25%. Successivamente 24 di essi furono riaper�; 
rimasero chiusi per sempre gli Agos�niani di Corsano, Maruggio, Motola, San Crispiano; i Carmelitani di 
Campi, Caprarica, Canosino e Missiano; i Conventuali di Leporano, Montesardo, Squinzano, Stema�a e Struda; 
i Fatebenefratelli di Taviano e gli Osservan� di Lecce. 
 
Nelle chiese e nelle case dei regolari an�chi e nuovi, i laici si aggrega-rono nelle confraternite di devozione e 
di carità. A quelle più an�che si aggiun-sero ovunque le confraternite del Sacramento e quelle del Rosario, 
aggre-gate spesso alle omonime arciconfratemite romane. Quelle con i �toli maria-ni sopravanzano le altre 
in�tolate ai san� locali. Quello confraternale diven-ne un fenomeno davvero diffuso in maniera capillare, 
come hanno veri�cato recen� indagini per l’intero territorio regionale. Si può dire che nelle con-fraternite le 
popolazioni cris�ane modularono la loro vita religiosa: nel corso dei secoli dell’età moderna ed oltre, si 
educarono alla fede, ad onorare il Signore, a ricevere i sacramen�, ad esprimere la loro devozione par�colare 
in maniera individuale e in modo corale, coinvolgendo l’intera popolazione di ogni luogo e cità; a pregare per 
i defun�, ad esercitare le opere di mise-ricordia spirituali e corporali. Anche in Puglia, la confraternita fu più 
sen�-ta della parrocchia. 
 
La cura delle anime e il suo miglioramento divennero una preoccupazio-ne costante dei vescovi e dei ce� 
dirigen� delle cità, atraverso le norme date nei sinodi diocesani a riguardo della dotrina cris�ana e di tu� 
e singoli i sacramen�. I vescovi fecero carico di questo al clero e agli arcipre� dei Capitoli, sia delle catedrali 
sia delle chiese matrici dei singoli luoghi del territorio dio-cesano. L’is�tuzione della parrocchia come centro 
organizza�vo dell’a�vità pastorale, non fu dai vescovi, realis�camente, affrontata, tanto forte era la tra-
dizione della ges�one collegiale del servizio cultuale, originato dalle donazio-ni dei fedeli. Sono note le 



is�tuzioni delle parrocchie, a Bitonto, da parte del vescovo Musso, quella di San Giacomo a Barleta (1595) 
fata dall’arcivesco-vo Giulio Caracciolo, quella fata a Lecce, agli inizi del sec. XVII, dal visitato-re apostolico 
Andrea Perbenede�, o quella compiuta nel 1649 dal vescovo ugen�no Agos�no Barbosa nel borgo di Gemini. 
Sono eccezioni: sopratuto nelle cità il problema rimase irrisolto fino a gran parte del sec. XIX, nonostante i 
tenta�vi ripetu� nei decenni a cavallo dei sec. XVIII-XIX, come sappiamo a Bari, Trani, Barleta e Taranto. A 
sen�rsi e ad operare da parroci, come li configuravano gli orientamen� disciplinari del concilio di Trento, 
furono sol-lecita� dai vescovi visitatori e legiferan� di ques� secoli, gli arcipre� dei paesi e ques� lo divennero 
progressivamente e lentamente, nella misura in cui si affermò la formazione del clero nei seminari vescovili o 
in altre scuole, nel corso del sec. XVIII e sopratuto nel secolo seguente. 
 
Queste preoccupazioni pastorali sono eviden� in tan� delle cen�naia di vescovi di ques� secoli. È difficile 
farne segnalazioni significa�ve; ma è facile ricordare, ad esempio, il lungo e intenso operato di Luigi 
Pappacoda nella Lecce del sec. XVII, negli anni 1639-70, o di Vincenzo Maria Orsini, domenicano, a 
Manfredonia (1675-80) o del suo discepolo Giuseppe Crispino a Bisceglie (1685-90), o di Emilio Giacomo de 
Cavalieri (1694-1726) che lasciò anche un intenso ricordo di vita santa. 
 
In questo contesto di esigenze e di evoluzioni dei corpi ecclesias�ci si col-loca la poli�ca di riforme intrapresa 
dall’aristocrazia nelle singole cità e poi dai monarchi borbonici che si insediarono nel regno napoletano negli 
anni Trenta del XVIII sec. Non si possono semplicemente affermare ragioni di giurisdi-zione sovrana 
nell’impegno di ques� re e dei loro ministri, quando ridimen-sionarono il privilegio degli ecclesias�ci, dei loro 
beni e dei loro luoghi, come avvenne con il concordato del 1741; ma si può pure riconoscere la volontà di 
disciplinare e migliorare la condizione del clero numeroso e spesso pletorico e incen�varne l’a�vità pastorale. 
 
Grande significato ebbe il rilancio dei seminari vescovili, che erano sta� is�tui� nel corso del secolo 
precedente, qua e là, ma di fato non avevano fun-zionato secondo la proposta triden�na. La soppressione 
dei Gesui� nel regno, compiuta nel 1767, però, lasciò un vuoto anche in Puglia. Nel contesto delle riforme in 
cui i sovrani coinvolsero i vescovi, la riorganizzazione di quei colle-gi di formazione del clero, con percorsi 
educa�vi e con precisi programmi di istruzione, diventò un evento presente in un numero crescente di diocesi, 
tal-volta con prospe�ve di notevole apertura, come a Taranto con l’arcivescovo Giuseppe Capecelatro (1778-
1816). 
 
Vescovi e regolari nelle cità, chierici e confratelli di ogni luogo avviarono una fervida stagione ar�s�ca di cui 
rimangono notevoli tes�monianze di devozione e di cultura. Furono costruite chiese nuove e furono 
ammoderna-te le an�che nascondendone il volto originario; e furono riempite di altari fami-liari e di gruppi 
confraternali e di associazioni clericali. Le evoluzioni della età cris�ana e gli sviluppi liturgici ispirarono nuove 
forme architetoniche e tema�che iconologiche: si pensi, ad esempio, al marmoreo e trionfale alta-re 
maggiore e all’elegante pulpito per la con�nua predicazione o ai confes-sionali “troni della divina 
misericordia”, alla glorificazione di Maria e dei san�, nei preziosi te� lignei o delle pale degli altari, ai grandiosi 
altari del Sacramento arricchi� di simboli e di statue che fanno contorno, ispiran� ed esaltan� la devozione 
catolica delle popolazioni, o agli altari della Madonna del Rosario con i quindici misteri, rappresenta� in vario 
modo, invitan� alla recita del santo rosario divenuto la preghiera più popolare del mondo cato-lico. Si trata 
di una vera e propria civiltà figura�va e architetonica che si rese evidente nella crescita delle cità e nella loro 
trasformazione e confi-gurò la chiesa matrice alla pari della catedrale, come il centro ideale della società 
cris�ana dei singoli luoghi abita�. Se quello di Lecce è un caso esem-plare, è analoga la vicenda di Mar�na 
Franca e di cen�naia di altre località in ques� secoli post-triden�ni. 
 
 
 
 



4. Dal 1818 al concilio Va�cano II 
 
La poli�ca di riforme dei sovrani borbonici e l’azione promozionale dei vescovi trovarono alimento nelle 
numerose inizia�ve culturali che videro pro-tagonis� ecclesias�ci ed esponen� dell’aristocrazia e dei nuovi 
ce� emergen-�: le accademie di varia denominazione dentro le quali si dibaterono le nuove idee che 
circolavano in Europa: filoni giansenis�ci, dotrine naturalis�che, espe-rienze scien�fiche, teorie poli�che, 
spesso riconsideravano i principi fondan� della cris�anità, dis�nguendo l’essenziale del cris�anesimo dalle 
forme stori-che in cui si erano realizzate is�tuzioni ecclesias�che e modalità di vita reli-giosa. Le diocesi 
pugliesi, sia pure in modi diversi, furono coinvolte in questa temperie culturale e poli�ca. 
 
Non furono pochi gli ecclesias�ci che con i loro scri� e con le loro inizia-�ve meritano una giusta 
considerazione nelle evoluzioni della cultura nella Puglia, come, ad esempio, Annibale De Leo (1739-1797) a 
Brindisi, Niccolò Pu�gnani (1710-1795) e Alessandro Calefa� (1726-1793) a Bari, Ciro Saverio Minervini (1734-
1805) e Giuseppe Maria Giovene (1753-1837) a Molfeta. 
 
La crisi dei rappor� tra Santa Sede e corte napoletana si concluse nel 1792 quando si addivenne alla nomina 
regia di tu� i vescovi e un po’ ovun-que si concluse un primo periodo di sedi senza vescovo. In seguito, il 
periodo rivoluzionario del 1799 compromise i fa�cosi equilibri poli�ci e spesso l’albe-ro della libertà nelle 
piazze dei paesi fu impiantato da ecclesias�ci: un esempio per tu� sono i fa� di Altamura. Il decennio 
francese sotopose la condi-zione ecclesias�ca e la vita religiosa delle popolazioni a rapide trasformazio-ni: la 
chiusura delle case dei regolari, sopratuto, e il tenta�vo di riorganiz-zare i vescova� della regione. 
 
In Terra d’Otranto, ad esempio, secondo specifiche indagini, furono sop-presse 185 case religiose di ordini 
mendican� e maschili, sopratuto di Domenicani (29), di Conventuali (23) e di Cappuccini (19), ma pure di 
Carmelitani (15) e di Paolo� (13) e 11 rispe�vamente di Agos�niani e di Riforma�. Altri conven� 
soppressi furono di Osservan� (8), di Scolopi (5), di Alcantarini (4), di Celes�ni (4) e di Olivetani (4), di Teresiani 
(3), di Fatebenefratelli (2), infi-ne le uniche case che avevano Certosini, Servi di Maria e Tea�ni. Degli ordi-ni 
femminili furono chiuse una casa di Alcantarine, di Benede�ne, di Paolote, di Teresiane e di Terziarie 
francescane; tre monasteri di Clarisse e due di Domenicane. Di ques� fa� sono state opportunamente 
valutate le incidenze religiose, economiche e sociali nella vicenda delle popolazioni, e le dinamiche che 
originarono nelle file del clero dove andarono a confluire tan� religiosi. Delle loro case, poi, ne furono riaperte 
complessivamente 52, e il maggiore van-taggio lo ebbero i Cappuccini che ricuperarono 13 dei 19 perdu�; 
alcuni pote-rono ripris�nare tute le loro case, come i Fatebenefratelli e i Tea�ni. 
 
Per quanto riguarda la riorganizzazione delle diocesi, di fato vennero lasciate senza successori quando 
morirono i loro �tolari. Si aprì un periodo di scompiglio generale che nell’assenza di vescovi espresse la sua 
maggiore evi-denza: diocesi senza vescovi furono direte da vicari capitolari e poi affidate al controllo dei 
vescovi vicini. 
 
Furono queste le premesse favorevoli alla sistemazione moderna delle dio-cesi, che Pio VII diede con bolla 
De u�liori del 27 giugno 1818, conseguente al concordato del febbraio: le diocesi pugliesi diminuirono 
sensibilmente, furo-no quasi dimezzate, sia per la soppressione pura e semplice di alcune, sia per l’unione di 
altre. Nella Capitanata fu soppressa Volturara-Montecorvino e incor-porata a Lucera; Vieste fu unita a 
Manfredonia in perpetua amministrazione. In Terra di Bari furono soppresse Minervino, Biteto, Polignano e 
Lavello e incorporate, rispe�vamente, ad Andria, Bari, Monopoli e Venosa; inoltre Bisceglie fu unita in 
perpetua amministrazione a Trani, Bitonto a Ruvo, Gravina a Irsina, Giovinazzo e Terlizzi a Molfeta; vennero 
infine conservate l’arcipre-tura nullius di Altamura e il priorato di San Nicola di Bari. In Terra d’Otranto furono 
soppresse Motola, Castro, Alessano e Ostuni annesse, rispe�vamen-te, a Castellaneta, Otranto, Ugento e 
Brindisi. 



 
Tale riorganizzazione subì alcuni ritocchi, durante i decenni seguen�, che valsero a ripris�nare, in parte, la 
situazione anteriore. Nel 1819 fu is�tuita la diocesi di Cerignola e fu unita ad Ascoli, nel 1821 fu ripris�nata 
l’autonomia della diocesi di Ostuni che fu unita a Brindisi; nel 1836 avvenne lo stesso per Giovinazzo e Terlizzi 
unite a Molfeta; nel 1848 Acquaviva delle Fon� fu cos�-tuita prelatura nullius e unita alla prelatura di 
Altamura; nel 1855 Foggia fu cos�tuita diocesi e separata da Troia; infine nel 1860 fu is�tuita l’arcidiocesi di 
Barleta, unita in perpetuo a Trani. Vale a dire che alla fine del Regno delle Due Sicilie e alla vigilia 
dell’unificazione nazionale le diocesi pugliesi erano tren-tadue con ven�cinque vescovi. 
 
Il concordato del 16 febbraio 1818 saldò, per un verso, lo streto rapporto tra monarchia restaurata e i nuovi 
vescovi tu� nomina� dal re; per altro verso, determinò l’imposizione della religione socialmente u�le, 
espressa dalle sue is�tuzioni, prime fra tute i seminari vescovili e le parrocchie. Ques� equili-bri 
fa�cosamente perdura� per un trentennio non impedirono la penetrazio-ne di idee originate nelle “sete” e 
nei “circoli”, né risparmiarono le diocesi pugliesi dalle ondate della cultura della libertà che nel 1848 produsse 
la rivo-luzione cos�tuzionale e, più tardi, nel 1860-1861 l’unificazione nazionale e l’u-nione delle regioni 
meridionali al nuovo Regno d’Italia. In questo contesto le passioni poli�che coinvolsero il clero e i regolari, 
con spaccature e contrappo-sizioni tra legi�mis� e nazionalis�. I vescovi si trovarono a operare con dif-ficoltà: 
in gran parte fedeli all’an�ca dinas�a subirono restrizioni e si allonta-narono dalle loro sedi, come quelli di 
Andria, Ugento, Bari, Foggia, Oria; pochi accetarono il nuovo corso degli even� nazionali (come il Caputo di 
Lecce e il Mucedola di Conversano). Ma più vasto fu il fenomeno della negazione del-l’assenso alla nomina 
dei vescovi delle sedi rimaste vacan� o al loro ingresso nelle diocesi. Quanto questa situazione, fortemente 
movimentata, abbia inci-so sulla vita pastorale e sugli sviluppi della vita religiosa delle popolazioni non è stato 
ancora sufficientemente analizzato. Non vi, è dubbio, però, che l’incameramento dei beni ecclesias�ci da 
parte dello Stato nazionale, la dema-nizzazione degli edifici dei regolari soppressi e la laicizzazione 
dell’assistenza e dell’istruzione ebbero conseguenze nocive, anche se, in mol� casi le chiese furono lasciate 
aperte al pubblico culto e alla devozione dei fedeli. 
 
A riguardo delle soppressioni “italiane”, il 17 febbraio 1861 fu estesa alle province napoletane la legislazione 
in vigore nel Regno di Sardegna dal 1855: vennero soppressi «quali en� morali riconosciu� dalla legge civile 
tute le Case degli ordini monas�ci di ambo i sessi nelle province napoletane, non escluse le Congregazioni 
regolari, ad eccezione di quelle che saranno designate con suc-cessivo decreto come benemerite per 
riconosciu� servigi che rendono alle popo-lazioni nella sana educazione della gioventù, nell’assistenza agli 
infermi, e in altre opere di pubblica u�lità». L’interesse governa�vo era direto maggiormente ai beni 
possedu� da tali en�: essi passavano immediatamente alla Cassa Ecclesias�ca dello Stato. I libri e gli archivi 
dei conven� e dei monasteri erano des�na� alle biblioteche designate dalle autorità governa�ve. Nulla veniva 
deto espressamente circa le chiese che rimanevano aperte al culto. Le vicen-de conseguen� tali 
provvedimen� e quelli seguen� degli anni 1862 e 1867 sono immaginabili: dalle ricerche specifiche di Oronzo 
Mazzota per la Terra d’Otranto le misure riguardarono 95 conven� maschili di cui 67 di ordini mendican�, 
dentro i quali si contavano 478 sacerdo�, 91 chierici, 1 studente e 487 laici; nonché 25 monasteri femminili 
con 476 monache, 30 converse e 240 novizie. 
 
In questo clima “rivoluzionario” riveste par�colare significato la parteci-pazione dei vescovi pugliesi al concilio 
Va�cano I (1869-70) e il loro contribu-to ai lavori con considerazioni e proposte. Intorno a Pio IX, il papa 
emergen-te sempre più chiaramente capo spirituale del mondo catolico, furono presen� a Roma i sei 
arcivescovi metropoli� di Otranto, Brindisi, Taranto, Bari, Trani e Manfredonia rispe�vamente Vincenzo 
Grande, Raffaele Ferrigno, Giuseppe Rotundo, Francesco Pedicini, Giuseppe de Bianchi Dotula e Vincenzo 
Taglialatela. Essi sotoscrissero le cos�tuzioni conciliari Dei Filius dell’apri-le 1870 e Pastor aeternus del luglio 
seguente, insieme con i vescovi della Capita-nata Bernardino Maria Frascolla di Foggia, Giuseppe Giannuzzi 
di Lucera, Antonio La Scala di San Severo, Tommaso Passero di Troia, Leonardo Todisco Grande di Ascoli e 



Cerignola, con quelli della Terra di Bari, Gaetano Rossini di Molfeta, Vincenzo Materozzi di Ruvo e Bitonto e 
Alfonso Maria Cappeta di Gravina e Irsina, Giovanni Longobardi di Andria e con quelli di Terra d’Otranto, Luigi 
Margherita di Oria, Luigi Veta di Nardò e Valerio Laspro di Gallipoli. Tu� costoro, per quanto considera� 
provenien� dal regno napole-tano, non guardavano più al re che li aveva nomina�, ma al papa romano che si 
poneva alla loro guida nei tempi che erano realmente muta�. 
 
È superficiale dire che l’intransigenza prevalente dei catolici pugliesi nei confron� dello stato liberale 
non produsse, però, vivace immersione nel paese reale, se si considera la vicenda delle diocesi pugliesi negli 
ul�mi decen-ni del XIX sec. e nei primi anni del secolo seguente dal punto di vista del coin-volgimento 
organizza�vo dell’Opera dei congressi e dei comita� diocesani. Diversa era la caraterizzazione delle Chiese 
pugliesi, nelle quali diffusa era la forma dell’associazionismo delle confraternite con la sua �pica pietà popo-
lare e forte era il ruolo aggregante della chiesa matrice per il clero locale. 
 
Di queste preoccupazioni pastorali i vescovi cominciarono a discutere, per individuare convergenze opera�ve, 
nella Conferenza Episcopale che, come si è deto, cominciò a riunirsi dal 1892. 
 
I nuovi orientamen� matura� dalle indicazioni di Leone XIII diedero origine a tan� circoli culturali che 
affrontarono i termini della nuova colloca-zione in cui cultura e società ponevano il cris�anesimo e la sua 
fede, e per altro verso esploravano il potenziale del cris�anesimo che andava immesso nelle trasformazioni 
del paese. È emblema�ca la vicinanza cronologica del con-gresso nazionale dell’Opera dei congressi che si 
svolse a Taranto nel 1901 e il congresso della Democrazia Cris�ana del 1902 nel barese. Da qui ebbe origi-ne 
il giornalismo catolico pugliese, del quale si atende una visione storica com-plessiva. 
 
Alla generazione dei vescovi intransigen� seguì quella dei vescovi che, per fare i pastori, superarono le 
contrapposizioni e puntarono sul clero e sul rin-novamento della sua pastorale, sulla promozione del laicato, 
da Carlo Mola di Foggia (1894-1914) a Luigi Pugliese di Ugento (1896-1923) e a Giulio Vaccaro di Bari (1898-
1924). Nelle cità in crescita e nei loro territori si collocarono le religiose delle più diverse �tolazioni, che 
inventarono le scuole per le donne e per l’educazione professionale delle categorie più umili; sarà questa una 
linea di sviluppo che caraterizzerà il XX sec. in Puglia, con gli arricchimen� che quelle comunità religiose 
portarono nelle popolazioni con la loro spiritualità e con le loro �piche forme di pietà. 
 
Ma la preoccupazione principale dei vescovi fu la creazione di un nuovo clero spiritualmente educato al 
ministero e culturalmente preparato. Le visite apo-stoliche dei primi anni del pon�ficato di Pio X misero a 
fuoco il problema dei seminari diocesani e della loro capacità di soddisfare le atese. L’is�tuzione del 
seminario regionale a Lecce, affidato ai Gesui�, nel 1908, fu il sostegno concreto del pontefice romano ai 
bisogni delle diocesi pugliesi, delle quali si cominciava a rilevare la debolezza struturale per un’azione 
moderna. Un nuovo clero cominciò a delinearsi con il passare dei decenni: ciò convinse i successo-ri, Pio XI 
sopratuto, a rafforzare la nuova sede di Molfeta, dove il semina-rio regionale era stato trasferito nel 1915; 
papa Ra� fece costruire nel 1926 il nuovo e grandioso edi�cio. L’incidenza storica di questa is�tuzione 
educa�va si può considerare fondamentale per lo sviluppo della Puglia catolica contem-poranea, almeno per 
quanto riguarda il clero e la sua a�vità pastorale. 
 
Il seminario regionale divenne pure il punto di convergenza dell’episco-pato pugliese. Le sue riunioni iniziate 
nel 1892 divennero annuali a par�re dagli anni Ven�. Dopo la pubblicazione del Codice di Dirito Canonico 
nel 1917, il concilio plenario pugliese del 1928 segnò quasi il configurarsi regionale dell’e-piscopato, sia pure 
limitato alla disciplina ecclesias�ca. A dimensioni regio-nali fratanto si andava sviluppando pure l’Azione 
Catolica nei suoi vari rami, e il laicato moderno che essa esprimeva, veniva formato all’interiorizzazione della 
vita cris�ana e all’azione pastorale nelle parrocchie. 
  



Si atendeva una nuova generazione di pre�, che cominciò a delinearsi con il passare dei decenni. Trasferito 
a Molfeta nel 1915 e affidato a Raffaello Delle Nocche, napoletano di origine, ma proveniente dal clero 
leccese dove ope-rava accanto al vescovo Gennaro Trama. Suo successore fu il lombardo Giovanni Nogara 
(1920-1931), mandato alla Congregazione dei Seminari e amico di papa Ra�; egli otenne la costruzione della 
nuova e grandiosa sede. I retori seguen-� furono Pietro Ossola (1931-1940) piemontese e poi i pugliesi 
Corrado Ursi (1942-1951) che, tra l’altro nel 1943 volle il foglio quindicinale Miles Chris�, e Giuseppe Carata 
(1951-1965). 
 
I decenni posteriori alla prima guerra mondiale e al concordato del 1929 furono caraterizza� proprio 
dall’affermazione della centralità delle parroc-chie, come sede mononucleare dell’a�vità pastorale; se ne 
mol�plicarono nei centri maggiori e nelle cità capoluoghi di provincia, con oratori parrocchiali; in numero 
crescente furono affidate ai moderni e an�chi ordini religiosi, in par-�colare a Bari, Foggia e Taranto. 
Fenomeno che si andò incrementando nel cin-quantennio seguente, con innegabili effe� posi�vi sulla vita 
religiosa delle popolazioni e con conseguenze pure sulla qualità della presenza delle comu-nità di consacra� 
nel concreto della pastorale diocesana e citadina. L’orizzonte parrocchiale diventò il più neto caratere della 
condizione del clero e lo spa-zio opera�vo dei laici educa� nell’Azione Catolica fino agli anni seguen� il con-
cilio Va�cano II. 
 
Anche i vescovi pugliesi dovetero ges�re la condizione del clero e dei fede-li durante il ventennio fascista. I 
vantaggi giuridici che derivavano dal con-cordato del 1929 non allontanarono tu� i rischi per la qualità della 
vita cri-s�ana e in par�colare per l’ideologia che il regime esprimeva e andava realiz-zando. E tutavia non si 
potevano non apprezzare interessan� sviluppi della condizione sociale delle popolazioni e importan� 
realizzazioni struturali del territorio, come l’ammodernamento delle cità pugliesi, prima fra tute Bari, e i 
capoluoghi delle nuove province di Taranto e di Brindisi, nonché il comple-tamento dell’acquedoto pugliese, 
il più grande d’Europa. I vescovi, durante la guerra di E�opia e di Spagna, non rinunciarono a inquadrare quegli 
avve-nimen� nel più ampio contesto della storia del cris�anesimo del secolo; e il “patrio�smo” espresso con 
toni più o meno convin� si appannò, non tanto quan-do furono pubblicate le leggi razziali, quando invece gli 
sviluppi della seconda guerra mondiale si manifestarono nega�vi e catastrofici. Infa�, anche la regio-ne 
pugliese fu coinvolta tragicamente: vi erano la grande base militare marit-�ma di Taranto e i grandi por� di 
Brindisi e di Bari, nonché gli aeropor� mili-tari di Brindisi e di Foggia e l’importante nodo ferroviario di 
quest’ul�ma cità. Cominciano oggi a diventare no� i detenu� poli�ci nelle varie carceri pugliesi e i campi 
profughi ebrei come quello di Santa Maria al Bagno presso Nardò, accanto agli episodi dell’arcivescovo 
Petronelli di Trani e di altri che si con-trapposero allo sviluppo della violenza tra le popolazioni negli anni 1943-
1945. L’arcivescovo Marcello Mimmi, nell’estate del 1943, scrisse ai diocesani bare-si: «Forse avremmo 
dovuto parlare di più». Non è ancora ricostruita al completo la parte che ebbero vescovi e parroci, religiosi e 
laici di ogni condizione in que-gli anni convulsi. Non pochi edifici ecclesias�ci furono requisi� dagli Anglo-
ame-ricani sbarca� a Taranto e Brindisi, dopo il 9 setembre 1943. Queste cità, come pure Bari, Molfeta e 
Manfredonia rappresentarono per gli allea� i centri fon-damentali di supporto logis�co. A Molfeta fu 
requisito il Seminario Regionale e fu sospesa l’a�vità educa�va per lunghi mesi. 
 
Anche in Puglia i catolici (come Aldo Moro e altri) guida� dai vescovi furo-no coinvol� nell’impegno di 
ricostruire il paese e riorganizzare la democrazia sulla cos�tuzione repubblicana: una scelta di civiltà e una 
forte proposta di valo-ri per lo sviluppo del paese che, però, poli�cizzarono la vita cris�ana e l’a�-vità 
pastorale e catolicizzarono l’a�vità poli�ca, con le conseguen� lacera-zioni del tessuto sociale delle 
comunità. In Puglia il socialismo aveva una non breve esperienza e i par�� che lo esprimevano poli�camente 
non erano mino-ranza insignificante: ques� orientamen� caraterizzarono alcune aree della Capitanata. 
 
In questa provincia, fratanto, si andava sviluppando quel movimento reli-gioso originato da s. Pio da 
Pietrelcina con la sua esperienza mis�ca e con le sue inizia�ve carita�ve e sanitarie, a poca distanza dal 



santuario di San Michele sul Gargano. Nella provincia di Bari, a Bisceglie si affermava l’opera singolare di don 
Pasquale Uva, la Casa della Divina Provvidenza, per i mala� di mente: per la loro cura, nel 1921, quel parroco 
aveva fondato la congregazione delle Ancelle e nel 1942 i Servi sacerdo�. In quegli anni si andava collaudando 
l’Opera pia San Benedeto Giuseppe Labre per l’assistenza spirituale e materiale dei poveri, avviata con 
coraggio a Molfeta, nel 1943 da don Ambrogio Gritani, prematu-ramente scomparso nel 1951. E nella 
provincia di Lecce, e oltre, si diffondevano le suore Salesiane dei Sacri Cuori che s. Filippo Smaldone aveva 
is�tuito dal 1885, per l’assistenza ai sordomu�, insieme con le Discepole di Gesù Eucaris�co, is�-tuite a 
Tricarico da Raffaele delle Nocche, già retore del Seminario Regionale Pugliese, per l’educazione dell’infanzia 
abbandonata e per la gioventù in difficoltà. 
 
Contemporaneamente vennero rilancia� i santuari dell’Incoronata pres-so Foggia, di San Nicola a Bari, 
affidata ai Domenicani dal 1951, dei San� Medici a Bitonto e a Oria, di Santa Maria “de finibus terrae” di 
Leuca; ciascuno con proprie peculiarità si è posto come centro di aggregazione e meta di pellegri-naggi 
provinciali e regionali. 
Non va sotaciuta la stagione di architetura parrocchiale che si avviò in tuta la regione grazie ai contribu� 
statali delle leggi del 1952 e del 1962: di que-sto fenomeno bisogna cominciare a valutare gli aspe� culturali, 
ar�s�ci e pasto-rali, come si è avviato nelle diocesi di Otranto, Nardò, Lecce e Bari. 
 
Nel primo cinquantennio del sec. XX segnato tragicamente dai due con-fli� mondiali (1915-1918 e 1939-
1945), con mor� e distruzioni; in quei decen-ni in cui gli italiani e i catolici fecero l’esperienza del regime di 
governo tota-litario; nel periodo seguente in cui si costruì la vita poli�ca e democra�ca e stabilmente si 
sviluppò con l’avvento della repubblica, c’è una storia religiosa e spirituale di cui si può descrivere la geogra�a 
della san�tà germinata nelle popolazioni pugliesi, con tra� che si aggiungono a quelli segnala�. 
 
Nel 1908 don Eustachio Montemurro, il medico fatosi prete, a Gravina di Puglia fondò le Suore Missionarie 
del Sacro Costato e Maria Addolorata. Nel 1924, a Bitonto, la signorina Anna de Renzio diede avvio a quel 
movimento di laici consacra� che formarono le Figlie dei Sacri Cuori di Gesù e Maria. Nel 1927, a Cerignola, il 
servo di Dio Antonio Palladino fondò le Suore Domenicane del SS. Sacramento. Nel 1924, a Gravina, il vescovo 
Sanna fondò le Suore di Gesù Croce�sso Missionarie Francescane. Nel 1933, a Manduria, comparve-ro le 
Suore Discepole del buon Pastore; nello stesso anno, il servo di Dio mons. Farina is�tuì, a Foggia, il gruppo 
dei Sacerdo� della Milizia di Gesù. Nel 1935, a Trani, si organizzarono le Piccole Operaie del Sacro Cuore. Nel 
1936, a Volturara Appula, suor Maria Gafava fondò il gruppo delle Apostole del Sacro Cuore; a Giovinazzo 
prese avvio l’Is�tuto delle Suore Missionarie dell’Oratorio, l’anno seguente, 1937, a Trani, comparvero le 
Suore Operaie del Sacro Cuore e a Botrugno l’arcivescovo otran�no Sabas�ano Cuccarollo fondò le Apostole 
del catechismo. Nel 1938, a San Vito dei Normanni, m. Benedeta Carparelli e m. Scolas�ca Passante 
avviarono il gruppo delle Benede�ne di San Nicola; nello stesso anno, a Miggiano nella diocesi di Ugento, 
cominciò quel movimento spirituale che poi diventò, qualche anno dopo, il gruppo delle Figlie di Santa Maria 
di Leuca. Nel 1939, a Cerignola, comparvero le Ancelle dello Spirito Santo. Nel 1943, a Valenzano, il sacerdote 
Domenico Labellarte fondò il grup-po secolare delle Ancelle della divina misericordia. Cinque anni dopo, a 
guer-ra conclusa, nel 1948, ad Andria, iniziavano le loro esperienze le Figlie dell’Immacolata; più tardi, nel 
1951, a San Ferdinando di Puglia, le Suore Missionarie della Madre di Dio e, l’anno seguente 1952, a Cerignola, 
le Suore del Cuore Immacolato di Maria; nel 1956, ad Oria, il vescovo Alberigo Semeraro is�tuiva le Oblate di 
Nazareth e, nella medesima diocesi, nello stesso anno, a Francavilla Fontana comparvero le Figlie del Sacro 
Cuore Eucaris�co; poco lontano, nel 1957, a San Giorgio Jonico si cos�tuirono i Servi della sofferenza. 
  
 
 
 



L’anno seguente, 1958, a Monte Sant’Angelo, don Francesco Ciuffreda orga-nizzò le laiche Ancelle di s. 
Michele. Nel 1959, a Bisceglie, iniziava la vicenda del monastero di Santa Chiara. Nel 1960, a Taranto, p. 
Francesco Chinar� orga-nizzò un altro gruppo di laiche consacrate, le Missionarie della Parola di Dio. 
 
 
5. Il lungo post-concilio del secondo Novecento 
 
Il concilio Va�cano II, annunciato da Giovanni XXIII, il 25 gennaio 1959, coinvolse i vescovi pugliesi che 
inviarono considerazioni e proposte per la sua preparazione. Allo stesso tempo sensibilizzarono le diocesi con 
la preghiera corale chiesta dal papa e con tante inizia�ve culturali, sia prima dell’apertura che durante il 
triennale svolgimento. È stata una fortuna che gran parte dei vescovi della regione abbia partecipato a tu� e 
quatro i periodi conciliari (1962-1965) come l’arcivescovo tranese Reginaldo Addazi, quello di Manfredonia 
Andrea Cesarano, di Taranto Guglielmo Motolese, di Bari Enrico Nicodemo, di Otranto Gaetano Pollio, di 
Brindisi Nicola Margiota che al primo periodo era vescovo di Gallipoli. Oltre costoro, tra i 3.068 partecipan� 
al concilio furono il vescovo andriese Francesco Brus�a, di Ascoli Satriano Mario Di Lieto, di Monopoli Carlo 
Ferrari, Giuseppe Leno� di Foggia, Aurelio Marena di Ruvo e Bitonto, Antonio Mennonna di Nardò, Francesco 
Minerva di Lecce, Antonio Piroto di Troia, Pasquale Quaremba di Gallipoli, Nicola Riezzo di Castellaneta, 
Giuseppe Ruotolo di Ugento e Santa Maria di Leuca, Achille Salvucci di Molfeta, Alberigo Semeraro di Oria, 
Giuseppe Vairo di Gravina e Irsina, Valen�no Vaila� di San Severo, Antonio D’Erchia prelato di Altamura e 
Acquaviva vi entrò dal secondo periodo, Gregorio Falconieri di Conversano che partecipò soltanto ai primi 
due periodi, Domenico Vendola di Lucera soltanto al primo periodo. All’ul�mo del 1965 arrivò Giuseppe 
Carata. Da vescovo �to-lare partecipò a tu� i periodi Renato Luisi, foggiano. I nomi di quasi tu� sono tra i 
sotoscritori dei sedici documen� e per tu� il concilio fu una espe-rienza straordinaria. La ricezione del 
concilio nelle loro diocesi non ebbe tempi e modi uniformi; comunque è una tappa fondamentale per ciascuna 
di esse. 
 
In questo contesto un ruolo crescente e grande valore ha assunto, a par-�re dagli anni Cinquanta, la 
Conferenza Episcopale Pugliese,\ guidata negli anni 1953-1973 da Enrico Nicodemo, arcivescovo di Bari, e da 
Guglielmo Motolese, arcivescovo di Taranto, negli anni 1973-1987. L’episcopato pugliese ha sviluppato la sua 
energia coesiva negli anni preceden� il concilio Va�cano 
 
II e sopratuto nei decenni seguen�, con trasformazioni originate dai suoi orientamen�; si è avuta una 
riorganizzazione struturale che ha riguardato le diocesi e le province ecclesias�che. Nel corso degli anni 
Setanta-Otanta si veri�carono tenta�vi diversi per procedere alla riduzione del numero delle dio-cesi: 
affidamen� di alcune in amministrazione apostolica a vescovi di diocesi vicine, nomina di �tolari di più diocesi, 
trasferimen� di ruoli provinciali a sedi di cità divenute centro di provincia civile (Lecce). Come si è deto, il 30 
apri-le 1979 fu cos�tuita la provincia ecclesias�ca di Foggia e il 20 otobre 1980 furo-no ridisegnate le province 
ecclesias�che di Bari e di Lecce. Infine il 30 set-tembre 1986 la Congregazione per i Vescovi ristruturò 
l’organizzazione delle diocesi pugliesi: la novità fu rappresentata da Altamura-Gravina-Acquaviva delle Fon�. 
 
È impossibile richiamare, sia pur sinte�camente, l’opera di raccordo e di s�molo compiuta dalla Conferenza 
Episcopale Pugliese nell’ul�mo cinquan-tennio. Basta elencare alcuni avvenimen� significa�vi come la 
fondazione dell’Is�tuto Pastorale Pugliese (17 novembre 1966), l’assunzione di ogni respon-sabilità dire�va 
e amministra�va del Seminario Regionale maggiore di Mol-feta (1° luglio 1968), la fondazione dell’Is�tuto 
Superiore di Teologia Ecumenica “San Nicola” a Bari (1° otobre 1968), il No�ziario delle Chiese di Puglia 
(1973) e l’Annuario della Chiese di Puglia (1975), gli incontri formali e gli accordi con le autorità della Regione 
Puglia (1972-1976), le tante inizia�ve per soc-correre le popolazioni terremotate dell’Irpinia (1980), il Centro 
di pastorale ecumenica (maggio 1983), le letera colle�va dei vescovi del Natale 1984 dal �tolo La Chiesa di 
Puglia: oggi e domani, l’is�tuzione dell’Is�tuto Superiore di Scienze Religiose a Molfeta (1986) e 



l’aggregazione dell’Is�tuto Teologico Pugliese alla Pon�ficia Facoltà Teologica dell’Italia Meridionale (24 
giugno 1993), le molteplici inizia�ve per affrontare lo sbarco di decine di migliaia di albanesi sulle coste 
pugliesi, i convegni ecclesias�ci regionali su Crescere insie-me in Puglia (Bari 29 aprile - 2 maggio 1993) e La 
vita consacrata in Puglia (Mar�na Franca, 30 aprile - 2 maggio 1998); la proprietà dell’edificio del Semi-nario 
Regionale di Molfeta (28 otobre 1993) e infine la dotazione per voluta is�tuzione della Facoltà Teologica 
Pugliese (20 giugno 2005). 
 
Si aggiungano poi la riscoperta dei beni culturali delle comunità cris�ane e della loro vicenda, le innumerevoli 
inizia�ve di volontariato, più o meno gran-di e più o meno note; la vivace sensibilità missionaria delle diocesi, 
che ha tro-vato espressione nelle vocazioni religiose maschili e femminili, nonché nei gemel-laggi di comunità 
pugliesi con diocesi e parrocchie nei vari con�nen� con la rea-lizzazione di opere concrete di evangelizzazione 
e promozione umana; infine con l’esperienza di sacerdo� “fidei donum” di alcune diocesi negli anni ’90. 
 
Il mondo dei consacra�, infine, ha avuto un ruolo notevole nella vita reli-giosa e pastorale della regione: lo ha 
reso visibile il menzionato convegno del 1998 e l’Atlante pubblicato per la circostanza, che ne ha dato la 
geogra�a sto-rica. Il contributo dei religiosi è fondamentale nelle cità pugliesi con la dire-zione delle 
parrocchie e nel territorio con le loro molteplici a�vità educa�ve e assistenziali. Di par�colare significato sono 
gli is�tu� dei laici consacra� che si sono diffusi nelle diocesi e quelli di origine pugliese. Nel 1986, a Valenzano, 
d. Domenico Labellarte fondò gli Apostoli di Gesù Cristo Crocefisso, e a Trani, d. Nicola Giordano l’Is�tuto 
Jesus vic�ma, nel contesto del movimento “Vivere in”. Nel 1970, a Taranto, mons. Guglielmo Motolese fondò 
il monastero Gesù Sacerdote. Un evento qualificato fu l’is�tuzione dello Studio Teologico Inter-religioso 
“Santa Fara”, a Bari, nel 1974. Nel 1977, a Torremaggiore, d. Francesco Vassallo fondò il Cenacolo. Nel 1980, 
a Trani, Dora Ale� diede avvio all’Is�tuto secolare delle Rogazioniste Missionarie. Nel 1982, a Terlizzi, p. 
Pancrazio Nicola Gaudioso fondò la Fraternità Francescana di Betania e a Corato sorsero le Piccole Figlie della 
Volontà Divina. Nel 1984, a Ruvo, comparvero le Discepole di Volto Santo e nel 1987, a Valenzano, ancora d. 
Domenico Labellarte fondò l’Is�tuto secolare dei Sacerdo� e Servi della divina misericordia, e a San Giovanni 
Rotondo fu is�tuito il monastero delle Clarisse Cappuccine della Resurrezione. A questo fece seguito, nel 1995 
il monastero delle stesse Clarisse cappuccine, ad Alessano, nel punto più ad oriente dell’Italia. Fratanto, nel 
1991, a Foggia, mons. Giuseppe Casale diede vita alla Fraternità di San Giovanni Apostolo per la nuova 
evangelizzazione. Infine nel 1997, a Foggia, p. Antonio Saracino fondò la comunità “Maria stella 
dell’evangelizzazione”, e a Torremaggiore d. Francesco Vassallo diede avvio al movimento missionario 
cenacolis�. 
 
Va ricordato pure l’intenso movimento ecumenico, originato dai padri Domenicani, della basilica di San Nicola 
di Bari, oltre che con l’Is�tuto teolo-gico menzionato, ancor prima con quella cappella per gli orientali, 
organizza-ta nella cripta della basilica nel 1965 e poi con il Centro ecumenico con il suo periodico Odigos e la 
collana dei suoi “quaderni”, con gli incontri e i colloqui ecumenici, infine con i viaggi verso le Chiese 
dell’Oriente. 
 
Per completare questa panoramica storica del catolicesimo in Puglia nei decenni post-conciliari a conclusione 
del Novecento, bisogna menzionare la dif-fusione nelle diocesi pugliesi dei movimen� nazionali e 
internazionali di Comunione e Liberazione, i Focolarini, i Neocatecumenali, i Cursillos de cri-s�anidad, l’Opus 
Dei, ma pure il rilancio significa�vo dell’Azione Catolica. 
 
A sostenere e incoraggiare tuto questo ricco insieme hanno contribuito le visite pastorali dei papi, a par�re 
dalla prima di Paolo VI nella note di Natale del 1968, a Taranto, a quelli di Giovanni Paolo II, cominciando 
dalla visita compiuta ad Otranto nel 1980. 
 



Tu� ques� avvenimen�, ciascuno a suo modo, hanno espresso una crescita culturale nelle diocesi e, a loro 
volta, hanno aperto piste ulteriori di svi-luppo, nel contesto dell’azione promozionale della Conferenza 
Episcopale Italiana, e hanno segnato linee di programmazione pastorale per una Puglia anch’essa in 
trasformazione. In essa, infa�, si avvertono fortemente i processi si secolarizzazione e l’urgente bisogno di 
nuova evangelizzazione. 
 
In ques� scenari di cambiamento lo s�le del vescovo molfetese Antonio Bello (1982-1993) e la spiritualità 
dell’arcivescovo barese Mariano Andrea Magrassi (1977-1999) nonché la scoperta di san�, vescovi come 
Nicola Riezzo (1904-1998), pre� come Ambrogio Gritani (1907-1951), Raffaele di Miccoli (1887-1956) e 
Ruggiero Caputo (1907-1980) di Barleta, Ugo De Blasi (1918-1982) di Lecce e, laici come Giovanni Modugno 
di Bari (1880-1958), infine la bea-�ficazione della suora carmelitana Elia di San Clemente, a Bari, il 18 marzo 
2006, diventano una proposta e una provocazione per i catolici pugliesi alle soglie del terzo millennio. 
 
 
 
Bibliografia 
 
 
R. De Simone, Il cinquantesimo del Pon�ficio Seminario Regionale Pugliese, Molfeta 1961; M. Rosa, Diocesi 
e vescovi del Mezzogiorno durante il viceregno spa-gnolo: Capitanata, Terra di Bari e Terra d’Otranto, in Studi 
storici in onore di Gabriele Pepe, Bari 1969, 531-580; E. Boaga, La soppressione innocenziana dei piccoli con-
ven� d’Italia, Roma 1971; G. Girgensohn, Dall’episcopato greco all’episcopato la�no nell’Italia meridionale, in 
La Chiesa Greca in Italia dall’VIII al XVI secolo. A� del Convegno storico interecclesiale. Bari 30 aprile - 4 
maggio 1969, I, Padova 1973, 25-43; A. Pertusi, La Chiesa Greca in Italia, in Problemi di storia della Chiesa. 
L’alto Medioevo, Milano 1973, 99-128; S. Palese, Pra�che magiche e religiosità popolare in Terra di Bari 
durante l’epoca moderna, in Scri� demolinguis�ci, Bari 1978, 221-242; Id., Visite Pastorali in Puglia: storia 
religiosa e azione pastorale nel Mezzogiorno, «Archiva Ecclesiae» 22-23 (1979-1980) 379-401; Id., Ricerche 
su quie�s�, ex-quie�s� 
 
e an�quie�s� di Puglia, in Problemi di storia della Chiesa nei secoli XVII-XVIII, Napoli 1982, 229-331; Id., 
Seminari, parrocchia e laicato nel pensiero dei vescovi puglie-si alla fine dell’Otocento, ASP 35 (1982) 367-
399; Id., Diffusione del cris�anesimo in Puglia, Trani 1983; Id., Seminari di Terra d’Otranto tra rivoluzione e 
restaurazione, in Terra d’Otranto in età moderna. Fon� e ricerche di storia religiosa e sociale, a cura di B. 
Pellegrino, Gala�na 1984, 107-188; Id., L’Episcopato pugliese dal concilio di Trento al concilio Va�cano II, in 
Cronotassi, 53-74 (ristampato con qualche inte-grazione in Studi in onore di mons. Aldo Grazia, Molfeta 1986, 
213-242); Id., Nicola Monterisi per i Pugliesi, in Chiesa e spiritualità di Nicola Monterisi nel Mezzogiorno. A� 
della IV Primavera di Santa Chiara Biblioteca Diocesana “Pio IX” Barleta 6-10 aprile 1984, a cura di S. Spera, 
Roma 1985, 65-83; Id., Seminari di Terra d’Otranto durante la restaurazione, in Problemi di storia della chiesa 
dalla restaurazione all’u-nità d’Italia. A� del convegno di aggiornamento (Pescara 6-10 setembre 1982), 
Napoli 1985, 409-431; Id., L’a�vità dei Vincenziani di Terra d’Otranto nell’età moderna. Fon� e metodo, in 
Ordini religiosi e società del Mezzogiorno moderno. A� del Seminario di Studio (Lecce 29-31 gennaio 1986), 
a cura di B. Pellegrino – F. Gaudioso, II, Gala�na 1987, 383-409; Id., Orientamento dell’episcopato pugliese 
della prima guerra mondiale all’avvento del fascismo, «Sociologia» 21 (1987) 185-209, (già in «Analisi Storica» 
4 (1986) 165-189); Id., Spiritualità salen�na nel Cinquecento. Osservazioni e proposte per la sua storica 
comprensione, «Ricerche e studi in Terra d’Otranto» 3 (1988) 71-90; Id., Le dio-cesi del basso Salento nel ’600: 
aspe� pastorali e a�vità religiosa, in Società, con-giunture demografiche e religiosità in Terra d’Otranto nel 
XVII secolo, a cura di B. Pellegrino – M. Spedicato, Gala�na 1990, 201-227; Id., Geografia della san�tà puglie-
se nel XV secolo, RSR, 6 (1992) 83-96; Id., La ricerca storica sulla Chiesa in Puglia dal Triden�no al Va�cano II, 
ibidem, 295-314;Id., L’episcopato meridionale prima e dopo l’unità d’Italia, ibidem, 7 (1993), 403-409; Id., Le 



proposte educa�ve della Chiesa in Puglia, in Chiesa e prospe�ve educa�ve in Italia tra restaurazione e 
unificazione, a cura di L. Pazzaglia, Brescia 1994, 825-848; Id., Storia religiosa della Chiesa di Puglia, in Ricerca 
storica e Chiesa locale e Chiesa locale in Italia. Risulta� e prospe�ve. A� del IX Convegno di Studio 
dell’Associazione Italiana dei Professori di Storia della Chiesa (Grado, 9-13 setembre 1991), Roma 1995, 305-
328; Id., Dall’amore per la patria alla difesa della civiltà cris�ana. La Conferenza Episcopale Pugliese negli anni 
1940-1948, RSR 10 (1996) 395-408; Id., La Chiesa del Mezzogiorno nel Cinquecento predi-triden�no, in 
Girolamo Seripando e la Chiesa del suo tempo, nel V centenario della sua nascita, a cura di A. Cestaro, Roma 
1997, 83-103; Id., Censura fascista alla lete-ra pastorali di alcuni vescovi pugliesi negli anni della seconda 
guerra mondiale, RSR 12 (1998) 377-386; Id., I modelli educa�vi di alcuni seminari pugliesi in età moder-na, 
«Annali di Storia dell’educazione e delle is�tuzioni scolas�che», 7 (2000) 21-41; Id., Vescovi visitatori nelle 
province pugliesi per la riforma “triden�na” dei monasteri femminili, RSR 16 (2002) 291-315; Id., Puglia, DDI 
I 209-223; P. Corsi, L’episcopato pugliese nel medioevo: problemi e prospe�ve, in Cronotassi, 19-49; F. 
Sportelli, Cultura ecclesias�ca ed episcopato pugliese (1892-1908), ASP 39 (1986) 419-445; Id., Rilancio 
culturale del clero pugliese agli inizi del Novecento, RSR 1 (1987) 160-186; Id., Modello culturale ecclesias�co 
e stabilità del Seminario Regionale Pugliese (1915-1926), ibi-dem, 9 (1995) 307-347; Id., Il Pon�ficio Seminario 
Regionale dagli anni Trenta alla ricostruzione post-bellica, in Ambrogio Gritani e la sua opera nella società e 
nella Chiesa del suo tempo, a cura di S. Palese, Roma-Monopoli 1999, 181-210; G. Otranto, Italia meridionale 
e Puglia paleocris�ane, Bari 1991; Vescovi e regione in cento anni di storia (1892-1992). Raccolta di tes� della 
Conferenza Episcopale Pugliese, a cura di S. Palese – F. Sportelli, Gala�na 1994; O. Mazzota, I conven� 
soppressi in Terra d’Otranto nel decennio francese (1806-1815), Bari 1996; Id., Il naufragio dei chiostri. 
Conven� di Terra d’Otranto tra restaurazione borbonica e soppressione sabauda, Nardò 2001; Id., La pazienza 
tentata. La soppressione innocenziana dei piccoli conven� in Terra d’Otranto a metà Seicento, Gala�na 2003; 
M. Spedicato, Il mercato della mitra. 
Episcopato regio e privilegio dell’alterna�va nel Regno di Napoli in età spagnola (1529-1714), Bari 1996; Id., 
“Al servizio della chiesa e della monarchia”. L’episcopato salen-�no nel secolo dei lumi e della rivoluzione, 
Gala�na 2006; G. Greco, La Chiesa in Italia nell’età moderna, Roma-Bari 1999; M. Miele, I concili provinciali 
del Mezzogiorno in età moderna, Napoli 2001; S. Palese – F. Sportelli, Tre retori del Pon�ficio Seminario 
Regionale Pugliese: Corrado Ursi, Giuseppe Carata e Mario Miglieta, RSR 17 (2003) 329-340; Id. – Id., 
Orientamen� episcopali e ricostruzione civile in Puglia (1945-1948), in Chiesa e Azione catolica alle origini 
della cos�tuzione repubblicana, a cura di F. Malgeri – E. Preziosi, Roma 2005, 303-335; I vescovi pugliesi al 
Concilio Va�cano II, a cura di C. F. Ruppi, Roma-Monopoli 2007; L.M. de Palma, Sulle tracce dei moderni-s� e 
degli an�modernis� nell’Italia meridionale. Il rinnovamento degli studi teolo-gici, RSR 22 (2008) 407-431. 
 
 
Angelo Giuseppe Dibisceglia 


