STORIA GENERALE DELLE DIOCESI DI CAPITANATA

Lodierna definizione dei confini della Regione Pastorale Pugliese fu compiuta dalla Congregazione dei Vescovi
con decreto del 12 settembre 1976, per ordine di Paolo VI. Le diocesi della provincia civile di Foggia passarono
nella Puglia e pertanto i vescovi di Manfredonia e Vieste, Foggia, Bovino e Troia, Ascoli e Cerignola, Lucera e
San Severo, entrarono a far parte della Conferenza Episcopale Pugliese. Contemporaneamente il vescovo della
diocesi di Irsina fu trasferito alla Conferenza dei vescovi lucani, e, tre mesi dopo, nel novembre del 1976, i ter-
ritori di Laterza e Ginosa furono annessi alla diocesi di Castellaneta, il comune di Spinazzola alla diocesi di
Gravina e il comune di Montemilone alla diocesi di Venosa. Con siffatta sistemazione la geografia della regione
ecclesiastica & venuta a coincidere con quella della Regione Puglia e tutti i vescovi residenti nel ter-ritorio
regionale entrarono a far parte della Conferenza Episcopale Pugliese.

Si concludeva cosi un lungo percorso iniziato nel 1889, quando Leone XlIl invito i vescovi d’ltalia a riunirsi in
Conferenze episcopali regionali, e per “le Puglie”, come per le altre regioni, diede indicazioni puntuali. Il 10
ottobre 1892, a Bari, I'episcopato pugliese si riuni per la prima volta e I'incontro duro fino al 14 ottobre. Da
quella riunione i vescovi inviarono al clero e ai fedeli una prima lettera pastorale collettiva. Delle riunioni degli
anni seguenti i presuli fecero stampare gli atti fino al 1901.

Listituzione del Seminario Regionale Liceale e Teologico a Lecce, nel 1908, per ferma volonta di Pio X, fu un
ulteriore passo del loro comune impegno. Esso perduro anche quando detto Seminario fu trasferito a
Molfetta, nell’autunno 1915, e trovo ragioni di consolidamento quando Pio Xl finanzio la grandiosa sua sede
definitiva, quella attuale, inaugurata il 6 novembre 1926.

Frattanto, i vescovi pugliesi ebbero modo di esprimere il loro comune pen-sare con le lettere pastorali che
continuarono a indirizzare al clero e ai fedeli delle diocesi della regione: dalla Notificazione... intorno al nuovo
Codice Ecclesiastico (9 maggio 1918) alla Notificazione seguente la riunione dell'an-no 1919, alla lettera
pastorale su La buona stampa per la quaresima del 1920, a quella del 1922, a riguardo dell'impegno
missionario.

Il concilio plenario pugliese, che si tenne a Molfetta dal 21 al 28 aprile 1928, fu certamente un momento
solenne dell’episcopato della regione. Esso si diede un comune complesso disciplinare, applicativo della
normativa del Codice di Diritto Canonico, promulgato da Benedetto XV, ai bisogni locali. Le norme date per il
riordinamento delle confraternite, il 4 aprile 1932, furono un ulte-riore passo nella stessa direzione.

L'assetto regionale, infine, ricevette un efficace impulso dall’'organizza-zione del Tribunale Ecclesiastico per le
cause matrimoniali, con sede a Bari, conseguente al motu proprio “Qua cura” dell’8 dicembre 1938; il
tribunale comincio ad operare nel 1940.

Sul comune orizzonte pastorale emerse in quegli anni la condizione del clero e la moralita delle popolazioni.
Infatti, alla Formazione alla vita interiore e all'apostolato del clero i vescovi dedicarono la lettera pastorale
collettiva del 24 ottobre 1935, mentre sulla Sanita morale dei pugliesi scrissero quella per la quaresima 1939.
Comuni preoccupazioni espressero nei frequenti pronunciamenti degli anni 1943-1946, alla caduta del regime
fascista e al prolungarsi della tragedia della seconda guerra mondiale, per la rinascita delle popolazioni e per
il loro coinvolgimento nella ricostruzione civile e politica del paese. Ai Problemi dell'ora fu dedicata I'ampia
lettera pastorale che tutti i vescovi sottoscrissero nel 1947; alla Devozione Mariana, quella del 1951 e alla
Pieta Eucaristica, quella del 1956, nell’occasione del XV congresso eucaristico nazionale di Lecce.



Particolarmente significativa fu la decisione dei vescovi pugliesi di offri-re al clero della regione gli schemi per
le catechesi domenicali dell’anno pastorale 1957-1958 sulla Dottrina Sociale Cristiana. Molto partecipata fu
la celebrazione del cinquantesimo anniversario del seminario regionale di Molfetta nella primavera del 1958,
che doveva culminare nell’'udienza che Pio Xll aveva loro accordato. E pochi mesi dopo I'annuncio del concilio
Vaticano Il, per la quaresima del 1960, pubblicarono la loro riflessione sulla vita religiosa e morale dei cattolici
pugliesi nella lettera collettiva Per un cristianesimo vivo e coerente.

Annunciato il concilio da Giovanni XXIlI, il 25 gennaio 1959, i vescovi accantonarono il proposito di aggiornare
la normativa del concilio plenario del 1928. Come si sa, essi furono invitati a segnalare argomenti teologici da
trattare e problemi disciplinari e pastorali da approfondire. Alcuni vescovi richiamarono l'attenzione
sull’esigenza di riordinare le circoscrizioni delle diocesi per il migliore svolgimento del lavoro apostolico che i
presuli erano chiamati ad attua-re in contesti sociali e culturali notevolmente evolutisi anche in Puglia.

Di quella eccezionale stagione diriflessione e di progetti rinnovatori che i vescovi della regione vissero a Roma,
insieme agli altri 2.500 vescovi del mondo, e degli sviluppi che si originarono nelle loro diocesi, & una storia
ancora da scrivere. E acclarato ormai che crebbe e si intensifico il lavoro collegiale nelle riunioni della
Conferenza Episcopale, le quali divennero pil frequenti e pro-lungate a partire dal 1966.

Istituita nel 1970 la Regione Puglia, quale ente locale ben definito nelle sue competenze e con forti prospettive
politiche, e configuratasi canonicamente nel 1976 la regione pastorale pugliese, Paolo VI procedette nel
rinnovamento delle circoscrizioni ecclesiastiche. Alla fine di quel decennio furono riorganizzate le province
ecclesiastiche. Infatti, il 30 aprile 1979 fu istituita la nuova sede metropolitana di Foggia con suffraganee
I'arcidiocesi di Manfredonia e le diocesi di Vieste, Bovino e Troia, Ascoli Satriano e Cerignola, Lucera e San
Severo. Il 20 ottobre 1980 fu istituita la nuova provincia ecclesiastica di Bari con suffraganee l'arcidiocesi di
Trani, Barletta e Bisceglie e le diocesi di Andria, di Molfetta, Giovinazzo e Terlizzi, di Ruvo e Bitonto, di
Monopoli e Conversano, e di Gravina, Altamura e Acquaviva. Lo stesso 20 ottobre 1980 fu istituita la nuova
metropolia di Lecce con suffraganee le arcidiocesi di Otranto e di Brindisi e Ostuni, nonché le diocesi di Nardo
e Gallipoli e di Ugento e Santa Maria di Leuca. Nei suoi antichi confini rimaneva la provincia ecclesiastica di
Taranto con suffraganee le diocesi di Castellaneta e di Oria. Venivano cosi soppresse le antiche sedi
metropolitane di Manfredonia, di Brindisi e di Otranto, divenute suffraganee, come si & detto, delle nuove
sedi metropolitane, rispettivamen-te, di Foggia, di Bari e di Lecce. Dunque nell’unica regione pastorale si arti-
colavano quattro province ecclesiastiche.

Questo ammodernamento delle circoscrizioni provinciali non si pose in alternativa al cammino regionale dei
vescovi. Essi, anzi, andavano pensando che la collaborazione delle Chiese particolari esigeva un progetto
comune, pensato insieme e mandato in esecuzione con impegno convergente delle notevoli potenzialita che
erano emerse ed operavano beneficamente. Furono espressione di questa sensibilita regionale i numerosi
documenti prodotti negli anni Settanta e in modo peculiare nella lettera collettiva del 25 dicembre 1984 dal
titolo Le Chiese di Puglia oggi e domani.

Il quadro istituzionale della regione pastorale ricevette un ulteriore asse-stamento dalla riorganizzazione delle
diocesi, vale a dire, con la piena unifica-zione di alcune, la loro denominazione e I'indicazione delle sedi
episcopali. Cio avvenne con il decreto della Congregazione dei Vescovi del 30 settembre 1986. Le diocesi
pugliesi divennero diciannove: Altamura-Gravina-Acquaviva delle fonti, con sede in Altamura; Andria; Bari-
Bitonto, con sede in Bari; Brindisi-Ostuni, con sede in Brindisi; Castellaneta; Cerignola-Ascoli Satriano, con
sede in Cerignola; Conversano-Monopoli, con sede in Conversano; Foggia-Bovino, con sede in Foggia; Lecce;
Lucera-Troia, con sede in Lucera; Manfredonia-Vieste, con sede in Manfredonia; Molfetta-Ruvo-Giovinazzo-
Terlizzi, con sede in Molfetta; Nardo-Gallipoli, con sede in Nardo; Oria; Otranto; San Severo; Taranto; Trani-
Barletta-Bisceglie, con sede in Trani; Ugento-Santa Maria di Leuca, con sede in Ugento.



Di conseguenza, nelle nuove diocesi ci sono un unico seminario, un unico tribunale, un unico consiglio
presbiterale, un unico consiglio di consultori. Le cattedrali delle diocesi preesistenti sono denominate
concattedrali.

L'organizzazione odierna delle diciannove diocesi & ampiamente rappresentata nell’Annuario delle Chiese di
Puglia del 2006, (a cura della Conferenza Episcopale Pugliese, Roma- Monopoli, Vivere in, 2006).

Prospettiva

Di queste diciannove diocesi pugliesi si narra la vicenda nel corso dei seco-li, a partire dalla prima attestazione
della presenza di comunita cristiane agli sviluppi odierni. Si tratta del percorso dell’evangelizzazione cristiana
degli abitanti di questa regione, della diffusione della buona notizia di Gesu di Nazareth, la quale, portata da
credenti e missionari, & diventata modello di vita, complesso di valori, caratterizzazione religiosa, molteplicita
e varieta di correlazioni interpersonali e sociali che divennero stabili istituzioni nel succedersi di non pochi
secoli. Vale a dire, di quell’insieme che ¢ la Chiesa cattolica, situata oggi in diciannove epicentri e che appare
istituzionalmente e carismaticamente nei ruoli dei vescovi. Intorno ad essi, infatti, si coaugula e diventa
autentica la vita religiosa dei cristiani, si legittima I'attivita dei loro collaboratori “ordinati” e si ispira il modo
originale di essere nella societa contestuale.

Si e fatta, in definitiva, la storia delle diciannove Chiese pugliesi secondo quella cultura sulla Chiesa di Cristo,
originata dalla riflessione del concilio Vaticano Il: essa compare ed &, nel tempo e nello spazio, nelle Chiese
partico-lari. E al tempo stesso, si & scritta la loro storia secondo quella sensibilita storiografica che é attenta
alla complessita dei fattori: alla interazione tra i dati culturali e le istituzioni, alla collocazione nel territorio e
nelle sue evoluzioni. Eppur scrivendo la storia avvenuta in un luogo, storia locale, sono stati considerati i
contesti pill ampi e sono stati colti i fattori dinamici che si sono progressivamente riflessi ovunque, in ogni
circoscrizione territoriale particolare.

Da queste prospettive e con questa sensibilita ecclesiologica, la Storia delle Chiese di Puglia rappresenta un
secondo passo, dopo quello compiuto dall’Associazione Italiana dei Professori di Storia della Chiesa e
rappresentata dai tre volumi Le diocesi d’ltalia, comparsi di recente tra i dizionari pubblicati per le edizioni
San Paolo (Cinisello Balsamo 2007-2008). Qui sono i dati storici che la storiografia ha acquisito, riguardanti
diocesi esistenti e diocesi scomparse nel corso dei secoli, per loro soppressione o per loro assorbimento da
altre, e recuperate come titolari nella geografia episcopale odierna.

| docenti che fanno capo all’area di Storia della Chiesa e Patrologia nell’lsti-tuto Teologico Pugliese “Regina
Apuliae” di Molfetta hanno maturato il pro-getto di ricerca sulla base della prima esperienza ed hanno
coinvolto docenti delle universita degli studi della regione ed altri studiosi. Il progetto, fatto proprio dalla
Facolta Teologica Pugliese, ha meritato I'attenzione degli specifici organismi della Conferenza Episcopale
Italiana e il cofinanziamento dell’intero programma scientifico. Esso ha compreso, nella fase iniziale, lo svolgi-
mento di dodici seminari di approfondimento, in cui sono state concertate prospettive storiografiche e
metodologie appropriate.

Nel volume presente, invece, si & partiti dall’esistente, che in sé porta il passato con le sue vicende e le sue
tradizioni. Insomma si € seguito il percorso storico per capire I'oggi nella sua non nascondibile complessita: la
conoscenza del passato fa capire il presente e lo libera da quanto impedisce il percorso verso l'avvenire,
secondo quell’adagio formulato diversamente, se non sai da dove vieni non riuscirai a capire dove andare. E



guesto un chiaro intento cultura-le che si & voluto pure conseguire da parte degli autori che, per altro, hanno
partecipato alla composizione del suddetto dizionario Le diocesi d’ltalia.

Non si vuol dire, pero, che il progetto sia stato pienamente realizzato. La stesura, infatti, delle diciannove
storie ha registrato varie difficolta derivate, soprattutto, dalla vicenda stessa delle diciannove Chiese
particolari, tutt’al-tro che organica e unitaria in non pochi casi e, in secondo luogo, dalla non compiuta ricerca
storica sui vari periodi e per l'intero territorio regionale.

\

Sono evidenti tante lacune nella storiografia delle singole diocesi. Anche perché diversa e “la scoperta” che e
avvenuta dalle fonti, e differenti sono le condizioni della loro analisi. Si pensi, ad esempio, alle fonti
monumentali, artistiche e culturali, a quelle antropologiche di ogni genere. Ma non ci sfugge I'utilita
dell'azione compiuta e tutti coloro che si sono fatti coinvolgere dalla loro iniziativa saranno grati a quanti
svilupperanno la loro fatica “pionieristica”.

Una parola va pure detta circa la periodizzazione che & stata assunta nelle diciannove narrazioni.

Il primo millennio rappresenta una prima fase storica in cui si colloca la prima evangelizzazione cristiana negli
impianti strutturali della societa dell'Im-pero Romano, sconvolto dall’occupazione dei Longobardi e
parzialmente recuperato dalla dominazione bizantina.

La conquista delle varie parti della Puglia compiuta dai Normanni nel corso del secolo XI diede organizzazione
nuova all’intero territorio pugliese, in coin-cidenza col farsi delle citta adriatiche, a cui diedero un contributo
significati-vo con gli impianti di sedi episcopali e con il sostegno dato a nuove fondazioni monastiche come
alle antiche. Gli sviluppi dell’eta sveva e dell’eta angioina con-fermarono l'opera e affermarono la ripartizione
del territorio in Terra d’Otranto, Terra di Bari e Capitanata. Dentro questi contesti le Chiese episcopali si confor-
marono con le proprie configurazioni istituzionali, religiose e culturali, come in altre regioni cristiane, e furono
coinvolte, in qualche modo, nei processi gene-rali della Chiesa nell’occidente: i propri ordinamenti canonici e
la propria col-locazione nella societa feudale in crisi e in dissoluzione, nel corso dei secoli XIV-XV. | vescovi, il
clero delle cattedrali e quello delle chiese matrici dei singoli luoghi acquisirono ruoli privilegiati nelle societa
locali e furono dentro il farsi del Regno di Napoli e poi furono coinvolte nelle vicende dinastiche della sua
monarchia, anche quando le regioni meridionali vennero ad orbitare intorno alla Spagna e furono
amministrate da un viceré.

La svolta tridentina, a parte la sua effettiva realizzazione nelle varie pro-vince e diocesi, produsse
I'ammodernamento delle strutture ecclesiastiche e gli ideali religiosi immessi dalle nuove esperienze dei
chierici regolari originaro-no una significativa evoluzione della prassi pastorale. Anch’essa, nel corso dei secoli
seguenti e soprattutto nel sec. XVIII, divenne oggetto di attenzione con-creta da parte dei sovrani della nuova
dinastia regnante, quella di casa Borbone. La rivoluzione venuta dalla Francia, seppure a distanza di anni, e il
decennio dei Napoleonidi tentarono una cesura con il passato. Se gli esiti furono preca-ri, tanto i decenni
della restaurazione vollero cancellarli, per la storia delle diocesi pugliesi come delle altre regioni meridionali,
il concordato del febbraio

Storia delle Chiese di Puglia 21

1818 diede un impulso determinante alla riorganizzazione delle diocesi nel Regno, come fu deciso da Pio VII
con la bolla De utiliori del 29 giugno 1818.



Le diocesi pugliesi, come le altre, furono poi coinvolte dalla rivoluzione poli-tica ecclesiastica del regno
nazionale italiano (17 marzo 1861) e i vescovi subi-rono pesanti condizionamenti nella loro attivita dentro la
nuova societa ita-liana che si andava delineando. Se la promulgazione del Codice di Diritto Canonico (1917)
diede una configurazione giuridica, chiara e netta, a ruoli e istituzioni ecclesiastiche, un miglioramento della
loro collocazione si intravi-de nelle norme fissate dal concordato dell’11 febbraio 1929.

Ma il sec. XX con le sue tragiche vicende dei due conflitti mondiali e con le sue pesanti esperienze totalitarie,
ma pure con le sue straordinarie conqui-ste culturali, scientifiche, tecnologiche ha posto provocazioni nuove
al cristia-nesimo e alla Chiesa cattolica, presente ormai nei cinque continenti. In que-sto contesto si pongono
i fenomeni migratori che segnano la storia di tante citta pugliesi e le loro province.

Il concilio Vaticano Il (1962-1965) fatto a Roma da oltre 2.500 vescovi di provenienza mondiale e dalle
esperienze pastorali piu diverse, vide presenti ed operosi anche i vescovi pugliesi. Quell’esperienza ha segnato
la storia dell’ul-timo quarantennio delle diocesi ed hanno conferito orizzonti universali e reli-giosi all’azione
pastorale della Chiesa cattolica nel mondo ormai globalizzato in questo avvio del terzo millennio.

Queste considerazioni di carattere generale giustificano le scansioni tem-porali delle narrazioni delle Chiese
particolari pugliesi: il primo millennio, la sistemazione normanna nel secolo XI-XIl, il concilio di Trento, la
riorganiz-zazione delle circoscrizioni diocesane del 1818, la collocazione dentro lo stato nazionale d’ltalia, il
concilio Vaticano I, 'odierna definizione data nel 1986. Non si tratta di cesure, come si potra rilevare, ma di
passaggi decisivi della pre-senza delle Chiese episcopali in questa regione e del loro operare per le popo-
lazioni pugliesi.

1. Evangelizzazione cristiana e Chiese del primo millennio

| primi cristiani pugliesi di cui si conosce il nome sono Potitus di Sentianum, della fine del Il secolo, Pardus
Salpiensis e Marcus Calabriae, degli inizi del secolo seguente; il primo, dodicenne, fu martirizzato nel 298, nel
territo-rio dell’'odierna Ascoli Satriano; il vescovo Pardo compare tra i partecipanti al raduno del 314, ad Arles,
per la controversia donatista e il vescovo Marco tra quelli del concilio di Nicea nel 325, che defini la divinita
del Verbo. Essi sono della regio Il dell’'amministrazione dell'Impero Romano Apulia et Calabria. Nei decenni
seguenti fu presente nell'assemblea del vescovi tenutasi a Serdica, nel 343, Stercorio di Canosa.

Testimonianze di presenza di comunita cristiane sono, al nord, quanto rima-ne della basilica del IV-V secolo a
Herdonia e a Siponto, coeva alla vasca bat-tesimale, pil antica, e che si conserva a Venosa; a Egnatia, al centro
della regio-ne; al sud, rimane in piedi Santa Maria della Croce, a Casarano, con i maggio-ri mosaici cristiani di
Puglia, datati dagli storici agli anni 431-451.

Le fonti archeologiche rivestono una particolare importanza per lo stu-dio delle origini del cristianesimo in
questa regione e nell’ultimo cinquanten-nio notevoli progressi hanno conseguito le ricerche avviate e
sostenute da Antonio Quacquarelli e dai suoi discepoli baresi: € stata esplorata una gamma vastissima di
testimonianze di eta paleocristiana e altomedioevale.

Altre comunita cristiane le conosciamo dalle lettere dei vescovi romani, dei sec. V-VI e dalla partecipazione di
vescovi pugliesi alle riunioni conciliari di quei secoli: Lucera, Larino, Carmeia (Foggia), Bari, Taranto, Lecce,
Brindisi, Gallipoli e Trani.



Al sinodo romano del 465 parteciparono quattro vescovi dell’Apulia: Palladio di Salpi, Felice di Siponto, Probo
di Canosa e Concordio di Bari. Il primo dichiaro la sua fedelta alla disciplina ecclesiastica e parimenti dichiaro
Probo di Canosa che, apprezzato a Roma, era stato inviato a Costantinopoli a spiegare all'imperatore Leone
le ragioni per la quali il vescovo romano Sim-pliciano non poteva approvare il canone 28 del concilio di
Calcedonia. Trent’anni dopo, il vescovo romano Gelasio (492-496) scrisse al clero e al popolo di Brindisi per
annunziare l'invio del vescovo Giuliano che avrebbe portato le istruzioni circa le ordinazioni presbiterali, la
divisione delle rendite della comunita e la concessione del battesimo; ai vescovi Giusto di Larino e Probo di
Carmeia (a sud di Foggia), scrisse del vescovo di Lucera e di un monasterium delle imme-diate vicinanze, con
ecclesia e sacrarium proprium, in forte contrasto tra loro; e successivamente ai vescovi Rufino di Canosa e
Aprile di Larino per inqui-sire ancora sull’'operato del vescovo di Lucera che aveva ordinato preti due schiavi
senza il consenso della loro padrona. E ad altri vescovi fu affidata I'in-dagine sul comportamento del vescovo
Proficuo di Salpi per vari fatti che erano stati denunciati a Roma; infine, tra la fine del 494 e I'agosto 495,
Gelasio annun-cio al clero e al popolo di Taranto che stava per inviare il nuovo vescovo Pietro.

Quello delle ordinazioni dei chierici era un problema che si era imposto con urgenza nelle varie Chiese della
regione, se gia nel 429 il vescovo romano Celestino aveva inviato a tutti i vescovi dell’Apulia et Calabria una
lettera per esortarli efficacemente al rispetto delle norme date a riguardo, al rispetto del diritto dei chierici,
proibendo che i laici fossero promossi direttamente a vescovi, a discapito dei chierici impegnati gia nel servizio
divino. «Alcune citta prive delle loro guide vogliono chiedere come loro vescovi alcuni laici: & errore e
spregevole pensare che noi possiamo conferire tale ufficio a persone che hanno seguito non la via di Dio, ma
quella secolare (...) giudicano male i loro chierici (...) pensano in modo pessimo anche di noi perché ritengono
che cio e a noi possibile fare (...) non avrebbero osato tanto se qualcuno non li aves-se sostenuti con il suo
parere». Celestino in modo perentorio raccomandava: «nessuno ammetta un laico nelle funzioni clericali e
permetta che cio avvenga (...). Il popolo va istruito, non seguito. E noi abbiamo il dovere di ammonire colo-ro
che non sanno cio che a loro & lecito o no, e di non dare loro il consenso». Sono testimonianza di anticipato
fenomeno di clericalismo e di cupidigia per I'ufficio pastorale divenuto gia socialmente prestigioso.

Il rapporto con la Chiesa romana si ando rafforzando e Rufino di Canosa partecipo al concilio romano del 499
e a quelli convocati dal vescovo Simmaco (498-514) negli anni 501, 502, 504 intervennero pure Probo di
Canosa, Rufenzio di Egnazia, Donnino di Aeca, Eutichio di Trani e Memore di Canosa.

Canosa, nel VI secolo, & certamente la comunita pit importante della regio-ne e il ruolo del vescovo Sabino
(541-566) & di grande rilievo negli sviluppi del cristianesimo e delle istituzioni ecclesiastiche, nonché nella
tessitura dei rap-porti tra occidente e oriente, considerata pure la sua collocazione nell’era di Giustiniano e la
carenza di diocesi metropolitane nell’intera regione. Per la sua comunita che cresceva nella Canosa sempre
piu cristiana, egli fece costrui-re il battistero di San Giovanni accanto all’antica basilica di San Pietro, la basilica
cimiteriale di Santa Sofia ed altri edifici sacri.

Similmente era avvenuto ad Egnazia dove fu costruita una seconda basi-lica e a Siponto dove era stato situato
un battistero presso la basilica episco-pale. Nuove costruzioni basilicali vennero erette a Trani, a Bari e a Lecce.

Negli anni in cui Giustiniano ricostitui I'unita dell'impero, nella Puglia meri-dionale (la Calabria) comparve il
primo vescovo di Gallipoli, Domenico, che nel 551 firmo la condanna dei tre Capitoli insieme ad altri vescovi
occidentali e, due anni dopo, Venanzio di Lecce sottoscrisse la lettera del vescovo romano Vigilio al con-cilio
di Costantinopoli del 553. Frattanto Otranto diventava il porto continuamente controllato dalla flotta
bizantina. Indizi generici che fanno intravedere la tendenza di queste Chiese ad orbitare nella sfera orientale,
come si evidenziera nei secoli seguenti. Rapporto che caratterizzo pure altre Chiese costiere che dalle regioni
orientali importarono manufatti artistici per le loro costruzioni liturgiche e per le sepolture. E questo si



configurd ancor pil per le sedi di Taranto, Brindisi, Lecce, Otranto e Gallipoli dopo l'occupazione longobarda
posteriore al 570.

| Longobardi produssero ulteriori sconvolgimenti nell’organizzazione eccle-siastica: alcune sedi della Puglia
settentrionale (Apulia) scomparvero e in quel-la meridionale (Calabria) si persero le tracce dei vescovi in altre
sedi. Di fatto i nuovi invasori lasciarono i vescovi dove erano i loro gastaldi, Canosa prima e Siponto, Lucera e
Bari poi. Il duca di Benevento nominava i vescovi, il popo-lo e il clero li ratificava. Nuova vitalita, frattanto,
acquisi il culto di s. Michele sul Gargano che i nuovi signori protessero in ogni modo: quel centro in cui era
stato consacrato un edificio negli anni 493-494, primo nell’'orbe cristiano, fuori dalle citta tradizionali, vide
una seconda stagione della lunga esistenza di meta di pellegrinaggi.

Le sedici lettere di Gregorio | (590-604) a vescovi della regione e a suoi fiduciari contengono significative
notizie riguardanti le condizioni del clero e dei fedeli, alla fine del VI secolo, nonché le funzioni dei vescovi. La
prima con-siderazione che si impone riguarda il fatto che al nord e al sud della regione s. Pietro & divenuto
titolare di grandi proprieta terriere a lui donate, delle quali il vescovo romano era amministratore: Gregorio
affermava possesso dell’a-postolo I'intera citta di Gallipoli, come di quella massa terriera, collocata nell’Apulia.
Di questa amministrazione Gregorio scrisse ripetutamente a Sergio “rector patrimonii s. Petri” che risiedeva
a Siponto con competenza su tutta la regione, e nella corrispondenza con il vescovo Savino di Gallipoli e con
Pietro di Otranto. Nel 593 Gregorio richiamo energicamente Felice, vescovo di Siponto circa I'osservanza della
disciplina del suo clero di cui faceva parte il nipote e

vi ritornd con altre due lettere; nello stesso anno segnaldo a Giovanni, vescovo di Gallipoli, il
comportamento del vescovo Andrea di Taranto perché provve-desse efficacemente. Nel 595 incarico Pietro
di Otranto di visitare le Chiese di Brindisi, Lecce e Gallipoli e di provvedere alla consacrazione dei loro vesco-
vi. Infine, nel 603 auguro a Onorio, vescovo di Taranto, di utilizzare quanto prima il nuovo battistero che
aveva costruito nella chiesa di Santa Maria, affin-ché «per il sacro lavacro fossero cancellate le macchie dei
peccati».

Lo sconfinamento ulteriore dei Longobardi e il loro consolidamento nel duca-to di Spoleto, alla fine del sec.
VII, scompigliarono gli assetti politici tradiziona-li e piu difficile divento il controllo bizantino delle regioni
italiane. Anche se nel 758 i Bizantini riconquistarono Otranto, non poterono garantire le popolazioni dalle
scorrerie degli arabi nel corso della prima meta del secolo IX. Questi ulti-mi, addirittura, nell’847
conquistarono Bari e vi costituirono un emirato fino all’871, stabilendo consistenti colonie e fortezze proprio
a Taranto e nei suoi dintorni.

La riconquista bizantina delle regioni meridionali, alla meta del secolo IX, favori gli sviluppi delle comunita
cristiane e 'organizzazione delle sedi vescovili. Si € parlato di una vera e propria “bizantinizzazione”. | vescovi
di Otranto si collegarono con Costantinopoli e il suo patriarca; quello di Oria, dove arretrarono i vescovi di
Brindisi, fece pervenire i resti del monaco palestine-se Barsanufio; I'estremo territorio della penisola salentina
fu coperto di edifi-ci di culto, le cui tracce rimangono ancora, come nel caso di Santa Eufemia di Specchia e di
quella di San Pietro a Giuliano del Capo, o di piccoli monasteri e di insediamenti rupestri con cripte aventi
affreschi absidali come quelli di Teofilatto a Carpignano Salentino.

| Bizantini, inoltre, come ha rilevato Vera von Falkenhausen, fecero sedi vescovili i numerosi centri che si
andavano formando e diedero maggiori tito-li a quelle sedi delle citta piu importanti della Puglia centrale e
settentriona-le: nel 971 Bovino ebbe il vescovo, come pure Ascoli Satriano e Troia, Monopoli e Ostuni; fu
nuovamente dato un vescovo a Siponto; nel 953 al vescovo di Canosa e Bari fu attribuito il titolo arcivescovile
e nel 975 fu trasferita la sede a Bari, quando vi fu insediato il catapano, il governatore dell’intera ltalia
bizantina meridionale; fecero pure arcivescovi quelli di Taranto (978), Trani (987), Lucera (1005), Brindisi



(1010) e Siponto (1028). Tutti latini questi vescovi, prima e dopo la promozione arcivescovile continuarono a
dipendere da Roma; ai Bizantini interessava il controllo delle popolazioni attraverso di loro. Infatti, alle auto-
rita imperiali bizantine premeva promuovere a posizioni ecclesiastiche di rilie-vo sudditi leali all'imperatore,
e in certi casi conveniva loro affidare una secon-da Chiesa a un vescovo o arcivescovo che avesse dato prova
di lealta, piutto-sto che lasciare eleggere un chierico sconosciuto, eventualmente espressione della semplice
tradizione latina. Possono spiegarsi in tal modo le numerose cumulazioni di titoli vescovili nelle stesse
persone, nella seconda meta del seco-lo X: vescovi di Canosa e Bari e al tempo stesso di Brindisi e Oria, vescovi
di Brindisi e Monopoli e Ostuni, vescovi di Trani e Ruvo, di Bari e Trani.

Durante i tre secoli di dominazione bizantina la tradizione liturgica lati-na non fu interrotta e vano fu qualche
tentativo compiuto, ad esempio, a Taranto nel 978, da Niceforo Foca. Forse non si puo dire cosi a Otranto,
dove & ancor oggi in piedi la chiesa di San Pietro: i suoi vescovi, come gia accennato, dalla fine del secolo IX
alla fine del secolo XI, svilupparono i rapporti con la sede costantinopolitana e nel 1054 il vescovo Ippazio fu
presente al sinodo di Michele Cerulario che scomunico i legati romani. Nelle polemiche letterarie che la pre-
cedettero fu protagonista Giovanni vescovo di Trani.

La vita religiosa delle popolazioni si arricchi di non pochi tratti orientali delle devozioni a Maria e ai Santi, che
entrarono nei calendari liturgici delle chiese, e negli stilemi delle figurazioni degli insediamenti rupestri della
peni-sola salentina. In tale direzione diedero un contributo anche i monasteri che si andavano diffondendo:
essi divennero centro di irradiazione religiosa.

In verita sono molto scarse le notizie sulla presenza degli insediamenti monastici. Dallo studio delle cripte
eremitiche in Puglia e in Lucania, nonché di qualche impianto calabrese, si puo ritenere, con Agostino Pertusi,
che le espe-rienze monastiche si configurarono in eremiti che abitavano negli anfratti del suolo, accanto ad
una chiesa ricavata nella roccia o costruita in pietre, che costi-tuiva il katholicon. Tra questi monaci italo-greci
fu un succedersi di forme eremitiche e di esperienze cenobitiche: forse prevalsero gli anacoreti, come attesta
la letteratura agiografica dei secoli IX-XI, piuttosto restii alla vita comu-nitaria, desiderosi di vivere in
solitudine, alla ricerca della contemplazione, in durissima ascesi. Forse, come & stato scritto, il loro stile
impronto di indivi-dualismo I'indole religiosa delle popolazioni meridionali e pugliesi.

Alla fine del secolo X, i monasteri esistenti in Puglia erano numerosi e quel-li italo-greci erano maggiormente
nell’area ionica della parte meridionale. Tra questi ultimi primeggiava il monastero di San Pietro a Taranto,
che era insignito del titolo “imperiale”, unico in tutta I'ltalia bizantina, e dipendeva direttamen-te
dall'imperatore di Bisanzio. Sempre a Taranto, nell’isola maggiore, vi era pure quello intitolato a s. Pietro,
fondato nel 970. Nei primi decenni del secolo seguen-te ne sorsero altri: quello di San Giovanni Battista, e dei
Santi Filippo e Nicola a Taranto; nel 1028 quello di Santa Maria a Trani, nel 1032 quello di Santa Maria, San
Giovanni Battista e San Giovanni evangelista a Bari, nel 1034 quello di Santa Maria di Monte Arato a Troia, nel
1041 quello di Santa Sofia a Bari. Senza dire i cinque monasteri del contado di Oria, quelli intorno a Gallipoli
e quelli rurali e rupestri del Salento estremo. Le loro fondazioni avvenivano in modo sponta-neo. Come ha
scritto Giovanni Lunardi, un laico contadino o proprietario di terre costruiva sul suo fondo un monastero, si
faceva monaco e ne diventava primo abate; monasteri privati sui quali gli eredi esercitavano particolari diritti;
mona-steri privati in mano a laici ed ecclesiastici, di piccola entita, che spesso non sopravvissero alle
turbolenze dei decenni seguenti e furono, poi, donati alle nuove fondazioni latine. A Taranto, infatti, dal 1028
c’era il monastero di San Benedetto, a Brindisi nel 1058 fu fondato quello di Sant’Andrea dell’isola.

2. La sistemazione “normanna” delle Chiese pugliesi

Ulteriore tappa fondamentale per la sistemazione delle Chiese di Puglia



E rappresentata dalla conquista della regione che i Normanni fecero tra il 1053 e il 1080.

Roberto il Guiscardo, dopo la vittoria riportata a Civitate, nella pianura dell’alta Puglia, nel giugno 1053, e
dopo il suo incontro con papa Leone, conquisto, nel 1055, Oria, Nardo, Lecce e poi Otranto e Gallipoli; nella
primavera del 1057 si fece conte di Puglia e, nell’'agosto di quell’anno, a Melfi, si fece rico-noscere come tale
dagli altri capi normanni. Ancor pil, sempre a Melfi, si fece dare il titolo di duca di Puglia e Calabria da papa
Nicolo Il, a legittimazione delle conquiste compiute. Egli, da parte sua, si impegnava a difendere i dirit-ti della
Chiesa romana dalle pretese degli imperatori bizantini e germanici.

Negli anni seguenti recupero le citta dai Bizantini che le avevano ripre-se. Nel 1071 conquisto Bari e fu un
punto di non ritorno del controllo dell’intera regione, che consolido nel corso del decennio, vincendo divisioni
tra i suoi e ribellioni che qua e la erano scoppiate. Con la conquista di Trani, di Taranto e di Bari nell’inverno
1078-1079 si poteva considerare compiuta la conquista defi-nitiva della Puglia. L'incontro di Ceprano con papa
Gregorio VII, nel giugno 1080, quando Roberto, in ginocchio, presto giuramento feudale al papa roma-no che
gli riconosceva l'investitura di tutte le terre conquistate in trent’anni, apri una nuova era storica dell’ltalia
meridionale e della Puglia.

I Normanni vincitori procedettero in tutte le regioni meridionali ad inse-diare vescovi latini, non tanto per un
piano sistematico di latinizzare le sedi epi-scopali, come ha affermato Holtzmann, quanto, invece, come ha
chiarito Girgen-sohn, secondo una politica di recupero progressivo alla giurisdizione romana delle sedi che le
erano appartenute prima della crisi iconoclasta e dei contra-sti del secolo IX tra le Chiese di Roma e di
Costantinopoli. Significative, in tal senso, sono le situazioni dei vescovi di Gallipoli che continuarono ad esse-
re greci fino al secolo Xl e di quelli della sede piu importate di Otranto, che furono ben presto latini. | vescovi
pugliesi, come quelli delle altre regioni meri-dionali, greci o latini che fossero, si misero nell'obbedienza di
papa Urbano Il durante I'importante concilio che egli venne a fare a Melfi nel 1089.

Nell’'organizzazione generale della Puglia che i Normanni completarono nel secolo seguente, essi definirono
guella geografia delle sedi vescovili, che & dura-ta sette secoli, sia pure ridimensionata, fino agli inizi del secolo
XIX ed oltre. Nella Puglia meridionale, Alessano, Castro, Ugento, Gallipoli e Lecce rice-vettero vescovi
dipendenti dal metropolita di Otranto; Mottola e Castellaneta divennero sedi vescovili soggette al metropolita
di Taranto; Ostuni e Monopoli ebbero vescovi sotto la giurisdizione del metropolita di Brindisi e Oria. Nella
Puglia centrale, divennero sedi vescovili Polignano, Conversano, Bitetto, Giovinazzo, Molfetta, Bitonto, Ruvo
e Minervino sotto quella del metropolita di Bari; Bisceglie, Andria, Salpi ricevettero vescovi dipendenti dal
metropoli-ta di Trani; Gravina fu sede dipendente di Acerenza, al pari di Montepeloso (Irsina). Infine, nella
Puglia settentrionale le sedi vescovili di Ascoli Satriano, Bovino, Volturara, Tertiveri e Montecorvino, Troia,
Civitate e Venosa furono collegate alla sede metropolitana di Benevento, mentre da quella di Siponto fu fatta
dipendere la sede di Vieste. Come e stato notato, accanto ad ogni conte nor-manno venne posto un vescovo,
come pure nelle citta costiere che si andavano formando in Terra di Bari e in Capitanata, grazie all’afflusso
degli abitanti delle campagne circostanti.

Di conseguenza, tra la fine del secolo Xl e gli inizi del secolo Xll, in que-sti centri fervidi di traffici marittimi,
vescovi e clero insieme con i conti e i popo-lani, si diedero a costruire cattedrali, vicine o non lontane dai
castelli, che diven-nero il centro delle citta. La Puglia, come é stato detto, divenne un grande cantiere che
rimase aperto per numerosi decenni. Negli ultimi decenni del seco-lo Xl, secondo la cronologia possibile, si
inizio la costruzione di quelle di Canosa (1071-89), di Bisceglie (1073), di Otranto (1080-88), della grande
chiesa di San Nicola a Bari (1089) e di quelle di Brindisi, di Troia (1093), di Trani (1097); si ricostrui Santa Maria
di Siponto, consacrata nel 1117. Alle soglie del secolo XlI si inizio la costruzione della chiesa matrice di Palo
del Colle (1110) di Santa Maria Maggiore di Barletta, dopo il 1139; nel 1162 fu fondata la chiesa di Santa Maria



dei Martiri (santi pellegrini) a Molfetta, mentre si procedeva alla costru-zione del duomo. Nei decenni
seguenti furono costruite le cattedrali di Bari (1170-1178), di Bitonto (1175-1200), la chiesa dei Santi Nicolo e
Cataldo a Lecce (1130), le cattedrali di Taranto e di Giovinazzo. Ed ancora nel secolo XlII quel-le di Ruvo (1200),
di Altamura (1232), di Bitetto (1235).

Esse sono ancora visibili testimoni delle vicende storiche delle citta che si sono sviluppate intorno: sono
diventate simbolo della loro identita e consi-derate ancor oggi segni della loro fede cristiana, trasmessa nei
secoli. In esse si coniugano tradizioni e novita e si conservano insieme. La loro novita € negli impianti
architettonici, nelle forme plastiche degli ornamenti lapidei (si pensi ai portali, alle cattedre episcopali ed ai
pulpiti), nelle forme della suppelletti-le liturgica (mi riferisco, ad esempio, agli exultet pasquali): essi portano
i gusti dei guerrieri residenti e dei pellegrini di passaggio. La tradizione & espressa nei siti degli impianti antichi
che le ricerche archeologiche ci vanno restituen-do; nella superstite decorazione pittorica, dove la devozione
ai santi antichi & custodita nei calendari liturgici e nei codici redatti con cura. Questo processo di sintesi tra
novita e tradizione, verificatosi nell’intera regione e in tutto il regno dei Normanni, & ancora visibile ad
Otranto: a quattro passi dalla chiesa di San Pietro, forse cattedrale bizantina, con i santi raffigurati e venerati
per secoli, i nuovi signori vollero la nuova e grandiosa cattedrale inaugurata nel 1098. E di esempi analoghi se
ne potrebbero indicare altri, da Monte Sant’An-gelo nel santuario di San Michele, a Bari nella cattedrale
costruita sulla pil antica, di eta paleocristiana e su quella di eta bizantina, con la eliminazione di altri edifici
sacri recentemente ritrovati. E facile vedere accanto ai santi della tradizione inneggianti al Cristo, gli altri
portati da lontano, dai nuovi domina-tori, che la gente delle citta cominciod a venerare suoi intercessori.

| principi normanni favorirono lo sviluppo dei monasteri: a quelli esisten-ti se ne aggiunsero nuovi, di varia
origine e tradizione. Tra i monaci italo-greci, i nuovi signori promossero lo sviluppo del cenobitismo secondo
le rego-le che vennero redatte in questo periodo: esse riguardavano I'ufficiatura divi-na, il calendario religioso,
la convivenza, i comportamenti virtuosi e le punizioni delle colpe, 'amministrazione dei beni e i rapporti con
gli eredi dei fondatori. Un dato significativo fu I'introduzione della ratifica da parte del re dell’egu-meno eletto
o nominato. Questa evoluzione, in Puglia, attestata nel monaste-ro di San Nicola di Casole sul territorio
otrantino, fondato tra il 1089 e il 1093: qui si origind pure uno sviluppo di interessi per ogni genere di scritti
religiosi e infine, verso il secolo XllI, per quelli filosofici e poetici. Certamente i Normanni promossero la
fondazione dei monasteri latini e favorirono i Benedettini di Cava dei Tirreni e di Montecassino. A questi
ultimi, nel 1080, donarono il monaste-ro di San Pietro imperiale di Taranto e I'anno seguente, nel 1081,
concessero l'altro monastero tarantino di San Benedetto a quello di Cava. Numerose diven-nero le dipendenze
dei Cavensi nella parte centrale della Puglia e i quella set-tentrionale della Terra d’Otranto. Quei piccoli
monasteri rurali e rupestri della parte meridionale di questa provincia furono dati ai Benedettini, pur conser-
vando, essi, antiche tradizioni liturgiche e proprie modalita di convivenza.

Una fondazione di origine pugliese fu quella che s. Giovani di Matera (1 1139) venne a fare tra le pendici del
Gargano; a pochi chilometri da Monte Sant’Angelo. Le modalita di estrema austerita e di timbro chiaramente
eremitico suscitaro-no un forte fascino nelle contrade circostanti Pulsano, ma pure in regioni lon-tane. |
Pulsanesi vestivano il saio bianco sul quale indossavano uno scapolare nero con cappuccio, camminavano
scalzi; la loro giornata era piena di preghie-re e di lavoro. Non pochi di loro vivevano alla maniera eremitica
in celle (spes-so anfratti) situate a strapiombo nelle fiancate del cosiddetto “vallone dei romi-ti”; si astenevano
dalle carni, dal vino, dal latte e dai suoi derivati; I'austerita della vita era espressa anche nei nomi dei primi
seguaci di Giovanni da Matera. E accanto alla comunita maschile si istitui pure un ritiro femminile della stes-
sa indole che prese il nome di San Barnaba. In trent’anni i Pulsanesi si diffu-sero rapidamente nella Capitanata,
in Basilicata, in Abruzzo, nel Lazio, nell’lUmbria, nella Toscana dove, a Pisa, furono chiamati “gli scalzi”, in
Liguria, nell’Emilia e nella Valle Padana. Ma la loro stagione, segnata da forti collega-menti che mantenevano
unito I'insieme, non fu lunga.



Nel secolo Xl la Puglia si ando caratterizzando di una molteplicita di esperienze e di tradizioni. Monaci italo-
greci e monaci latini di tradizione cavense e cassinese vennero a convivere nelle stesse province, in mezzo a
popolazioni anch’esse variegate nei loro riti e tradizioni, con vescovi latini e chiese con evidenti segni delle
tradizioni greche: tratti di quell’'unico ecumene cristiano del Mediterraneo medievale, dove protendevano le
regioni meridionali d’ltalia.

Poche sono ancora le notizie sulla vita religiosa delle popolazioni e sulle modalita con le quali si provvedeva
alla loro assistenza da parte del clero, nei vari luoghi. Sotto questo profilo rimangono da studiare le migliaia
di pergamene conservate negli archivi dei Capitoli delle cattedrali e in quelli vescovili, edite e inedite, peraltro
recentemente “riscoperte”, tra le quali vanno considerati i ben noti exultet di Bari e di Troia, per esplorare le
forme con cui si ando orga-nizzando il rapporto tra clero e fedeli e tra i vari gruppi di questi ultimi. Da quel
poco che si conosce, si pud dire che anche nelle province pugliesi era in vigo-re il carattere privato delle
istituzioni ecclesiastiche e monastiche, secondo l'or-ganizzazione feudale del territorio e dei poteri. Le
numerose bolle papali, spes-so riguardanti le circoscrizioni delle competenze dei vescovi ed i loro rapporti,
configuravano, anche da queste parti, il vescovo come dominus ecclesiarum. Meritano ancora particolare
attenzione i canoni dei sinodi e dei concili che i papi romani, da Leone IX ad Alessandro Ill, vennero a svolgere
in vari luoghi della regione e di quelle vicine: nel rinnovamento generale che essi andavano pro-muovendo e
confermando, di particolare interesse sono i canoni dedicati alla celebrazione dei riti sacramentali e della
penitenza in special modo.

Su questa realta istituzionale che si ando consolidando e arricchendo in modo variegato, la monarchia
normanna e quella sveva successiva esercita-rono un significativo esercizio di autorita, con prassi e
provvedimenti gene-rali quasi anticipatori di forme di governo centrale e di organizzazione regia come quella
di Federico Il (1231), che istitui suoi rappresentanti nella Terra d’Otranto, nella Terra di Bari e nella Capitanata,
le tre grandi province che arti-colarono I'insieme delle “Puglie”. Di particolare interesse e pure la situazione
che Federico Il determino a Lucera per circa settant’anni, con I'insediamen-to di migliaia di arabi trasferiti
dalla Sicilia: essi cambiarono il volto della citta, anche con la loro grande moschea, fino a quando Carlo Il
d’Angio, agli inizi del secolo seguente, li stermino.

Dai porti delle citta marittime partivano e arrivavano pellegrini e mer-canti. Da Brindisi, Taranto, Trani
passavano pure soldati, tutti diretti o rien-tranti dalle spedizioni verso oriente, dove la regione delle origini
cristiane e Gerusalemme esercitavano attrattive religiose, impastate di altre motivazio-ni e di altri interessi.
Una fitta rete di ospedali, spesso mantenuta dagli ordi-ni ospedalieri e militari, si diffuse sul territorio della
regione.

In questo contesto si sviluppo ulteriormente il santuario di San Michele sul Gargano, raggiunto da pellegrini
di ogni genere, principi normanni e regnan-ti, papi, dignitari ecclesiastici di ogni grado, e si affermo pure la
basilica di San Nicola a Bari. Costruita per custodire le ossa ritenute del santo e qui tra-slate da Mira, essa fu
arricchita di crescenti donazioni e divenne chiesa regia degli Angioini, nella seconda meta del secolo XIll. Si
insediarono poi quegli “uomini nuovi” che realizzavano forme originali della sequela Christi, rap-presentati
dai frati mendicanti di Francesco d’Assisi e di Domenico di Guzman.

Dei primi si conosce fra Lucas Apulus di Bitonto, nominato nel 1220 da s. Francesco ministro provinciale per i
luoghi santi; egli proveniva dalla provin-cia Apuliae, la quinta delle undici, costituita nel 1217. Dei Domenicani
un primo pugliese & il beato Nicola Paglia di Giovinazzo (1256) e loro primi insediamen-ti furono quelli di Trani
(1221) e di Lucera (1233-1234) ai quali si aggiunsero quelli di Brindisi (1228) e Barletta (1238). Le loro chiese,
come quella di Santa Croce dei Domenicani di Brindisi, divennero centro di vita religiosa nuova,
essenzialmente incentrata sulla predicazione e sull’'amministrazione dei sacra-menti; come nuovo divenne il
loro modo di vivere tra le popolazioni cittadine, diverso da quello dei canonici delle cattedrali e dei monaci. A



questi due ordi-ni si aggiunsero piu tardi, meno numerosi, i carmelitani e gli agostiniani. Questi frati non
rimasero estranei ai contrasti dei papi con Federico Il, ad esempio a Lucera, e a quelli con il clero locale a
Barletta e a Brindisi. La loro mobilita da un convento all'altro costitui un elemento dinamico nelle societa
cittadine e loca-li, sia dal punto di vista religioso e pastorale, come pure in ordine alla cultura e alle creazioni
monumentali. Si pensi, ad esempio, agli studi dei Domenicani di cui ci sono date precise notizie per Trani e
Barletta e alla splendida chiesa francescana di Santa Caterina di Galatina, della fine del XIV secolo. Senza
dimenticare che dai conventi dei mendicanti, spesso, furono tratti i vescovi per le varie diocesi della regione
nel XIII-XIV secolo e in quelli seguenti.

3. Gli sviluppi antecendenti e conseguenti il concilio di Trento

Sulle istituzioni ecclesiastiche pugliesi si riflessero gli sviluppi comples-sivi della cristianita europea e dei
rapporti di potere che si affermarono dal XV-XVI sec.

Sui beni delle chiese cattedrali, parrocchiali e monastiche si impose I'au-torita di singoli e di gruppi, quanto
piu sui territori si affermo quella dei re di Napoli o di grandi principi che assegnarono le citta a baroni e
aristocratici. Il controllo di tutti costoro divenne sempre piu esigente, quanto diventavano redditizie ai papi
lontani le loro tasse beneficiali. Le citta pugliesi che riuscirono a farsi riconoscere i loro ordinamenti, richiesero
costantemente il “privile-gio” che i benefici ecclesiastici fossero assegnati a chierici cittadini o del luogo.

Quando ai vertici ecclesiastici si apri la crisi di autorita chiamata scisma occidentale, alla cui origine ci fu
Bartolomeo Prignano, arcivescovo di Bari, dove peraltro non lascio tracce della sua permanenza, la situazione
divenne assai difficile. Le obbedienze ai diversi papi, che pretendevano di essere le legit-time detentrici della
massima autorita ecclesiastica, per un quarantennio (1378-1417) frantumarono l'unita della cristianita
europea, almeno nei suoi aspetti istituzionali, e produssero disordine e contrapposizioni nelle nomine dei
tito-lari delle sedi vescovili e nelle assegnazioni dei patrimoni delle istituzioni eccle-siastiche. Re e principi
locali provarono a porvi rimedio. Liniziativa, in verita, giovo piu all’affermazione della loro autorita, che a
rivitalizzare gli ecclesiastici piu bisognosi di ripresa. Cosi avvenne in Puglia per opera dei grandi principati,
come quello degli Orsini di Taranto che si andavano affermando all’interno del Regno di Napoli, dissanguato
dai contrasti dinastici degli Angioini. Con l'oc-cupazione aragonese alla fine del sec. XV, Ferdinando il Cattolico
ottenne il diritto di nominare i vescovi di tutte le sedi del Regno.

Nelle province pugliesi si riversavano frattanto gruppi di profughi dai Balcani in fuga dai Turchi, che alla fine
del sec. XIV avanzavano in quelle regio-ni; particolarmente gruppi di cristiani albanesi che trovarono
sistemazione nei dintorni di Taranto (a San Giorgio Jonico), del Gargano e altrove, nei pos-sedimenti assegnati
dai monarchi aragonesi di Napoli all’eroe albanese Giorgio Castriota Scanderbeg e ai suoi discendenti.

| rapporti tra le due sponde adriatiche si infittirono e fino al XVI sec. maestranze di costruttori operarono nelle
citta della costa barese, come a Mola di Bari. La minaccia turca dopo la caduta di Costantinopoli (1453) suscito
la devozione alla Madonna di Costantinopoli. Fu tragedia nel 1480, quando i Turchi di Maometto Il sbarcarono
ad Otranto, nonostante la difesa di centinaia di cristiani che resero testimonianza della loro fede fino alla
morte. La devasta-zione si diffuse nella penisola salentina dove i Turchi, per circa un anno, com-pirono
scorrerie di ogni genere, fino a quando furono costretti a ritirarsi.

Nelle complesse vicende dinastiche che precedettero la definitiva siste-mazione della Puglia, insieme con le
altre province napoletane, nel dominio di Carlo V, tre fatti sono di rilievo.



Innanzitutto, alcune citta costiere, da Trani a Gallipoli, furono occupate dalla Repubblica Veneta e si
originarono significativi rapporti culturali, artistici e devozionali, che perdurarono a lungo. In secondo luogo,
nelle citta si afferma-rono famiglie aristocratiche e le sedi vescovili divennero appannaggio di alcune di esse
o di eminenti ecclesiastici, influenti nella Curia romana, che le riservarono a familiari o dipendenti, nel piu
ampio contesto della crisi del sistema dei benefici, dell'affidamento in commenda dei patrimoni ecclesiastici
e del carico di pensioni sulle loro rendite. Tanto si puo rilevare scorrendo le cronotassi epi-scopali, consultabili
nella ben nota Hierarchia catholica (curantibus G. Gullik, C. Eubel, L. Schmitz-Kallenberg, Ill, Monasterii
1923). Infine, il concordato di Barcellona del 1529, fra il vincitore Carlo V e I'umiliato Clemente VII: con esso
alcune sedi furono riservate alla diretta nomina papale, ma la gran parte rimase sotto il diretto controllo della
corona: sei delle dodici sedi di Terra d’Otranto (quelle metropolitane di Taranto, Brindisi e Otranto e quelle
vesco-vili di Gallipoli, Ugento e Mottola) e quattro delle diciotto di Terra di Bari (Trani, Matera, Giovinazzo e
Monopoli). Dieci sedi su ventiquattro dell’intero Meridione, di cui Carlo V acquisi il diritto di nomina dei
vescovi, si trovavano nelle province pugliesi. Questa situazione concordataria non ebbe risultati immediati,
ma comin-cio ad essere operativa nella seconda meta del secolo, con Filippo Il, che si avval-se delle sue
prerogative e nomino, in genere, buoni vescovi “tridentini”.

Sara utile rilevare la partecipazione dei vescovi pugliesi al concilio Lateranense V (1512-1517) voluto da Giulio
Il per contrastare le iniziative con-ciliari del re di Francia, e valutare i contributi ai lavori che possono far intra-
vedere problemi ed esigenze delle loro diocesi. Nei fenomeni di risveglio reli-gioso di quei decenni si puo
collocare il dotto Antonio De Ferrariis, di Galatone, di cui vanno ricordati, per quanto ci riguarda, il commento
al Padre nostro e la terribile arringa De heremita (1517) contro la prassi religiosa del suo tempo.

Significativa, anche se scarsa, fu la partecipazione di alcuni vescovi puglie-si al concilio di Trento (1545-1563).
Il vescovo di Bitonto, Cornelio Musso (1544-74), francescano conventuale, tenne il discorso di apertura il 13
dicembre 1545 e diciassette anni dopo, l'arcivescovo di Otranto, Antonio De Capua, il 17 set-tembre 1562,
celebro solennemente per la XXII sessione. Ma si fecero notare nell’'ultimo periodo, anche Carlo Bovio,
vescovo di Ostuni, e Antonio Sebastiano, vescovo di Ugento, con le sue dotte e convinte composizioni, senza
dire del card. Girolamo Seripando, nativo di Troia (1493), che a Trento concluse la sua esi-stenza terrena nel
marzo del 1563. Il Sebastiano, tornato in diocesi, fece il sinodo il 25 maggio 1564 e passo il testo delle decisioni
al vescovo di Nardo Giovan Battista Acquaviva, che le promulgo nel sinodo del 6 gennaio 1565. Tre anni dopo,
nel 1567, gli arcivescovi metropoliti di Manfredonia, di Bari e di Otranto fecero il concilio provinciale con i loro
suffraganei. anno seguen-te, 1568, lo tenne pure quello di Taranto, card. Marco Antonio Colonna (1560-68)
che era stato a Trento e frattanto era stato nominato cardinale (1565), quasi a conclusione del suo episcopato,
non senza aver istituito il seminario.

Nel corso dei secoli del rinnovamento tridentino I'episcopato delle tre “ter-re” pugliesi divenne residente e,
pertanto, legiferante: e rilevante il lavoro com-piuto con le visite pastorali, anche se non fu notevole il risultato
per lo svilup-po delle forme e della modalita educativa del clero, tante furono le difficolta per l'istituzione dei
seminari e tanto stentata fu la loro attivita e durata.

Quella dei seminari in Puglia € ancora una storia da scrivere quasi per inte-ro, nonostante alcune esplorazioni
che portano alla conclusione: dovettero inter-venire i sovrani napoletani, non tanto nel corso del sec. XVIl,
ma ancor piu tardi nel sec. XIX, durante la restaurazione post-rivoluzionaria, perché la for-mazione del clero
diventasse un impegno primario dei vescovi.

In compenso, grande fu il sostegno dei vescovi alla diffusione dei “nuovi” chierici regolari, quelli di recente
istituzione, come Teatini, Gesuiti e, piu tardi, Vincenziani. Particolare significato assunse la presenza dei
Gesuiti nelle citta e nei centri minori quella dei Cappuccini.



Questi si attestarono a Rugge presso Lecce, intorno al 1530, e a Taranto, Gravina, Laterza, Grottaglie e
Mesagne negli anni seguenti (1533-1539), chia-mati dai signori del luogo e da pubbliche autorita o da singoli
benefattori, e si diffusero tanto che, come € stato scritto, «verso la fine del Cinquecento non c’era in Puglia
un centro abitato di una certa consistenza nel quale non ci fosse presente un convento cappuccino». Nel 1755
in Terra di Bari si contavano 29 conventi con 528 frati e in Terra d’Otranto 33 conventi con 610, raggruppati in
due province, quella di San Nicola di Bari e quella di Sant’Angelo o di Foggia.

| Gesuiti arrivarono a Lecce nel 1574, guidati da s. Bernardino Realino, e istituirono un collegio nel 1583; a
Cerignola rimasero dal 1578 al 1592, a Bari aprirono il collegio nel 1583; a Barletta nel 1592, a Bovino dal
1695 al 1637, a Molfetta nel 1618 dopo sette anni di residenza, a Monopoli nel 1613, a Taranto nel 1624 dopo
sette anni di residenza, infine nei secoli seguenti a Brindisi nel 1753; residenze rurali ebbero a Orta Nova,
Sarno, Terlizzi, Torre Santa Susanna e stazioni missionarie a Ostuni, Manduria e Troia: una geografia ristretta
quel-la dei Gesuiti, ma fu enorme la loro presenza culturale e pastorale nelle fami-glie aristocratiche e la loro
attivita missionaria e benefica tra la gente sem-plice.

Pure i Vincenziani di provenienza francese operarono in questa direzione. Ai primi del XVIII sec., a Deliceto,
Alfonso Maria de Liguori diede forma orga-nica ai suoi amici “redentoristi” per I'evangelizzazione delle
popolazioni rurali.

Di particolare incidenza sulla storia dei regolari fu la soppressione dei piccoli conventi, decisa da Innocenzo X,
con la bolla Instaurandae regularis disciplinae del 15 ottobre 1652. Gli effetti furono sensibili anche nelle
diocesi pugliesi, come si conosce per quelle di Terra d’Otranto; effetti negativi, riparati dalla riapertura di una
parte di essi. Nelle librerie dei seminari perven-nero, e si conservano ancora, le biblioteche dei conventi;
minori risultati ebbe la destinazione dei beni immobili ad incrementare la fondazione dei seminari o le rendite
di quelli esistenti. Dalle accurate indagini relative alla Terra d’Otran-to furono soppressi 6 conventi di
Agostiniani, 7 di Carmelitani, 1 di Carmelitani scalzi (Taranto), 1 di Celestini (Alessano), 16 di Conventuali, 6 di
Domenicani, 1 di Fatebenefratelli, 1 di Osservanti; vale a dire 39 conventi che rappresen-tavano il 21,19%,
una percentuale inferiore alla media italiana che fu 24,25%. Successivamente 24 di essi furono riaperti;
rimasero chiusi per sempre gli Agostiniani di Corsano, Maruggio, Mottola, San Crispiano; i Carmelitani di
Campi, Caprarica, Canosino e Missiano; i Conventuali di Leporano, Montesardo, Squinzano, Stematia e Struda;
i Fatebenefratelli di Taviano e gli Osservanti di Lecce.

Nelle chiese e nelle case dei regolari antichi e nuovi, i laici si aggrega-rono nelle confraternite di devozione e
di carita. A quelle pilu antiche si aggiun-sero ovunque le confraternite del Sacramento e quelle del Rosario,
aggre-gate spesso alle omonime arciconfratemite romane. Quelle con i titoli maria-ni sopravanzano le altre
intitolate ai santi locali. Quello confraternale diven-ne un fenomeno davvero diffuso in maniera capillare,
come hanno verificato recenti indagini per I'intero territorio regionale. Si pud dire che nelle con-fraternite le
popolazioni cristiane modularono la loro vita religiosa: nel corso dei secoli dell'eta moderna ed oltre, si
educarono alla fede, ad onorare il Signore, a ricevere i sacramenti, ad esprimere la loro devozione particolare
in maniera individuale e in modo corale, coinvolgendo I'intera popolazione di ogni luogo e citta; a pregare per
i defunti, ad esercitare le opere di mise-ricordia spirituali e corporali. Anche in Puglia, la confraternita fu piu
senti-ta della parrocchia.

La cura delle anime e il suo miglioramento divennero una preoccupazio-ne costante dei vescovi e dei ceti
dirigenti delle citta, attraverso le norme date nei sinodi diocesani a riguardo della dottrina cristiana e di tutti
e singoli i sacramenti. | vescovi fecero carico di questo al clero e agli arcipreti dei Capitoli, sia delle cattedrali
sia delle chiese matrici dei singoli luoghi del territorio dio-cesano. Listituzione della parrocchia come centro
organizzativo dell’attivita pastorale, non fu dai vescovi, realisticamente, affrontata, tanto forte era la tra-
dizione della gestione collegiale del servizio cultuale, originato dalle donazio-ni dei fedeli. Sono note le



istituzioni delle parrocchie, a Bitonto, da parte del vescovo Musso, quella di San Giacomo a Barletta (1595)
fatta dall’arcivesco-vo Giulio Caracciolo, quella fatta a Lecce, agli inizi del sec. XVII, dal visitato-re apostolico
Andrea Perbenedetti, o quella compiuta nel 1649 dal vescovo ugentino Agostino Barbosa nel borgo di Gemini.
Sono eccezioni: soprattutto nelle citta il problema rimase irrisolto fino a gran parte del sec. XIX, nonostante i
tentativi ripetuti nei decenni a cavallo dei sec. XVIII-XIX, come sappiamo a Bari, Trani, Barletta e Taranto. A
sentirsi e ad operare da parroci, come li configuravano gli orientamenti disciplinari del concilio di Trento,
furono sol-lecitati dai vescovi visitatori e legiferanti di questi secoli, gli arcipreti dei paesi e questi lo divennero
progressivamente e lentamente, nella misura in cui si affermo la formazione del clero nei seminari vescovili o
in altre scuole, nel corso del sec. XVIII e soprattutto nel secolo seguente.

Queste preoccupazioni pastorali sono evidenti in tanti delle centinaia di vescovi di questi secoli. E difficile
farne segnalazioni significative; ma & facile ricordare, ad esempio, il lungo e intenso operato di Luigi
Pappacoda nella Lecce del sec. XVII, negli anni 1639-70, o di Vincenzo Maria Orsini, domenicano, a
Manfredonia (1675-80) o del suo discepolo Giuseppe Crispino a Bisceglie (1685-90), o di Emilio Giacomo de
Cavalieri (1694-1726) che lascio anche un intenso ricordo di vita santa.

In questo contesto di esigenze e di evoluzioni dei corpi ecclesiastici si col-loca la politica di riforme intrapresa
dall’aristocrazia nelle singole citta e poi dai monarchi borbonici che si insediarono nel regno napoletano negli
anni Trenta del XVIII sec. Non si possono semplicemente affermare ragioni di giurisdi-zione sovrana
nell'impegno di questi re e dei loro ministri, quando ridimen-sionarono il privilegio degli ecclesiastici, dei loro
beni e dei loro luoghi, come avvenne con il concordato del 1741; ma si pud pure riconoscere la volonta di
disciplinare e migliorare la condizione del clero numeroso e spesso pletorico e incentivarne I'attivita pastorale.

Grande significato ebbe il rilancio dei seminari vescovili, che erano stati istituiti nel corso del secolo
precedente, qua e |a, ma di fatto non avevano fun-zionato secondo la proposta tridentina. La soppressione
dei Gesuiti nel regno, compiuta nel 1767, pero, lascido un vuoto anche in Puglia. Nel contesto delle riforme in
cui i sovrani coinvolsero i vescovi, la riorganizzazione di quei colle-gi di formazione del clero, con percorsi
educativi e con precisi programmi di istruzione, diventd un evento presente in un numero crescente di diocesi,
tal-volta con prospettive di notevole apertura, come a Taranto con l'arcivescovo Giuseppe Capecelatro (1778-
1816).

Vescovi e regolari nelle citta, chierici e confratelli di ogni luogo avviarono una fervida stagione artistica di cui
rimangono notevoli testimonianze di devozione e di cultura. Furono costruite chiese nuove e furono
ammoderna-te le antiche nascondendone il volto originario; e furono riempite di altari fami-liari e di gruppi
confraternali e di associazioni clericali. Le evoluzioni della eta cristiana e gli sviluppi liturgici ispirarono nuove
forme architettoniche e tematiche iconologiche: si pensi, ad esempio, al marmoreo e trionfale alta-re
maggiore e all’elegante pulpito per la continua predicazione o ai confes-sionali “troni della divina
misericordia”, alla glorificazione di Maria e dei santi, nei preziosi tetti lignei o delle pale degli altari, ai grandiosi
altari del Sacramento arricchiti di simboli e di statue che fanno contorno, ispiranti ed esaltanti la devozione
cattolica delle popolazioni, o agli altari della Madonna del Rosario con i quindici misteri, rappresentati in vario
modo, invitanti alla recita del santo rosario divenuto la preghiera piu popolare del mondo catto-lico. Si tratta
di una vera e propria civilta figurativa e architettonica che si rese evidente nella crescita delle citta e nella loro
trasformazione e confi-guro la chiesa matrice alla pari della cattedrale, come il centro ideale della societa
cristiana dei singoli luoghi abitati. Se quello di Lecce & un caso esem-plare, € analoga la vicenda di Martina
Franca e di centinaia di altre localita in questi secoli post-tridentini.



4, Dal 1818 al concilio Vaticano Il

La politica di riforme dei sovrani borbonici e I'azione promozionale dei vescovi trovarono alimento nelle
numerose iniziative culturali che videro pro-tagonisti ecclesiastici ed esponenti dell’aristocrazia e dei nuovi
ceti emergen-ti: le accademie di varia denominazione dentro le quali si dibatterono le nuove idee che
circolavano in Europa: filoni giansenistici, dottrine naturalistiche, espe-rienze scientifiche, teorie politiche,
spesso riconsideravano i principi fondanti della cristianita, distinguendo I'essenziale del cristianesimo dalle
forme stori-che in cui si erano realizzate istituzioni ecclesiastiche e modalita di vita reli-giosa. Le diocesi
pugliesi, sia pure in modi diversi, furono coinvolte in questa temperie culturale e politica.

Non furono pochi gli ecclesiastici che con i loro scritti e con le loro inizia-tive meritano una giusta
considerazione nelle evoluzioni della cultura nella Puglia, come, ad esempio, Annibale De Leo (1739-1797) a
Brindisi, Niccolo Putignani (1710-1795) e Alessandro Calefati (1726-1793) a Bari, Ciro Saverio Minervini (1734-
1805) e Giuseppe Maria Giovene (1753-1837) a Molfetta.

La crisi dei rapporti tra Santa Sede e corte napoletana si concluse nel 1792 quando si addivenne alla nomina
regia di tutti i vescovi e un po’ ovun-que si concluse un primo periodo di sedi senza vescovo. In seguito, il
periodo rivoluzionario del 1799 compromise i faticosi equilibri politici e spesso I'albe-ro della liberta nelle
piazze dei paesi fu impiantato da ecclesiastici: un esempio per tutti sono i fatti di Altamura. |l decennio
francese sottopose la condi-zione ecclesiastica e la vita religiosa delle popolazioni a rapide trasformazio-ni: la
chiusura delle case dei regolari, soprattutto, e il tentativo di riorganiz-zare i vescovati della regione.

In Terra d’Otranto, ad esempio, secondo specifiche indagini, furono sop-presse 185 case religiose di ordini
mendicanti e maschili, soprattutto di Domenicani (29), di Conventuali (23) e di Cappuccini (19), ma pure di
Carmelitani (15) e di Paolotti (13) e 11 rispettivamente di Agostiniani e di Riformati. Altri conventi
soppressi furono di Osservanti (8), di Scolopi (5), di Alcantarini (4), di Celestini (4) e di Olivetani (4), di Teresiani
(3), di Fatebenefratelli (2), infi-ne le uniche case che avevano Certosini, Servi di Maria e Teatini. Degli ordi-ni
femminili furono chiuse una casa di Alcantarine, di Benedettine, di Paolotte, di Teresiane e di Terziarie
francescane; tre monasteri di Clarisse e due di Domenicane. Di questi fatti sono state opportunamente
valutate le incidenze religiose, economiche e sociali nella vicenda delle popolazioni, e le dinamiche che
originarono nelle file del clero dove andarono a confluire tanti religiosi. Delle loro case, poi, ne furono riaperte
complessivamente 52, e il maggiore van-taggio lo ebbero i Cappuccini che ricuperarono 13 dei 19 perduti;
alcuni pote-rono ripristinare tutte le loro case, come i Fatebenefratelli e i Teatini.

Per quanto riguarda la riorganizzazione delle diocesi, di fatto vennero lasciate senza successori quando
morirono i loro titolari. Si apri un periodo di scompiglio generale che nell’assenza di vescovi espresse la sua
maggiore evi-denza: diocesi senza vescovi furono dirette da vicari capitolari e poi affidate al controllo dei
vescovi vicini.

Furono queste le premesse favorevoli alla sistemazione moderna delle dio-cesi, che Pio VII diede con bolla
De utiliori del 27 giugno 1818, conseguente al concordato del febbraio: le diocesi pugliesi diminuirono
sensibilmente, furo-no quasi dimezzate, sia per la soppressione pura e semplice di alcune, sia per I'unione di
altre. Nella Capitanata fu soppressa Volturara-Montecorvino e incor-porata a Lucera; Vieste fu unita a
Manfredonia in perpetua amministrazione. In Terra di Bari furono soppresse Minervino, Bitetto, Polignano e
Lavello e incorporate, rispettivamente, ad Andria, Bari, Monopoli e Venosa; inoltre Bisceglie fu unita in
perpetua amministrazione a Trani, Bitonto a Ruvo, Gravina a Irsina, Giovinazzo e Terlizzi a Molfetta; vennero
infine conservate I'arcipre-tura nullius di Altamura e il priorato di San Nicola di Bari. In Terra d’Otranto furono
soppresse Mottola, Castro, Alessano e Ostuni annesse, rispettivamen-te, a Castellaneta, Otranto, Ugento e
Brindisi.



Tale riorganizzazione subi alcuni ritocchi, durante i decenni seguenti, che valsero a ripristinare, in parte, la
situazione anteriore. Nel 1819 fu istituita la diocesi di Cerignola e fu unita ad Ascoli, nel 1821 fu ripristinata
I'autonomia della diocesi di Ostuni che fu unita a Brindisi; nel 1836 avvenne lo stesso per Giovinazzo e Terlizzi
unite a Molfetta; nel 1848 Acquaviva delle Fonti fu costi-tuita prelatura nullius e unita alla prelatura di
Altamura; nel 1855 Foggia fu costituita diocesi e separata da Troia; infine nel 1860 fu istituita I'arcidiocesi di
Barletta, unita in perpetuo a Trani. Vale a dire che alla fine del Regno delle Due Sicilie e alla vigilia
dell’'unificazione nazionale le diocesi pugliesi erano tren-tadue con venticinque vescovi.

Il concordato del 16 febbraio 1818 saldo, per un verso, lo stretto rapporto tra monarchia restaurata e i nuovi
vescovi tutti nominati dal re; per altro verso, determino I'imposizione della religione socialmente utile,
espressa dalle sue istituzioni, prime fra tutte i seminari vescovili e le parrocchie. Questi equili-bri
faticosamente perdurati per un trentennio non impedirono la penetrazio-ne di idee originate nelle “sette” e
nei “circoli”, né risparmiarono le diocesi pugliesi dalle ondate della cultura della liberta che nel 1848 produsse
la rivo-luzione costituzionale e, piu tardi, nel 1860-1861 I'unificazione nazionale e l'u-nione delle regioni
meridionali al nuovo Regno d’ltalia. In questo contesto le passioni politiche coinvolsero il clero e i regolari,
con spaccature e contrappo-sizioni tra legittimisti e nazionalisti. | vescovi si trovarono a operare con dif-ficolta:
in gran parte fedeli all'antica dinastia subirono restrizioni e si allonta-narono dalle loro sedi, come quelli di
Andria, Ugento, Bari, Foggia, Oria; pochi accettarono il nuovo corso degli eventi nazionali (come il Caputo di
Lecce e il Mucedola di Conversano). Ma pil vasto fu il fenomeno della negazione del-l'assenso alla nomina
dei vescovi delle sedi rimaste vacanti o al loro ingresso nelle diocesi. Quanto questa situazione, fortemente
movimentata, abbia inci-so sulla vita pastorale e sugli sviluppi della vita religiosa delle popolazioni non & stato
ancora sufficientemente analizzato. Non vi, & dubbio, pero, che I'incameramento dei beni ecclesiastici da
parte dello Stato nazionale, la dema-nizzazione degli edifici dei regolari soppressi e la laicizzazione
dell’assistenza e dell’istruzione ebbero conseguenze nocive, anche se, in molti casi le chiese furono lasciate
aperte al pubblico culto e alla devozione dei fedeli.

A riguardo delle soppressioni “italiane”, il 17 febbraio 1861 fu estesa alle province napoletane la legislazione
in vigore nel Regno di Sardegna dal 1855: vennero soppressi «quali enti morali riconosciuti dalla legge civile
tutte le Case degli ordini monastici di ambo i sessi nelle province napoletane, non escluse le Congregazioni
regolari, ad eccezione di quelle che saranno designate con suc-cessivo decreto come benemerite per
riconosciuti servigi che rendono alle popo-lazioni nella sana educazione della gioventu, nell’assistenza agli
infermi, e in altre opere di pubblica utilita». Linteresse governativo era diretto maggiormente ai beni
posseduti da tali enti: essi passavano immediatamente alla Cassa Ecclesiastica dello Stato. | libri e gli archivi
dei conventi e dei monasteri erano destinati alle biblioteche designate dalle autorita governative. Nulla veniva
detto espressamente circa le chiese che rimanevano aperte al culto. Le vicen-de conseguenti tali
provvedimenti e quelli seguenti degli anni 1862 e 1867 sono immaginabili: dalle ricerche specifiche di Oronzo
Mazzotta per la Terra d’Otranto le misure riguardarono 95 conventi maschili di cui 67 di ordini mendicanti,
dentro i quali si contavano 478 sacerdoti, 91 chierici, 1 studente e 487 laici; nonché 25 monasteri femminili
con 476 monache, 30 converse e 240 novizie.

In questo clima “rivoluzionario” riveste particolare significato la parteci-pazione dei vescovi pugliesi al concilio
Vaticano | (1869-70) e il loro contribu-to ai lavori con considerazioni e proposte. Intorno a Pio IX, il papa
emergen-te sempre pil chiaramente capo spirituale del mondo cattolico, furono presenti a Roma i sei
arcivescovi metropoliti di Otranto, Brindisi, Taranto, Bari, Trani e Manfredonia rispettivamente Vincenzo
Grande, Raffaele Ferrigno, Giuseppe Rotundo, Francesco Pedicini, Giuseppe de Bianchi Dottula e Vincenzo
Taglialatela. Essi sottoscrissero le costituzioni conciliari Dei Filius dell’apri-le 1870 e Pastor aeternus del luglio
seguente, insieme con i vescovi della Capita-nata Bernardino Maria Frascolla di Foggia, Giuseppe Giannuzzi
di Lucera, Antonio La Scala di San Severo, Tommaso Passero di Troia, Leonardo Todisco Grande di Ascoli e



Cerignola, con quelli della Terra di Bari, Gaetano Rossini di Molfetta, Vincenzo Materozzi di Ruvo e Bitonto e
Alfonso Maria Cappetta di Gravina e Irsina, Giovanni Longobardi di Andria e con quelli di Terra d’Otranto, Luigi
Margherita di Oria, Luigi Vetta di Nardo e Valerio Laspro di Gallipoli. Tutti costoro, per quanto considerati
provenienti dal regno napole-tano, non guardavano piu al re che li aveva nominati, ma al papa romano che si
poneva alla loro guida nei tempi che erano realmente mutati.

E superficiale dire che I'intransigenza prevalente dei cattolici pugliesi nei confronti dello stato liberale
non produsse, pero, vivace immersione nel paese reale, se si considera la vicenda delle diocesi pugliesi negli
ultimi decen-ni del XIX sec. e nei primi anni del secolo seguente dal punto di vista del coin-volgimento
organizzativo dell’Opera dei congressi e dei comitati diocesani. Diversa era la caratterizzazione delle Chiese
pugliesi, nelle quali diffusa era la forma dell’associazionismo delle confraternite con la sua tipica pieta popo-
lare e forte era il ruolo aggregante della chiesa matrice per il clero locale.

Di queste preoccupazioni pastorali i vescovi cominciarono a discutere, per individuare convergenze operative,
nella Conferenza Episcopale che, come si & detto, comincio a riunirsi dal 1892.

| nuovi orientamenti maturati dalle indicazioni di Leone Xlll diedero origine a tanti circoli culturali che
affrontarono i termini della nuova colloca-zione in cui cultura e societa ponevano il cristianesimo e la sua
fede, e per altro verso esploravano il potenziale del cristianesimo che andava immesso nelle trasformazioni
del paese. E emblematica la vicinanza cronologica del con-gresso nazionale dell’Opera dei congressi che si
svolse a Taranto nel 1901 e il congresso della Democrazia Cristiana del 1902 nel barese. Da qui ebbe origi-ne
il giornalismo cattolico pugliese, del quale si attende una visione storica com-plessiva.

Alla generazione dei vescovi intransigenti segui quella dei vescovi che, per fare i pastori, superarono le
contrapposizioni e puntarono sul clero e sul rin-novamento della sua pastorale, sulla promozione del laicato,
da Carlo Mola di Foggia (1894-1914) a Luigi Pugliese di Ugento (1896-1923) e a Giulio Vaccaro di Bari (1898-
1924). Nelle citta in crescita e nei loro territori si collocarono le religiose delle piu diverse titolazioni, che
inventarono le scuole per le donne e per I'educazione professionale delle categorie pit umili; sara questa una
linea di sviluppo che caratterizzera il XX sec. in Puglia, con gli arricchimenti che quelle comunita religiose
portarono nelle popolazioni con la loro spiritualita e con le loro tipiche forme di pieta.

Ma la preoccupazione principale dei vescovi fu la creazione di un nuovo clero spiritualmente educato al
ministero e culturalmente preparato. Le visite apo-stoliche dei primi anni del pontificato di Pio X misero a
fuoco il problema dei seminari diocesani e della loro capacita di soddisfare le attese. Listituzione del
seminario regionale a Lecce, affidato ai Gesuiti, nel 1908, fu il sostegno concreto del pontefice romano ai
bisogni delle diocesi pugliesi, delle quali si cominciava a rilevare la debolezza strutturale per un’azione
moderna. Un nuovo clero comincid a delinearsi con il passare dei decenni: cido convinse i successo-ri, Pio X
soprattutto, a rafforzare la nuova sede di Molfetta, dove il semina-rio regionale era stato trasferito nel 1915;
papa Ratti fece costruire nel 1926 il nuovo e grandioso edificio. Lincidenza storica di questa istituzione
educativa si puo considerare fondamentale per lo sviluppo della Puglia cattolica contem-poranea, almeno per
quanto riguarda il clero e la sua attivita pastorale.

Il seminario regionale divenne pure il punto di convergenza dell’episco-pato pugliese. Le sue riunioni iniziate
nel 1892 divennero annuali a partire dagli anni Venti. Dopo la pubblicazione del Codice di Diritto Canonico
nel 1917, il concilio plenario pugliese del 1928 segno quasi il configurarsi regionale dell’e-piscopato, sia pure
limitato alla disciplina ecclesiastica. A dimensioni regio-nali frattanto si andava sviluppando pure I'Azione
Cattolica nei suoi vari rami, e il laicato moderno che essa esprimeva, veniva formato all’interiorizzazione della
vita cristiana e all’azione pastorale nelle parrocchie.



Si attendeva una nuova generazione di preti, che comincio a delinearsi con il passare dei decenni. Trasferito
a Molfetta nel 1915 e affidato a Raffaello Delle Nocche, napoletano di origine, ma proveniente dal clero
leccese dove ope-rava accanto al vescovo Gennaro Trama. Suo successore fu il lombardo Giovanni Nogara
(1920-1931), mandato alla Congregazione dei Seminari e amico di papa Ratti; egli ottenne la costruzione della
nuova e grandiosa sede. | rettori seguen-ti furono Pietro Ossola (1931-1940) piemontese e poi i pugliesi
Corrado Ursi (1942-1951) che, tra 'altro nel 1943 volle il foglio quindicinale Miles Christi, e Giuseppe Carata
(1951-1965).

| decenni posteriori alla prima guerra mondiale e al concordato del 1929 furono caratterizzati proprio
dall’'affermazione della centralita delle parroc-chie, come sede mononucleare dell’attivita pastorale; se ne
moltiplicarono nei centri maggiori e nelle citta capoluoghi di provincia, con oratori parrocchiali; in numero
crescente furono affidate ai moderni e antichi ordini religiosi, in par-ticolare a Bari, Foggia e Taranto.
Fenomeno che si ando incrementando nel cin-quantennio seguente, con innegabili effetti positivi sulla vita
religiosa delle popolazioni e con conseguenze pure sulla qualita della presenza delle comu-nita di consacrati
nel concreto della pastorale diocesana e cittadina. L'orizzonte parrocchiale divento il piu netto carattere della
condizione del clero e lo spa-zio operativo dei laici educati nell’Azione Cattolica fino agli anni seguenti il con-
cilio Vaticano Il.

Anche i vescovi pugliesi dovettero gestire la condizione del clero e dei fede-li durante il ventennio fascista. |
vantaggi giuridici che derivavano dal con-cordato del 1929 non allontanarono tutti i rischi per la qualita della
vita cri-stiana e in particolare per I'ideologia che il regime esprimeva e andava realiz-zando. E tuttavia non si
potevano non apprezzare interessanti sviluppi della condizione sociale delle popolazioni e importanti
realizzazioni strutturali del territorio, come 'ammodernamento delle citta pugliesi, prima fra tutte Bari, e i
capoluoghi delle nuove province di Taranto e di Brindisi, nonché il comple-tamento dell’acquedotto pugliese,
il pil grande d’Europa. | vescovi, durante la guerra di Etiopia e di Spagna, non rinunciarono a inquadrare quegli
avve-nimenti nel piu ampio contesto della storia del cristianesimo del secolo; e il “patriottismo” espresso con
toni pil 0 meno convinti si appanno, non tanto quan-do furono pubblicate le leggi razziali, quando invece gli
sviluppi della seconda guerra mondiale si manifestarono negativi e catastrofici. Infatti, anche la regio-ne
pugliese fu coinvolta tragicamente: vi erano la grande base militare marit-tima di Taranto e i grandi porti di
Brindisi e di Bari, nonché gli aeroporti mili-tari di Brindisi e di Foggia e I'importante nodo ferroviario di
quest’ultima citta. Cominciano oggi a diventare noti i detenuti politici nelle varie carceri pugliesi e i campi
profughi ebrei come quello di Santa Maria al Bagno presso Nardo, accanto agli episodi dell’arcivescovo
Petronelli di Trani e di altri che si con-trapposero allo sviluppo della violenza tra le popolazioni negli anni 1943-
1945. Ll'arcivescovo Marcello Mimmi, nell’estate del 1943, scrisse ai diocesani bare-si: «Forse avremmo
dovuto parlare di piu». Non & ancora ricostruita al completo la parte che ebbero vescovi e parroci, religiosi e
laici di ogni condizione in que-gli anni convulsi. Non pochi edifici ecclesiastici furono requisiti dagli Anglo-
ame-ricani sbarcati a Taranto e Brindisi, dopo il 9 settembre 1943. Queste citta, come pure Bari, Molfetta e
Manfredonia rappresentarono per gli alleati i centri fon-damentali di supporto logistico. A Molfetta fu
requisito il Seminario Regionale e fu sospesa I'attivita educativa per lunghi mesi.

Anche in Puglia i cattolici (come Aldo Moro e altri) guidati dai vescovi furo-no coinvolti nell'impegno di
ricostruire il paese e riorganizzare la democrazia sulla costituzione repubblicana: una scelta di civilta e una
forte proposta di valo-ri per lo sviluppo del paese che, pero, politicizzarono la vita cristiana e I'atti-vita
pastorale e cattolicizzarono I'attivita politica, con le conseguenti lacera-zioni del tessuto sociale delle
comunita. In Puglia il socialismo aveva una non breve esperienza e i partiti che lo esprimevano politicamente
non erano mino-ranza insignificante: questi orientamenti caratterizzarono alcune aree della Capitanata.

In questa provincia, frattanto, si andava sviluppando quel movimento reli-gioso originato da s. Pio da
Pietrelcina con la sua esperienza mistica e con le sue iniziative caritative e sanitarie, a poca distanza dal



santuario di San Michele sul Gargano. Nella provincia di Bari, a Bisceglie si affermava I'opera singolare di don
Pasquale Uva, la Casa della Divina Provvidenza, per i malati di mente: per la loro cura, nel 1921, quel parroco
aveva fondato la congregazione delle Ancelle e nel 1942 i Servi sacerdoti. In quegli anni si andava collaudando
I'Opera pia San Benedetto Giuseppe Labre per l'assistenza spirituale e materiale dei poveri, avviata con
coraggio a Molfetta, nel 1943 da don Ambrogio Grittani, prematu-ramente scomparso nel 1951. E nella
provincia di Lecce, e oltre, si diffondevano le suore Salesiane dei Sacri Cuori che s. Filippo Smaldone aveva
istituito dal 1885, per l'assistenza ai sordomuti, insieme con le Discepole di Gesu Eucaristico, isti-tuite a
Tricarico da Raffaele delle Nocche, gia rettore del Seminario Regionale Pugliese, per I'educazione dell’infanzia
abbandonata e per la gioventu in difficolta.

Contemporaneamente vennero rilanciati i santuari dell’'Incoronata pres-so Foggia, di San Nicola a Bari,
affidata ai Domenicani dal 1951, dei Santi Medici a Bitonto e a Oria, di Santa Maria “de finibus terrae” di
Leuca; ciascuno con proprie peculiarita si € posto come centro di aggregazione e meta di pellegri-naggi
provinciali e regionali.

Non va sottaciuta la stagione di architettura parrocchiale che si avvio in tutta la regione grazie ai contributi
statali delle leggi del 1952 e del 1962: di que-sto fenomeno bisogna cominciare a valutare gli aspetti culturali,
artistici e pasto-rali, come si & avviato nelle diocesi di Otranto, Nardo, Lecce e Bari.

Nel primo cinquantennio del sec. XX segnato tragicamente dai due con-flitti mondiali (1915-1918 e 1939-
1945), con morti e distruzioni; in quei decen-ni in cui gli italiani e i cattolici fecero I'esperienza del regime di
governo tota-litario; nel periodo seguente in cui si costrui la vita politica e democratica e stabilmente si
sviluppo con l'avvento della repubblica, c’e una storia religiosa e spirituale di cui si pud descrivere la geografia
della santita germinata nelle popolazioni pugliesi, con tratti che si aggiungono a quelli segnalati.

Nel 1908 don Eustachio Montemurro, il medico fattosi prete, a Gravina di Puglia fondo le Suore Missionarie
del Sacro Costato e Maria Addolorata. Nel 1924, a Bitonto, la signorina Anna de Renzio diede avvio a quel
movimento di laici consacrati che formarono le Figlie dei Sacri Cuori di Gesu e Maria. Nel 1927, a Cerignola, il
servo di Dio Antonio Palladino fondo le Suore Domenicane del SS. Sacramento. Nel 1924, a Gravina, il vescovo
Sanna fondo le Suore di Gesu Crocefisso Missionarie Francescane. Nel 1933, a Manduria, comparve-ro le
Suore Discepole del buon Pastore; nello stesso anno, il servo di Dio mons. Farina istitui, a Foggia, il gruppo
dei Sacerdoti della Milizia di Gesu. Nel 1935, a Trani, si organizzarono le Piccole Operaie del Sacro Cuore. Nel
1936, a Volturara Appula, suor Maria Gafava fondo il gruppo delle Apostole del Sacro Cuore; a Giovinazzo
prese awvio I'Istituto delle Suore Missionarie dell’Oratorio, 'anno seguente, 1937, a Trani, comparvero le
Suore Operaie del Sacro Cuore e a Botrugno l'arcivescovo otrantino Sabastiano Cuccarollo fondo le Apostole
del catechismo. Nel 1938, a San Vito dei Normanni, m. Benedetta Carparelli e m. Scolastica Passante
avviarono il gruppo delle Benedettine di San Nicola; nello stesso anno, a Miggiano nella diocesi di Ugento,
comincio quel movimento spirituale che poi divento, qualche anno dopo, il gruppo delle Figlie di Santa Maria
di Leuca. Nel 1939, a Cerignola, comparvero le Ancelle dello Spirito Santo. Nel 1943, a Valenzano, il sacerdote
Domenico Labellarte fondo il grup-po secolare delle Ancelle della divina misericordia. Cinque anni dopo, a
guer-ra conclusa, nel 1948, ad Andria, iniziavano le loro esperienze le Figlie dell'Immacolata; piu tardi, nel
1951, a San Ferdinando di Puglia, le Suore Missionarie della Madre di Dio e, I'anno seguente 1952, a Cerignola,
le Suore del Cuore Immacolato di Maria; nel 1956, ad Oria, il vescovo Alberigo Semeraro istituiva le Oblate di
Nazareth e, nella medesima diocesi, nello stesso anno, a Francavilla Fontana comparvero le Figlie del Sacro
Cuore Eucaristico; poco lontano, nel 1957, a San Giorgio Jonico si costituirono i Servi della sofferenza.



Lanno seguente, 1958, a Monte Sant’Angelo, don Francesco Ciuffreda orga-nizzo le laiche Ancelle di s.
Michele. Nel 1959, a Bisceglie, iniziava la vicenda del monastero di Santa Chiara. Nel 1960, a Taranto, p.
Francesco Chinarti orga-nizzo un altro gruppo di laiche consacrate, le Missionarie della Parola di Dio.

5. Il lungo post-concilio del secondo Novecento

Il concilio Vaticano Il, annunciato da Giovanni XXIIl, il 25 gennaio 1959, coinvolse i vescovi pugliesi che
inviarono considerazioni e proposte per la sua preparazione. Allo stesso tempo sensibilizzarono le diocesi con
la preghiera corale chiesta dal papa e con tante iniziative culturali, sia prima dell'apertura che durante il
triennale svolgimento. E stata una fortuna che gran parte dei vescovi della regione abbia partecipato a tutti e
quattro i periodi conciliari (1962-1965) come l'arcivescovo tranese Reginaldo Addazi, quello di Manfredonia
Andrea Cesarano, di Taranto Guglielmo Motolese, di Bari Enrico Nicodemo, di Otranto Gaetano Pollio, di
Brindisi Nicola Margiotta che al primo periodo era vescovo di Gallipoli. Oltre costoro, tra i 3.068 partecipanti
al concilio furono il vescovo andriese Francesco Brustia, di Ascoli Satriano Mario Di Lieto, di Monopoli Carlo
Ferrari, Giuseppe Lenotti di Foggia, Aurelio Marena di Ruvo e Bitonto, Antonio Mennonna di Nardo, Francesco
Minerva di Lecce, Antonio Pirotto di Troia, Pasquale Quaremba di Gallipoli, Nicola Riezzo di Castellaneta,
Giuseppe Ruotolo di Ugento e Santa Maria di Leuca, Achille Salvucci di Molfetta, Alberigo Semeraro di Oria,
Giuseppe Vairo di Gravina e Irsina, Valentino Vailati di San Severo, Antonio D’Erchia prelato di Altamura e
Acquaviva vi entro dal secondo periodo, Gregorio Falconieri di Conversano che partecipo soltanto ai primi
due periodi, Domenico Vendola di Lucera soltanto al primo periodo. All'ultimo del 1965 arrivd Giuseppe
Carata. Da vescovo tito-lare partecipo a tutti i periodi Renato Luisi, foggiano. | nomi di quasi tutti sono tra i
sottoscrittori dei sedici documenti e per tutti il concilio fu una espe-rienza straordinaria. La ricezione del
concilio nelle loro diocesi non ebbe tempi e modi uniformi; comunque & una tappa fondamentale per ciascuna
di esse.

In questo contesto un ruolo crescente e grande valore ha assunto, a par-tire dagli anni Cinquanta, la
Conferenza Episcopale Pugliese,\ guidata negli anni 1953-1973 da Enrico Nicodemo, arcivescovo di Bari, e da
Guglielmo Motolese, arcivescovo di Taranto, negli anni 1973-1987. L'episcopato pugliese ha sviluppato la sua
energia coesiva negli anni precedenti il concilio Vaticano

Il e soprattutto nei decenni seguenti, con trasformazioni originate dai suoi orientamenti; si € avuta una
riorganizzazione strutturale che ha riguardato le diocesi e le province ecclesiastiche. Nel corso degli anni
Settanta-Ottanta si verificarono tentativi diversi per procedere alla riduzione del numero delle dio-cesi:
affidamenti di alcune in amministrazione apostolica a vescovi di diocesi vicine, nomina di titolari di piu diocesi,
trasferimenti di ruoli provinciali a sedi di citta divenute centro di provincia civile (Lecce). Come si e detto, il 30
apri-le 1979 fu costituita la provincia ecclesiastica di Foggia e il 20 ottobre 1980 furo-no ridisegnate le province
ecclesiastiche di Bari e di Lecce. Infine il 30 set-tembre 1986 la Congregazione per i Vescovi ristrutturd
I'organizzazione delle diocesi pugliesi: la novita fu rappresentata da Altamura-Gravina-Acquaviva delle Fonti.

E impossibile richiamare, sia pur sinteticamente, 'opera di raccordo e di stimolo compiuta dalla Conferenza
Episcopale Pugliese nell’'ultimo cinquan-tennio. Basta elencare alcuni avvenimenti significativi come la
fondazione dell’Istituto Pastorale Pugliese (17 novembre 1966), 'assunzione di ogni respon-sabilita direttiva
e amministrativa del Seminario Regionale maggiore di Mol-fetta (1° luglio 1968), la fondazione dell’Istituto
Superiore di Teologia Ecumenica “San Nicola” a Bari (1° ottobre 1968), il Notiziario delle Chiese di Puglia
(1973) e ’Annuario della Chiese di Puglia (1975), gli incontri formali e gli accordi con le autorita della Regione
Puglia (1972-1976), le tante iniziative per soc-correre le popolazioni terremotate dell’Irpinia (1980), il Centro
di pastorale ecumenica (maggio 1983), le lettera collettiva dei vescovi del Natale 1984 dal titolo La Chiesa di
Puglia: oggi e domani, listituzione dell’lstituto Superiore di Scienze Religiose a Molfetta (1986) e



I'aggregazione dell’lstituto Teologico Pugliese alla Pontificia Facolta Teologica dell’ltalia Meridionale (24
giugno 1993), le molteplici iniziative per affrontare lo sbarco di decine di migliaia di albanesi sulle coste
pugliesi, i convegni ecclesiastici regionali su Crescere insie-me in Puglia (Bari 29 aprile - 2 maggio 1993) e La
vita consacrata in Puglia (Martina Franca, 30 aprile - 2 maggio 1998); la proprieta dell’edificio del Semi-nario
Regionale di Molfetta (28 ottobre 1993) e infine la dotazione per voluta istituzione della Facolta Teologica
Pugliese (20 giugno 2005).

Si aggiungano poi la riscoperta dei beni culturali delle comunita cristiane e della loro vicenda, le innumerevoli
iniziative di volontariato, pil 0 meno gran-di e pil 0 meno note; la vivace sensibilita missionaria delle diocesi,
che ha tro-vato espressione nelle vocazioni religiose maschili e femminili, nonché nei gemel-laggi di comunita
pugliesi con diocesi e parrocchie nei vari continenti con la rea-lizzazione di opere concrete di evangelizzazione
e promozione umana; infine con l'esperienza di sacerdoti “fidei donum” di alcune diocesi negli anni '90.

I mondo dei consacrati, infine, ha avuto un ruolo notevole nella vita reli-giosa e pastorale della regione: lo ha
reso visibile il menzionato convegno del 1998 e I'Atlante pubblicato per la circostanza, che ne ha dato la
geografia sto-rica. Il contributo dei religiosi € fondamentale nelle citta pugliesi con la dire-zione delle
parrocchie e nel territorio con le loro molteplici attivita educative e assistenziali. Di particolare significato sono
gli istituti dei laici consacrati che si sono diffusi nelle diocesi e quelli di origine pugliese. Nel 1986, a Valenzano,
d. Domenico Labellarte fondo gli Apostoli di Gesu Cristo Crocefisso, e a Trani, d. Nicola Giordano I'lstituto
Jesus victima, nel contesto del movimento “Vivere in”. Nel 1970, a Taranto, mons. Guglielmo Motolese fondo
il monastero Gesu Sacerdote. Un evento qualificato fu l'istituzione dello Studio Teologico Inter-religioso
“Santa Fara”, a Bari, nel 1974. Nel 1977, a Torremaggiore, d. Francesco Vassallo fondo il Cenacolo. Nel 1980,
a Trani, Dora Aletti diede avvio all’lstituto secolare delle Rogazioniste Missionarie. Nel 1982, a Terlizzi, p.
Pancrazio Nicola Gaudioso fondo la Fraternita Francescana di Betania e a Corato sorsero le Piccole Figlie della
Volonta Divina. Nel 1984, a Ruvo, comparvero le Discepole di Volto Santo e nel 1987, a Valenzano, ancora d.
Domenico Labellarte fondo I'Istituto secolare dei Sacerdoti e Servi della divina misericordia, e a San Giovanni
Rotondo fu istituito il monastero delle Clarisse Cappuccine della Resurrezione. A questo fece seguito, nel 1995
il monastero delle stesse Clarisse cappuccine, ad Alessano, nel punto pil ad oriente dell’ltalia. Frattanto, nel
1991, a Foggia, mons. Giuseppe Casale diede vita alla Fraternita di San Giovanni Apostolo per la nuova
evangelizzazione. Infine nel 1997, a Foggia, p. Antonio Saracino fondo la comunita “Maria stella
dell’'evangelizzazione”, e a Torremaggiore d. Francesco Vassallo diede avvio al movimento missionario
cenacolisti.

Va ricordato pure I'intenso movimento ecumenico, originato dai padri Domenicani, della basilica di San Nicola
di Bari, oltre che con I'Istituto teolo-gico menzionato, ancor prima con quella cappella per gli orientali,
organizza-ta nella cripta della basilica nel 1965 e poi con il Centro ecumenico con il suo periodico Odigos e la
collana dei suoi “quaderni”, con gli incontri e i colloqui ecumenici, infine con i viaggi verso le Chiese
dell’Oriente.

Per completare questa panoramica storica del cattolicesimo in Puglia nei decenni post-conciliari a conclusione
del Novecento, bisogna menzionare la dif-fusione nelle diocesi pugliesi dei movimenti nazionali e
internazionali di Comunione e Liberazione, i Focolarini, i Neocatecumenali, i Cursillos de cri-stianidad, I'Opus
Dei, ma pure il rilancio significativo dell’Azione Cattolica.

A sostenere e incoraggiare tutto questo ricco insieme hanno contribuito le visite pastorali dei papi, a partire
dalla prima di Paolo VI nella notte di Natale del 1968, a Taranto, a quelli di Giovanni Paolo I, cominciando
dalla visita compiuta ad Otranto nel 1980.



Tutti questi avvenimenti, ciascuno a suo modo, hanno espresso una crescita culturale nelle diocesi e, a loro
volta, hanno aperto piste ulteriori di svi-luppo, nel contesto dell’azione promozionale della Conferenza
Episcopale Italiana, e hanno segnato linee di programmazione pastorale per una Puglia anch’essa in
trasformazione. In essa, infatti, si avvertono fortemente i processi si secolarizzazione e I'urgente bisogno di
nuova evangelizzazione.

In questi scenari di cambiamento lo stile del vescovo molfettese Antonio Bello (1982-1993) e la spiritualita
dell’arcivescovo barese Mariano Andrea Magrassi (1977-1999) nonché la scoperta di santi, vescovi come
Nicola Riezzo (1904-1998), preti come Ambrogio Grittani (1907-1951), Raffaele di Miccoli (1887-1956) e
Ruggiero Caputo (1907-1980) di Barletta, Ugo De Blasi (1918-1982) di Lecce e, laici come Giovanni Modugno
di Bari (1880-1958), infine la bea-tificazione della suora carmelitana Elia di San Clemente, a Bari, il 18 marzo
2006, diventano una proposta e una provocazione per i cattolici pugliesi alle soglie del terzo millennio.

Bibliografia

R. De Simone, Il cinquantesimo del Pontificio Seminario Regionale Pugliese, Molfetta 1961; M. Rosa, Diocesi
e vescovi del Mezzogiorno durante il viceregno spa-gnolo: Capitanata, Terra di Bari e Terra d’Otranto, in Studi
storici in onore di Gabriele Pepe, Bari 1969, 531-580; E. Boaga, La soppressione innocenziana dei piccoli con-
venti d’ltalia, Roma 1971; G. Girgensohn, Dall’episcopato greco all’episcopato latino nell’ltalia meridionale, in
La Chiesa Greca in ltalia dall’'VIll al XVI secolo. Atti del Convegno storico interecclesiale. Bari 30 aprile - 4
maggio 1969, |, Padova 1973, 25-43; A. Pertusi, La Chiesa Greca in ltalia, in Problemi di storia della Chiesa.
Lalto Medioevo, Milano 1973, 99-128; S. Palese, Pratiche magiche e religiosita popolare in Terra di Bari
durante I'epoca moderna, in Scritti demolinguistici, Bari 1978, 221-242; Id., Visite Pastorali in Puglia: storia
religiosa e azione pastorale nel Mezzogiorno, «Archiva Ecclesiae» 22-23 (1979-1980) 379-401; Id., Ricerche
su quietisti, ex-quietisti

e antiquietisti di Puglia, in Problemi di storia della Chiesa nei secoli XVII-XVIII, Napoli 1982, 229-331; Id.,
Seminari, parrocchia e laicato nel pensiero dei vescovi puglie-si alla fine dell’Ottocento, ASP 35 (1982) 367-
399; Id., Diffusione del cristianesimo in Puglia, Trani 1983; Id., Seminari di Terra d’Otranto tra rivoluzione e
restaurazione, in Terra d’Otranto in eta moderna. Fonti e ricerche di storia religiosa e sociale, a cura di B.
Pellegrino, Galatina 1984, 107-188; Id., L'Episcopato pugliese dal concilio di Trento al concilio Vaticano I, in
Cronotassi, 53-74 (ristampato con qualche inte-grazione in Studi in onore di mons. Aldo Grazia, Molfetta 1986,
213-242); Id., Nicola Monterisi per i Pugliesi, in Chiesa e spiritualita di Nicola Monterisi nel Mezzogiorno. Atti
della IV Primavera di Santa Chiara Biblioteca Diocesana “Pio IX” Barletta 6-10 aprile 1984, a cura di S. Spera,
Roma 1985, 65-83; Id., Seminari di Terra d’Otranto durante la restaurazione, in Problemi di storia della chiesa
dalla restaurazione all’'u-nita d’ltalia. Atti del convegno di aggiornamento (Pescara 6-10 settembre 1982),
Napoli 1985, 409-431; Id., L'attivita dei Vincenziani di Terra d’Otranto nell’eta moderna. Fonti e metodo, in
Ordini religiosi e societa del Mezzogiorno moderno. Atti del Seminario di Studio (Lecce 29-31 gennaio 1986),
a cura di B. Pellegrino — F. Gaudioso, Il, Galatina 1987, 383-409; Id., Orientamento dell’episcopato pugliese
della prima guerra mondiale all’avvento del fascismo, «Sociologia» 21 (1987) 185-209, (gia in «Analisi Storica»
4 (1986) 165-189); Id., Spiritualita salentina nel Cinquecento. Osservazioni e proposte per la sua storica
comprensione, «Ricerche e studiin Terra d’Otranto» 3 (1988) 71-90; Id., Le dio-cesi del basso Salento nel '600:
aspetti pastorali e attivita religiosa, in Societa, con-giunture demografiche e religiosita in Terra d’Otranto nel
XVIlI secolo, a cura di B. Pellegrino — M. Spedicato, Galatina 1990, 201-227; Id., Geografia della santita puglie-
se nel XV secolo, RSR, 6 (1992) 83-96; Id., La ricerca storica sulla Chiesa in Puglia dal Tridentino al Vaticano I,
ibidem, 295-314;ld., Uepiscopato meridionale prima e dopo l'unita d’ltalia, ibidem, 7 (1993), 403-409; Id., Le



proposte educative della Chiesa in Puglia, in Chiesa e prospettive educative in Italia tra restaurazione e
unificazione, a cura di L. Pazzaglia, Brescia 1994, 825-848; Id., Storia religiosa della Chiesa di Puglia, in Ricerca
storica e Chiesa locale e Chiesa locale in Italia. Risultati e prospettive. Atti del IX Convegno di Studio
dell’Associazione Italiana dei Professori di Storia della Chiesa (Grado, 9-13 settembre 1991), Roma 1995, 305-
328; Id., Dall'amore per la patria alla difesa della civilta cristiana. La Conferenza Episcopale Pugliese negli anni
1940-1948, RSR 10 (1996) 395-408; Id., La Chiesa del Mezzogiorno nel Cinquecento predi-tridentino, in
Girolamo Seripando e la Chiesa del suo tempo, nel V centenario della sua nascita, a cura di A. Cestaro, Roma
1997, 83-103; Id., Censura fascista alla lette-ra pastorali di alcuni vescovi pugliesi negli anni della seconda
guerra mondiale, RSR 12 (1998) 377-386; Id., | modelli educativi di alcuni seminari pugliesi in eta moder-na,
«Annali di Storia dell’educazione e delle istituzioni scolastiche», 7 (2000) 21-41; Id., Vescovi visitatori nelle
province pugliesi per la riforma “tridentina” dei monasteri femminili, RSR 16 (2002) 291-315; Id., Puglia, DDI
| 209-223; P. Corsi, Lepiscopato pugliese nel medioevo: problemi e prospettive, in Cronotassi, 19-49; F.
Sportelli, Cultura ecclesiastica ed episcopato pugliese (1892-1908), ASP 39 (1986) 419-445; Id., Rilancio
culturale del clero pugliese agli inizi del Novecento, RSR 1 (1987) 160-186; Id., Modello culturale ecclesiastico
e stabilita del Seminario Regionale Pugliese (1915-1926), ibi-dem, 9 (1995) 307-347; Id., Il Pontificio Seminario
Regionale dagli anni Trenta alla ricostruzione post-bellica, in Ambrogio Grittani e la sua opera nella societa e
nella Chiesa del suo tempo, a cura di S. Palese, Roma-Monopoli 1999, 181-210; G. Otranto, Italia meridionale
e Puglia paleocristiane, Bari 1991; Vescovi e regione in cento anni di storia (1892-1992). Raccolta di testi della
Conferenza Episcopale Pugliese, a cura di S. Palese — F. Sportelli, Galatina 1994; O. Mazzotta, | conventi
soppressi in Terra d’Otranto nel decennio francese (1806-1815), Bari 1996; Id., Il naufragio dei chiostri.
Conventi di Terra d’Otranto tra restaurazione borbonica e soppressione sabauda, Nardo 2001; Id., La pazienza
tentata. La soppressione innocenziana dei piccoli conventi in Terra d’Otranto a meta Seicento, Galatina 2003;
M. Spedicato, Il mercato della mitra.

Episcopato regio e privilegio dell’alternativa nel Regno di Napoli in eta spagnola (1529-1714), Bari 1996; Id.,
“Al servizio della chiesa e della monarchia”. L'episcopato salen-tino nel secolo dei lumi e della rivoluzione,
Galatina 2006; G. Greco, La Chiesa in Italia nell’eta moderna, Roma-Bari 1999; M. Miele, | concili provinciali
del Mezzogiorno in eta moderna, Napoli 2001; S. Palese — F. Sportelli, Tre rettori del Pontificio Seminario
Regionale Pugliese: Corrado Ursi, Giuseppe Carata e Mario Miglietta, RSR 17 (2003) 329-340; Id. — Id.,
Orientamenti episcopali e ricostruzione civile in Puglia (1945-1948), in Chiesa e Azione cattolica alle origini
della costituzione repubblicana, a cura di F. Malgeri — E. Preziosi, Roma 2005, 303-335; | vescovi pugliesi al
Concilio Vaticano Il, a cura di C. F. Ruppi, Roma-Monopoli 2007; L.M. de Palma, Sulle tracce dei moderni-sti e
degli antimodernisti nell’ltalia meridionale. Il rinnovamento degli studi teolo-gici, RSR 22 (2008) 407-431.

Angelo Giuseppe Dibisceglia



