Andrea Grillo

IL RINNOVAMENTO
LITURGICO

TRA PRIMA E SECONDA
SVOLTA
ANTROPOLOGICA

Il presupposto rituale
nell’epoca del postmoderno

Catalogato
CEILBib

DELLA RIVISTA DI SCIENZE RELIGIOSE

EDIZIONI VIVERE IN
LIberd  Book



LIber4 - Book



Vo>

BIBLIOTECA ISTITUTO TEOLOGICO PUGLIESE BIB
2

- 7cIL.. 113.....

aon "

o

ild 00IDOTO31 OIfullSI V0310ITaia 3S3ITDn

L Iberd - Book



LIber4 - Book



PONTIFICIA FACOLTA TEOLOGICA DELL’ITALIA MERIDIONALE

ISTITUTO TEOLOGICO PUGLIESE
MOLFETTA

Quaderni della Rivista di scienze religiose

Comitato scientifico:
Salvatore Palese, direttore - Giovanni Ancona

Rocco D’Ambrosio - Giacomo Lorusso
Mauro Paternoster - Giovanni Ricchiuti - Pio Zuppa

L Iberd - Book



Edizioni VIVERE IN

Via di Acque Salvie, 1/A - Roma - Tel. e Fax 065943323

C.da Piangevino, 224/A - Monopoli - Tel. 0806907030 - Fax 0806907026
E-mail: edizioniviverein@tin.it

L Iberd - Book


mailto:edizioniviverein@tin.it

QUADERNI DELLA RIVISTA DI SCIENZE RELIGIOSE

ANDREA GRILL

IL RINNOVAMENTO LITURGICO
TRA PRIMA E SECONDA SVOLTA
ANTROPOLOGICA

Il presupposto rituale
nell’epoca del postmoderno

EDIZIONI VIVERE IN

L Iberd - Book



LIber4 - Book



Presentazione

Il traguardo cui mira il nostro Istituto e quello di diventare laboratorio
di ricerca scientifica e scuola di alta educazione teologica. Si tratta di un
processo in cui riflessione sul sapere cristiano e sua ripresentazione nel
contesto odierno interagiscono in maniera feconda e creativa. Questo se-
condo «quaderno» della avviata Rivista di scienze religiose lo esprime.

Andrea Grillo, del Pontificio Ateneo S. Anseimo di Roma, ha avuto
|’occasione di questa esperienza culturale nel convegno promosso dal Di-
partimento di Teologia pratica (12-13 marzo 2003) per ricordare, qua-
rantanni dopo, la costituzione Sacrosanctum Concilium del Concilio Va-
ticano Il (4 dicembre 1963). Va ringraziato Mauro Paternoster, professore
straordinario di Teologia liturgica, che ha organizzato I’iniziativa ed ha
seguito la pubblicazione dell’intero sviluppo delle lezioni tenute nel corso
del convegno, a Molfetta.

Le tematiche approfondite si collocano in quel filone di ricomprensione
della traditio liturgica delle comunita cristiane, che il Concilio Vaticano Il
ha recepito e rilanciato peraltro nel contesto ravvivato dallo sviluppo delle
scienze umane. |l sapere cristiano, infatti viene provocato dalla crescita di
queste ultime, che caratterizza I’antropologia del Novecento. Il senso recu-
perato dalla centralita del mistero della Pasqua del Gesu risorto e vivente
nel suo popolo, ha originato la ricerca dei significati dei riti con i quali i
cristiani ne fanno la «memoria» e dei modi con cui essi possono dire in
maniera partecipativa il suo attuarsi ogni giorno, fino alla fine dei secoli.

C’e da auspicare che siano molti a lasciarsi coinvolgere da queste ri-
flessioni e da questa ricerca, nel vivo farsi delle nostre comunita alle so-
glie del terzo millennio.

Pasqua 2004
Salvatore Palese
Direttore dell’Istituto Teologico Pugliese

L Iberd - Book



LIber4 - Book



Prefazione

Alla Margherita
appena sbhocciata:

ai suoi pasti gustosi

e ai suoi sogni incantati

«Malgrado la finzione della pagina bianca, scriviamo sem-
pre su pagine gia scritte».

M. De Certeaul

Chiunque si interroghi sulla recente riforma liturgica - con tutto cio
che essa ha significato per la Chiesa, movimentando con grande beneficio
le azioni e i pensieri di molti cristiani cattolici negli ultimi 40 anni - co-
stui non potra mai pretendere di venire a capo dell’oggetto del proprio
studio senza sollevare una questione fondamentale circa il rapporto tra
questo «atto di rinnovamento» del rapporto della Chiesa con la liturgia e
la nuova tendenza teologica che ha segnato il Novecento e che si e soliti
denominare «svolta antropologicax.

Pensare in modo significativo tale rapporto riguarda anzitutto la pos-
sibilita e la capacita di restare fedeli alla riforma; ancor piu, questa riela-
borazione critica appare quasi come una condizione di possibilita per
mantenere una continuita con lo spirito del movimento liturgico e con il
metodo attraverso cui esso ha cercato di affrontare - culturalmente e pa-
storalmente - la imbarazzante sfida che la «questione liturgica» aveva
lanciato alla Chiesa a partire dal XIX secolo.

Ma cio implica anche una grande fatica e una notevole conversione,
poiché tale intento dovrebbe avere la pretesa di non farci cadere vittime
di molti stereotipi, da tempo invalsi sia a proposito del movimento litur-
gico, sia circa la stessa «svolta antropologica». L’obiettivo di questo vo-1

1M. De Certeau, L’invenzione del quotidiano, Edizioni Lavoro, Roma 2001, 83.

L Iberd - Book



10/ Andrea Grillo

lume € infatti di portare a maggiore chiarezza la grande articolazione di
entrambi gli aspetti di tale questione, rispondendo a due domande ele-
mentari: che cosa e stato veramente il movimento liturgico? quale rap-
porto ha avuto con la «svolta antropologica»?

Per rispondere a tali domande non vorrei dimenticare una sorta di
«progressione del pensiero» da me fin qui elaborato a tale proposito. In
particolare vorrei ricordare - in successione - il cammino di avvicina-
mento alla impostazione teorica che qui appare quasi come lo sfondo del
discorso.

In primo luogo, la ricerca originaria deriva dalle indagini dedicate al
rapporto tra teologia fondamentale e liturgia2 con I’intento di portare alla
luce le connessioni - nascoste e palesi - tra I’atto rituale di culto e I’atto
di rivelazione/fede.

In secondo luogo, tale attenzione si e poi sviluppata, abbastanza gra-
dualmente, in una rilettura storica e teorica della teologia liturgica3 che
mi ha condotto a formulare una modello teorico di rapporto tra teologia e
rito, secondo una successione/scansione di presupposizione, rimozio-
ne/sovradeterminazione e reintegrazione.

In terzo luogo, la domanda sulla questione liturgica e pervenuta ad una
ricomprensione di tutto il movimento liturgico del XX secolo4 come
classico fenomeno della tarda modernita: al suo interno viene elaborato
un nuovo metodo della scienza teologica, capace di riscoprire e tematiz-
zare il rapporto fondamentale tra fede e rito.

Da ultimo, in questo volume, viene alla luce forse il nodo segreto e il
criterio ultimo di tutta questa vicenda fondamentale, liturgico-sistematica
e storico-metodologica: vale a dire il rapporto complesso tra movimento
liturgico e svolta antropologica5 Lo studio di questo rapporto, che é stato

"Cf A. GRILLO, Teologiafondamentale e liturgia. Il rapporto tra immediatezza e me-
diazione nella riflessione teologica, (Caro Salutis Cardo. Studi, 10), Messaggero, Abbazia
di S. Giustina, Padova 1995.

" Cf A. Grillo, Introduzione alla teologia liturgica. Approccio teorico alla liturgia e
ai sacramenti cristiani, (Caro Salutis Cardo. Sussidi, 3), EMP-Abbazia di S. Giustina,
Padova 1999.

4 Cf A. Grillo, La nascita della liturgia nel XX secolo. Saggio sul rapporto tra Mo-
vimento Liturgico e (post-)Modernita, Cittadella, Assisi 2003.

5Per questo tema specifico della «svolta antropologica», oltre che agli scritti gia citati,
rinvio in particolare a due saggi su K. Rahner, che hanno fatto emergere in modo piuttosto
netto la differenza tra «prima» e «seconda» svolta: cf A. Grillo, «Sacramenta propter
angelos?» Karl Rahner e un «principio» della sacramentaria di S. Tommaso, in «Ecclesia
Orans», 14, 1997, 391-412; Id., Karl Rahner versus Karl Rahner? La «prima» e la «se-

L Iberd - Book



Prefazione /11

largamente disatteso dalla teologia della seconda meta del secolo scorso,
riveste una particolare importanza al fine di poter tentare un bilancio
odierno, che intenda cogliere, sine ira ac studio, le istanze piu autentiche
della riscoperta liturgica degli ultimi decenni.

Confido che quest’ultimo passo - quasi come I’ultimo atto di una pic-
cola «tetralogia» - sappia contribuire almeno un poco al chiarimento di
tutto I’itinerario precedente e, soprattutto, possa risultare in grado di apri-
re nuove prospettive di rilettura sia della nuova scienza liturgica contem-
poranea, sia del nobile impegno liturgico-pastorale della Chiesa post-
conciliare, sia della esperienza rituale della fede, nella quale il cristiano
postmoderno puo (ri-)scoprire la verita di sé, del mondo e di Dio.

Dedico il libro alla mia piccola Margherita, nel suo primo giorno di
vita.

Savona, 27 giugno 2003

concia» svolta antropologica, in J. DRISCOLL (ed.), «Imaginer la théologie catholique»,
permanence et transformations de la foi en attendant Jésus-Christ. Mélanges offerts a
Ghislain Lafont, (Studia Anselmiana, 129), Centro Studi S. Anseimo, Roma 2000, 101-
122.

L Iberd - Book



LIber4 - Book



Introduzione

«Mentre il “de homine”, per la teologia a tradizione meta-
fisica, si svolgeva “in theologia”, nella teologia attuale € la
“teleologia” che si svolge nel “de homine”».

' G. Pattarol

L’invito a tenere tre conferenze sul tema del «rinnovamento liturgi-
co», rivoltomi gentilmente dal prof. Mauro Paternoster dell’Istituto Teo-
logico Pugliese di Molfetta, nei giorni 12-13 marzo 2003 - nonché la
successiva richiesta da parte del Prof. Salvatore Palese, di farne una pub-
blicazione organica, da inserire nei «Quaderni della Rivista di Scienze
Religiose» - mi ha spinto ad affrontare in modo piu pieno e completo la
avvincente questione del rapporto tra la scienza liturgica tardo-moderna
- ossia I'unica forma di sapere liturgico ad aver rivendicato esplicita-
mente uno statuto teologico alla azione liturgica - e la svolta antropologi-
ca della teologia del XX secolo. In effetti, molto spesso questo rapporto e
stato gravemente frainteso, almeno in due diverse direzioni:

- Da un lato, si e ritenuto che, di fronte alla svolta antropologica rap-
presentata dalla teologia del ’900 - riletta, attraverso uno schematismo
anti-modernista, come un vero attentato alla autenticita del sapere teolo-
gico - la scienza liturgica dovesse essere interpretata o come radical-
mente (e provvidenzialmente) «antitetica» 0 come sostanzialmente (e
drammaticamente) «sintonica». Il lungo dibattito sul metodo, sull’oggetto
e sulla stessa legittimita di una scienza liturgica ha attraversato tutta la

1G. PATTARO, La svolta antropologica. Un momento forte della teologia contempo-
ranea (Nuovi Saggi Teologici, 29), edd. M.C. Bartolomei - A. Gallas, EDB, Bologna
1990,35.

L Iberd - Book



14/ Andrea Grillo

prima meta del XX secolo e oggi, nelle ricostruzioni degli storici, con-
sente le riletture piu diverse del movimento liturgico e del suo orienta-
mento ideologico: esso appare talvolta come una razionalizzazione quasi
«illuministica» della tradizione autentica, e quindi come un alleato della
svolta antropologica; in altri casi esso viene visto invece come una forma
di riproposizione deH’intransigentismo ottocentesco e della reazione an-
timoderna, e pertanto come distonico e addirittura antitetico allo spirito e
alle intenzioni della svolta antropologica.

- D’altra parte, la stessa svolta antropologica, sia pure nella diversita
delle valutazioni di cui continua ad essere oggetto, non é stata quasi mai
considerata nella sua «componente liturgica»: e stata invece valutata co-
me un fenomeno a-liturgico ed extra-liturgico, che poi secondo alcuni
avrebbe fatto sentire il suo influsso anche sui liturgisti della prima o della
seconda generazione. Al contrario, per noi sara interessante notare come
Il movimento liturgico sia nato contestualmente ad un «interesse antro-
pologico» molto originale, che entrera nel discorso teologico ufficiale
solo molto piu tardi, e che puo a buon diritto configurarsi nei termini di
una «seconda svolta antropologica», da affiancare alla «prima svolta an-
tropologica» e rispetto alla quale mantiene differenze e peculiarita del
tutto significative.

In un certo senso, questa prima delucidazione terminologica e storica
intende additare un fatto di grande rilievo, ma troppo spesso disatteso e
trascurato: cioé che il lavoro teologico dei liturgisti - in ragione delle
particolarita dell’oggetto di cui erano (e sono) chiamati a dar ragione - €
stato costretto a riferirsi al tema antropologico secondo uno stile e un
metodo irriducibile a quello che veniva introdotto in altri ambiti del sape-
re teologico del tempo. Nelle ricostruzioni storiche piu diffuse, invece, si
e scelto - per ovvi motivi - di dividere i fronti del movimento liturgico
per uniformare I’interlocutrice svolta antropologica. Il mio intento sara
invece, in questo lavoro, proprio quello opposto: per unificare la inter-
pretazione del movimento liturgico e del rinnovamento rituale ad esso
collegato, sar0 costretto ad articolare la svolta antropologica a due livelli,
in due momenti e in due stili, quello della prima svolta antropologica e
quello della seconda svolta.

In altre parole, mentre si € soliti dividere il movimento liturgico in due
fronti, per salvare un’unica interpretazione della svolta antropologica, io

L Iberd - Book



Introduzione /15

vorrei differenziare la svolta antropologica per recuperare una visione
unitaria - per quanto articolata - del movimento liturgico. Questa opera-
zione ermeneutica non solo mi sembra plausibile, ma mi pare possa anche
offrire qualche non piccolo vantaggio alla ricerca storica e alla coscienza
teologica attuale, che spesso risulta pesantemente condizionata non da
«giudizi», ma da «pregiudizi» che tanto piu esercitano un’influenza sulle
argomentazioni quanto meno vengono tematizzati dalla ricerca. Potrem-
mo elencare qui di seguito almeno quattro di questi vantaggi, che potreb-
bero sortire dalla impostazione qui prescelta:

- una simile ricostruzione permette una piu fedele lettura del «feno-
meno liturgico» (del «dato» rituale in tutta la sua complessita e ricchez-
za), eliminando o almeno limitando ogni forma di «ideologizzazione» del
rito cristiano, di riduzione delle forme a contenuti o dei contenuti a for-
malismi;

- tale impostazione mira poi a recuperare tutta la profondita del «mo-
vimento liturgico», uscendo dallo stereotipo che lo comprende come una
semplice «preparazione» del Concilio; proprio evitando una retroproie-
zione della coscienza maturata successivamente, questo metodo si propo-
ne di riscoprire la freschezza originaria della questione liturgica;

- il metodo adottato cerca di acquisire un criterio di lettura diverso e
pit comprensivo di tutti i recenti imbarazzi che si manifestano di fronte
alla difficolta con cui la riforma liturgica viene recepita dalla vita cristia-
na ordinaria, e puo cosi interpretare in modo piu efficace le diverse forme
di «fuga» dalla questione liturgica (0 nostagiche o relativistiche) con cui
si fa evidente questa mancata recezione della piu originaria preoccupa-
zione dei liturgisti dell’inizio del XX secolo;

- infine, esso porta alla luce in modo piu chiaro ed esplicito una inter-
na articolazione del cosiddetto «fronte» della svolta antropologica, co-
gliendone aspetti meno evidenti o addirittura dimenticati. Il risultato di
una distinzione tra prima e seconda svolta antropologica vorrebbe essere
cosi non soltanto importante per una rilettura del movimento liturgico e
della coscienza rituale della Chiesa contemporanea, ma anche come rico-
struzione interna della vicenda teologica del XX secolo.

In vista di questi guadagni - che si dispongono sui due lati della rela-
zione, ossia dalla parte del «movimento liturgico» e dalla parte della

L Iberd - Book



16/ Andrea Grillo

«teologia della svolta antropologica» - vorrei articolare il mio percorso in
tre passi fondamentali: anzitutto (cap. 1) vorrei formulare una sorta di in-
troduzione allo status quaestionis, mediante la quale mi avvicinerei al
tema centrale - quello del rapporto tra movimento liturgico e svolta an-
tropologica - muovendo da temi concreti e diretti, formulando alla fine di
questa prima tappa la tesi centrale del lavoro.

Nella fase successiva (capp. Il-1l11) vorrei mostrare alcuni dei princi-
pali presupposti teorici di questa lettura, evidenziando concretamente |
pregi e i difetti di una acquisizione irriflessa della svolta antropologica
all’interno del «sapere liturgico» moderno. Infine, (capp. IV-V), vorrei
chiarire come la articolazione del sapere teologico contemporaneo secon-
do una differenziazione tra prima e seconda svolta antropologica permetta
al sapere liturgico di maturare due diversi guadagni:

- anzitutto la possibilita di cogliere la unita del movimento liturgico
nelle sue tre diverse fasi (storicamente e teoricamente distinte), rileggen-
do cosi, all’interno di esse, anche la riforma come «una fase» del movi-
mento liturgico, e non soltanto come il suo punto di arrivo e di compi-
mento;

- poi, e in conseguenza del primo punto, la capacita di individuare con
maggior chiarezza la differenza tra riforma liturgica e iniziazione/for-
mazione liturgica, come compiti diversi per un vero «rinnovamento» li-
turgico, che solo da questa differenziazione articolata e organicamente
ricompaginata puo trarre tutta la forza e I’ispirazione necessaria.

Dal percorso complessivo dovrebbe risultare - in modo spero convin-
cente e attraente - il grande contributo che il movimento liturgico ha sa-
puto dare ad una piu piena e radicale comprensione della dimensione an-
tropologica dell’atto di fede, capace di reggere alla duplice tentazione di
riduzionismo, cosi tipica tanto di ogni antropologia anti-teologica, quanto
di ogni teologia anti-antropologica.

L Iberd - Book



Capitolo primo

Questione liturgica
e svolta antropologica: per uno status
qguaestionis

«Cio che opera nell’azione liturgica, che prega, che offre e
agisce non ¢ 1’“anima”, non /’“interiorita”, bensi I "“uomo”».
R. Guardinil

Questo primo capitolo si occupa di istruire in modo semplice e diretto la
delicata (e largamente disattesa) relazione tra movimento liturgico e svolta
antropologica, e lo fa in tre tappe: anzitutto riflettendo sul nocciolo della
novita della questione liturgica nel XX secolo (8§ 1), poi interrogando il dif-
ficile rapporto tra fede e religione nella tradizione teologica recente (8 2) e
da ultimo formulando la tesi qualificante la ricerca, ossia la individuazione
nella differenza tra una prima e una seconda svolta antropologica del crite-
ro piu adeguato per una ermeneutica che sappia cogliere il senso del rin-
novamento liturgico degli ultimi decenni, come anche le sue difficolta e le
sue benemerenze.

1. La «questione liturgica» sul celebrare rituale:
il problema della risposta e I’imbarazzo della domanda

«Perché voi mi domandate cio che non si deve domandare?».
F. Dostojewskij

In una famosa pagina del grande romanzo Delitto e castigo, F. Do-
stojewskij ci propone un dialogo tra Sonja e Raskolnikov - pervaso da un
delicato equilibrio tra interrogatorio e confessione - che culmina con unal

1R. Guardini, Formazione liturgica. Saggi, Edizioni O.R., Milano 1988, 21.

L Iberd - Book



18/ Andrea Grillo

risposta della protagonista femminile, la quale chiede al giovane assassi-
no con tono deciso: «Perché voi mi domandate cio che non si deve do-
mandare?».

Anche noi, nell’introdurre il nostro piccolo itinerario sulla correlazio-
ne tra questione liturgica e svolta antropologica, dovremmo cercare sem-
pre di percepire - in un certo senso e con le dovute distinzioni - I’insidia
di quella possibile contro-domanda e la sfida di quella obiezione radicale.
Non perche sia sbagliato - come era per Raskolnikov - sollevare la que-
stione che ci sta a cuore intorno alla giustificazione ultima del celebrare
cristiano, ma poiché risulta molto complessa la ragione per cui noi sen-
tiamo il diritto e persino il dovere di sollevare a tutti i costi tale questione.

D’altra parte rimane altrettanto decisivo il fatto che non possiamo non
porre - a noi stessi e agli altri - tale domanda, poiché ne va della autenti-
cita non soltanto della liturgia che celebriamo, ma ancor piu della fede
che crediamo. In altri termini, la domanda sul «perche i cristiani celebra-
no» - che sintetizza bene I’interrogativo centrale e purtroppo presto di-
menticato del movimento liturgico - contraddistingue il modo con cui la
fede si presenta e si interpreta nell’ultimo secolo, qui in Europa. Se ab-
biamo un problema nel rispondere alla domanda sul perché i cristiani ce-
lebrano, dobbiamo ancor prima sentire un certo imbarazzo (e un non pic-
colo disagio) per il fatto stesso di dover porre tale questione. Pertanto,
prima di trovare una risposta alla domanda, cerchiamo anzitutto di capire
le motivazioni piu profonde della domanda stessa.

Perché e da quando ci poniamo la domanda
sul «perche celebrare» ?

Come é stato messo bene in luce da studi recenti2 la domanda sul
«perché celebrare» - che individua nella sua essenza I’emergenza moder-
na della questione liturgica - risulta piu recente e in certo modo «tardiva»
rispetto a quelle sul «come», sul «che cosa» celebrare. Dovremmo dire
che tale domanda é la prova stessa della sorprendente modernita della
«questione liturgica», intesa come interrogazione - inedita nella sua radi-

" Mi riferisco soprattutto a G. BONACCORSO, Celebrare la salvezza. Lineamenti di li-
turgia, EMP, Padova 1996, e A. Catella, Dal che cosa e perché al come si celebra, in
Aa.Vv., L'arte del celebrare, C.L.V. Ed. Liturgiche, Roma 1999, 9-20.

| Iber4

Book



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis /19

calita - intorno al celebrare cristiano e alla sua pertinenza al fondamento
della fede. Inedita, perché scaturita da un mondo che per la prima volta
poteva interpretarsi come rigorosamente «ateo» e naturalmente «indiffe-
rente» in materia religiosa. 1l lavoro teorico e teologico di uomini come
Gueéranger, Festugiere, Casel, Guardini, Vagaggini, Marsili puo essere
interpretato e compreso solo sulla base di questa nuova domanda sul
«perché i cristiani celebrano». E in un clima di forte mutazione storico-
culturale e antropologica che poteva sorgere - non prima del XIX e XX
secolo - la domanda sul perché del culto rituale: per rispondere ad essa e
alla sua novita imbarazzante nacque il movimento liturgico e si sviluppa-
rono i primi germi di una riforma liturgica ed anche di una teologia litur-
gica.

La novita di una tale disciplina consistette proprio nell’aver assunto la
domanda piu radicale - quella sul «perché» del culto rituale - e di aver
tentato di rispondervi con tutta la competenza biblica, patristica, dogmati-
ca, ecclesiologica, storica, filologica e antropologica.

Prima non era stato cosi. Prima le domande sul celebrare si erano con-
centrate anzitutto sul «come» e sul «che cosa». Il «<modo» e 1 «oggetto»
della celebrazione assorbivano totalmente la attenzione e la competenza
dell’esperto di riti.

Si puo dunque rilevare una certa tensione tra la natura del cele-
brare - che e tradizionale per essenza - e il fatto di sollevare la domanda
sul perché si celebra - che deriva da un mondo post-tradizionale, ossia
che non sa piu riconoscere né sopportare alcuna tradizione, quando essa
non sia chiarita e giustificata da una ragione universale, capace di proce-
dere appunto «di perche in perché». Questa consapevolezza complessa,
che ci fa intendere il retroterra della domanda che stiamo ponendo a noi
stessi, non é una inutile complicazione a fronte di una esperienza sempli-
ce, ma e piuttosto I’unica via per capire tutta la complessita della dimen-
sione celebrativa cristiana da mediare di fronte alla (e a favore della)
cultura civile e religiosa di oggi. Alla luce di questa consapevolezza po-
tremo meglio capire che cosa possiamo chiedere alla Bibbia e alla Tradi-
zione e che cosa invece esorbita propriamente dalla esperienza che in
quei testi e in quei contesti si é depositata e ci e stata trasmessa.

Scomporremo pertanto la nostra domanda sul «perché» del celebrare
cristiano in tre sotto-domande, che rivolgeremo anzitutto alla Bibbia, poi
alla Tradizione e infine alla coscienza di Fede.

L Iberd - Book



20 / Andrea Grillo

Che cosa risponde la Bibbia al nostro perché?

A questa prima sotto-questione saremmo tentati di dare una risposta
molto drastica: forti delle considerazioni fatte poco sopra dovremmo
ammettere che la Bibbia, a tutta prima, non sembra avere nulla da dirci
sul perché i cristiani celebrano, poiché essa parla completamente immersa
nell’orizzonte di una esperienza ordinariamente e ovviamente cultuale. Le
risposte che essa ci offre sono tutte interne alla evidenza del celebrare
come modo ordinario del rapporto con Dio.

Per la Scrittura e «ovvio» che il rapporto con il Dio di Abramo, di
Isacco e di Giacobbe, con il Dio di Mosé e con il Dio di Gesu Cristo deb-
ba passare necessariamente attraverso il culto rituale. Essa presuppone
una risposta positiva e convincente alla nostra domanda, ma non tematiz-
za mai questa risposta nel suo centro, cosa che per noi € molto imbaraz-
zante.

Questa affermazione, tuttavia, se restasse la nostra prima e ultima pa-
rola su questo tema, sarebbe una affermazione troppo semplicistica e in
fondo falsa. Infatti, pur essendo necessaria una grande coscienza della di-
versita culturale nella quale si colloca quel testo biblico e il nostro conte-
sto vitale, possiamo trarre dai «detti e fatti di Gesu» e dagli «atti e discor-
si delle comunita cristiane primitive» una certa tendenza alla interpreta-
zione del rapporto tra culto e vita, tra fede e culto. Proprio grazie alla av-
vertenza - troppe volte dimenticata - circa la assenza di una esplicita
intenzione di rispondere alla «nostra» domanda sul perché celebriamo,
possiamo desumere facilmente le oscillazioni del nostro giudizio sulla
«intenzione del testo».

Comunque sia, la piu importante avvertenza che dovremmo valorizza-
re in questo rapporto con la Scrittura € quella che capovolge la prospetti-
va delle nostre attese, e fa della celebrazione liturgica il presupposto della
lettura biblica. C’e infatti qualcosa di irrimediabilmente sbagliato nell’at-
teggiamento con cui cerchiamo nella Bibbia il criterio per rispondere al
nostro interrogativo sul «perche i cristiani celebrano», poiché I’accesso
alla Bibbia ha gia la celebrazione rituale come uno dei suoi registri di ap-
proccio, e come tali essi risultano originari e inaggirabili. Sarebbe utile,
proprio per arricchire la riflessione di oggi, non usare la Scrittura come
un codice, come un dizionario, come un prontuario, ma saperla riscoprire
anzitutto nella celebrazione e come celebrazione. La prima notizia utile
per rispondere alla nostra questione e dunque la seguente: la Scrittura

L Iberd - Book



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 21

non ci dice esplicitamente percheé il cristiano celebra, proprio perché é
essa stessa parte essenziale di questa celebrazione e solo in questo atto
rituale di culto puo essere colta nella sua verita ultima.

Che cosa risponde la Tradizione?

Per venire alla nostra seconda sotto-domanda, dobbiamo chiarire che
la tradizione non é anzitutto «cio che ci separa dalle origini cristiane», ma
piuttosto cio che puo congiungerci ad esse! Questa consapevolezza inve-
ste anch’essa la celebrazione e i suoi motivi di nuova luce. Essa presenta
il sorgere della riflessione teologica come una successione di risposte al
«come celebrare», al «che cosa celebrare» e solo da ultimo al «perché
celebrare». E la tradizione pil recente, quella dell’ultimo secolo e mezzo,
a condurci quasi per mano a prender coscienza di questa domanda fon-
damentale sul culto rituale, che costituisce appunto il cuore stesso della
«questione liturgica»3 La domanda che solleviamo indica una profonda
modificazione non solo culturale, ma teologica, nel modo di concepire e
di vivere la fede. Proprio a partire dal momento in cui é stato possibile
vivere la vita indipendentemente da ogni fede, e emerso come problema
- urgente per il cristianesimo stesso - quello della irrinunciabilita di
quelle pratiche - sempre anche sociali, comunitarie, festive, estetiche, ma
soprattutto rituali e cultuali - con cui il cristiano esprime e sperimenta la
propria relazione con Dio Padre, Figlio e Spirito Santo.

La Tradizione risponde alla domanda sul «perché i cristiani celebra-
no» facendoci riscoprire la inseparabilita tra «forma» cristiana e «conte-
nuto» cristiano. La stessa Tradizione attesta la grande «giovinezza» di
questa acquisizione. Potremmo dire che soltanto nella seconda meta del
XX secolo vediamo che la tradizione ecclesiale recepisce la questione
intorno al «perché celebrare» al suo livello piu alto. Scopriamo infatti
come il magistero ecclesiale della prima meta del secolo XX - in parti-
colar modo nella fondamentale tappa costituita dalla enciclica di Pio Xl
Mediator Dei (1947) - dimostri bene la portata «ricostruttiva» e «fonda-
mentale» che in questo campo ha avuto il ripensamento del culto sacra-

3 Cf A. Catella, Dalla Costituzione conciliare «Sacrosanctum Concilium» all’enci-
clica «Mediator Dei», in Aa. Vv., La Mediator Dei e il Centro di Azione Liturgica: 50
anni alla luce del movimento liturgico (= Biblioteca “Ephemerides liturgicae”. Sectio pa-
storalis, 18), C.L.V. Ed. Liturgiche, Roma 1998, 11-43.

L Iberd - Book



22 [ Andrea Grillo

mentale, che il movimento liturgico ha prima suggerito e poi in qualche
modo ha saputo «imporre» alla Chiesa cattolica, contro la rimozione im-
plicita che essa tendeva a promuovere quasi come condizione del pro-
gresso spirituale.

La riflessione sul ruolo de\Vatto di culto acquisisce infatti i suoi rifles-
si piu luminosi soprattutto nella formazione spirituale del cristiano. E
proprio questo é stato il «fronte» piu caldo del dibattito nei primi decenni
del secolo, tra coloro che sostenevano la riscoperta della liturgia (come
Festugiere, Beauduin, Casel, Guardini ecc.) e coloro che vedevano in
questa riscoperta una insidia, una perdita, talvolta addirittura un esplicito
tradimento della nobile tradizione spirituale cominciata nel medioevo e
compiutasi nella spiritualita moderna e barocca (tra cui ad es. Navatel,
Priimm e i coniugi Maritain)4.

Il riflesso che il magistero offre di questa disputa, e che in qualche
modo risolve non tanto in un documento, quanto nella progressione di
documenti (dalla Mediator Dei alla Sacrosanctum Concilium fino ai te-
sti della riforma liturgica) e assai significativo: la Mediator Dei ci offre
un quadro estremamente vivo e articolato delle ancora forti preoccupa-
zioni che il movimento liturgico sollevava nel corpo ecclesiale, quasi a
voler costituire la «sostituzione» di una spiritualita individuale, interiore
e soggettiva, con una spiritualita comunitaria, esteriore ed oggettiva. Si-
gnificativamente la Sacrosanctum Concilium dara una risposta - in
parte solo implicita e indiretta - cambiando registro, non parlando piu
teoricamente e definitoriamente, ma narrativamente e in qualche modo
«patristicamente». | pregi e i limiti di questa «soluzione» hanno lasciato
nella teologia una grande eredita e un grande buco nero: anche per que-
ste ragioni di fondo, la affermazione della decisivita di una «spiritualita
liturgica e sacramentale» non ha ancora trovato adeguate categorie con-
cettuali per essere veramente pensata fino in fondo nella sua natura di
esperienza fondamentale per la spiritualita cristiana, sebbene rimanga
una dimensione spesso evocata - purtroppo anche solo retoricamente -
come una necessaria integrazione della esperienza spirituale «ordina-
ria», che e quasi sinonimo di «non sacramentale» e «non liturgica».
Questa vicenda e specchio fedele della perdita del rapporto tra «forma»

4 CfF. Brovelli (ed.), Liturgia: temi e autori. Saggi di studio sul movimento liturgi-
co, C.L.V. Ed. Liturgiche, Roma 1990. Per una sintesi storica della questione, vedi anche
L. Artuso, Liturgia e spiritualita. Profilo storico (Caro Salutis Cardo. Sussidi, 4), EMP
Abbazia di S. Giustina, Padova 2002.

L Iberd - Book



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 23

celebrativa e «contenuto» cristologico dell’atto di fede e del vissuto spi-
rituale e mostra inequivocabilmente la domanda antropologica che e
sottesa al lavoro del movimento liturgico.

Come risponde Catto difede?

Siamo arrivati al nostro terzo sotto-interrogativo, ossia alla necessaria
risposta che I’atto di fede puo dare alla nostra domanda. Se la Scrittura
presuppone la nostra risposta come ovvia e scontata, se la Tradizione ha
scoperto al proprio interno la tentazione di rimuovere la dimensione cele-
brativa da cio che e essenziale alla fede, ora I’atto di fede, nella sua rifles-
sione su di sé, in quanto risposta a cio che la Scrittura e la Tradizione of-
frono come proprio contenuto, puo tentare una risposta che riscopra la
pertinenza del celebrare rituale al fondamento dell’esperienza cristiana, e
percio risponda al «perché» i cristiani celebrano la propria fede.

Se, come abbiamo visto, la «liturgia» - come dimensione teologica - €
una «invenzione» dell’ultimo secolo, la «pretesa» piu significativa di que-
sta novita consiste nel rivendicare - da parte della celebrazione liturgica -
una originale dimensione teologica, ossia quella di essere «atto teologico».
Questo € il novum, che non puo essere compiutamente compreso solo in
termini di «rinascita patristica» o di «scrupolo pastorale», di «rigore filolo-
gico» 0 di «entusiasmo creativo». In esso viene detto qualcosa di cosi ori-
ginale e inedito, che modifica la comprensione stessa del rapporto con Cri-
sto e il ruolo che ha la antropologia in tale rapporto. Ma per questo é ne-
cessario pensare il rapporto tra fede e rito non soltanto in termini di «rifor-
ma», ma anche in termini di «iniziazione», e ci0 comporta non soltanto
I’aggiornamento dei riti alla fede, ma anche I’aggiornamento della fede ai
riti.

La riforma dei riti presume inevitabilmente come gia risolto il pro-
blema della rilevanza dei riti. Detto in altri termini, il valore comunitario
e pragmatico della liturgia non risulta assicurato prima di tutto da quello
che nella liturgia si dice o si fa, ossia dai testi o dalle rubriche, ma dal
valore culturale (antropologico e strutturale) che quei giochi linguistici
hanno sullaforma di vita del cristiano. Il rito religioso cristiano propone
il suo discorso sulla oggettivita, sulla eteronomia, sulla comunitarieta e
sulla pragmaticita della fede cristiana prima di tutto col semplice fatto di
essere quello che e (cioe un rito) e di essere cosi coni’e. Ogni riforma dei

L Iberd - Book



24 | Andrea Grillo

riti puo ritenere che il rito sia semplicemente rispecchiamento di un ordi-
ne concettuale e non invece che possa strutturare formalmente lo spazio
«culturale» per il discorso della fede. Il recupero di questa dimensione
della «formalita liturgica» e cio che oggi chiamiamo dimensione della
«iniziazione rituale», che deve essere accostata alla (e integrata con la)
dimensione di «riforma».

Sotto questo profilo, allora, il giudizio sul rito religioso della liturgia
puo essere un discorso critico (in termini di valutazione, riscrittura e ri-
forma) soltanto se rimane capace di riconoscere la funzione strutturante
della liturgia non solo per la cultura antropologica, ma per la stessa possi-
bilita di una autentica tematizzazione teologica.

Anche storicamente, se la prima tappa e stata quella di riformare i riti,
essa tuttavia, nonostante le apparenze, rimane la forma di approccio piu
tradizionale; la seconda, ben piu radicale, € invece quella di iniziare ai
riti. La prima fase, nella sua essenziale ingenuita, deve ritenere che il
problema che il rito propone al mondo moderno sia semplicemente quello
di una mancanza di rispecchiamento e di rappresentazione del teologico
rispetto alla cultura e alla societa mutata. La seconda fase avverte invece
che la difficolta e ben piu profonda e attiene al senso stesso del rito in
quanto tale per I’'uomo e per il cristiano contemporaneo. Una riforma dei
riti puo essere completata soltanto con la accresciuta coscienza del biso-
gno di una iniziazione ai riti, ossia del riconoscimento al linguaggio ri-
tuale di una certa autonomia rispetto alle teorie razionali e alle prassi fun-
zionali, capace di strutturare originariamente il soggetto cristiano. La
«aporia liturgica» sta tutta in questa complessa articolazione de\Yaggior-
namento cui la liturgia deve essere oggi sottoposta. Una piena coscienza
di questa connessione tra fede e rito dimostra che la risposta alla doman-
da sul «perché i cristiani celebrano» comporta inevitabilmente il ripensa-
mento sia del «che cosa» che del «come».

Potremmo dire, in conclusione, che I'immagine della successione
delle domande, con cui abbiamo iniziato a rispondere alla nostra questio-
ne principale, si rivela alla fine uno strumento utile, ma con qualche ri-
schio. Esso potrebbe indurre a pensare - cosa tutt’altro che rara - che la
domanda sul «perché» di fatto superi le domande sul «che cosa» e sul
«come». E vero il contrario. Una risposta al perché i cristiani celebrano
(potremmo dire una antropologia teologica del culto) rilancia il discorso
sulla teologia del culto (sul che cosa celebrano) e sulla concreta celebra-
zione cultuale (il come si celebra), dove il ruolo della forma appare fi-

L Iberd - Book



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 25

nalmente in tutto il suo valore fondante. Superare il «rubricismo» non si-
gnifica disattendere le «rubriche», anzi significa riscoprirne tutta la pro-
fondita «formale». Infatti, non si supera il formalismo accantonando le
forme, ma solo illuminandole di nuova luce e ripensandone radicalmente
il valore fondante.

Il salto di qualita e la riscoperta dellaforma

Come abbiamo visto, una risposta alla domanda sul «perché i cristiani
celebrano» non puo semplicemente usare la Scrittura, la Tradizione o
|”atto di fede come fonte, ma deve anzitutto riscoprire il valore della cele-
brazione per I’accesso alla Scrittura, il valore della forma rituale per
I’accesso al contenuto cristologico, il valore della iniziazione come con-
dizione della riforma.

Solo quando riconosciamo che, per rispondere alla domanda sul «per-
ché il cristiano celebra», occorre che la esperienza celebrativa della fede
non stia semplicemente davanti a lui, ma che stia anche dietro di lui, die-
tro la Scrittura, dietro la Tradizione, dietro lo stesso atto di fede, allora
possiamo realmente rispondere senza pretendere di dire tutto, permetten-
do alla dialettica teologica di nutrire la vita di fede e non di sostituirsi ad
essa. La scoperta che il movimento liturgico ha introdotto nella coscienza
ecclesiale e proprio questa: la celebrazione non sta semplicemente «oltre»
il rapporto con la Scrittura, con la Tradizione e con la fede, ma anche «al
di qua» di tale rapporto, come una sua condizione di possibilita, non solo
come suo culmen, ma come suafons (cfr. SC 10).

Per tornare alla prima immagine di questo paragrafo, potremmo dire
che e proprio la coscienza della delicatezza della domanda sul «perché i
cristiani celebrano» ad aver suscitato la nuova comprensione della liturgia
che si e dispiegata lungo il secolo XX e che ancora sollecitera il secolo
XXI. Anche per la teologia, la corretta risposta alla domanda su questo
perché e sulla sua legittimita puo diventare una prospettiva arricchente,
fino ad assumere il valore di una «riconciliazione» tra fede viva e rito
(Vagaggini). Quando avra superato questa prova, anche della teologia si
potra dire cio che si afferma del Raskolnikov riconciliato, alla fine di De-
litto e castigo: «Alla dialettica era subentrata la vita».

L Iberd - Book



26 / Andrea Grillo

2. La teologia contemporanea e il tramonto della antitesi moderna
tra cristianesimo e religione

«Forse verra un tempo in cui si potra riparlare di religione
senza implicazioni negative e senza complessi, senza dover
arrossire... Ma oggi non é quel tempo».

K. Barth (1924)5

L’emergere della «questione liturgica» all’interno delle preoccupazio-
ni pastorali e spirituali della Chiesa, dal XIX secolo in poi, come abbiamo
visto sopra, ha suscitato una forte domanda di senso circa le prassi rituali
della Chiesa. Ed e proprio intorno a tali «pratiche» che la «svolta antro-
pologica» ha avuto qualcosa da dire. Ed anche in questo caso, € possibile
scoprire che vi é stata una («prima») svolta antropologica, che ha cercato
di rileggere anche tali pratiche mediante una sorta di antitesi tra fede e
religione, mentre un’altra tendenza della svolta antropologica (appunto,
quella che definiremo «seconda») ha tentato di recuperare il senso della
differenza tra fede e religione, senza cadere nelle forme di contrapposi-
zione e di antitesi in cui era caduto I’altro stile di pensiero. Bisogna dire,
pero, che anche in questo caso la prima svolta antropologica si trova
sbilanciata sul livello teologico dei contenuti, mentre la seconda svolta
mostra maggiore attenzione alle forme con cui la fede si esprime e fa
esperienza di sé. Cio ha comportato un movimento di pensiero e di cul-
tura teologica molto ampio, del quale dobbiamo brevemente occuparci.

La differenza trafede e religione

Dobbiamo ammettere che la autocomprensione della fede cristia-
na in una distanza-differenza-antitesi rispetto alla religione e nello
stesso tempo un dato tradizionale della coscienza cristiana e della ri-
flessione teologica - e come tale e irrinunciabile -, ma costituisce
anche il frutto ormai maturo di una forzatura moderna, dovuta alla
crisi del rapporto tra teologia e antropologia - e come tale e da sot-
toporre oggi ad accurata revisione. Discernere tra queste due dimen-

5 La citazione e tratta dallo scritto Unterricht in der christlichen Religion, Zirich,
Theologicher Verlag Zirich, 1985, p. 225, la cui edizione originaria e del 1924,

L Iberd - Book



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 27

sioni della questione e il primo passo necessario alla impostazione
della riflessione:

- In quanto dato tradizionale, tale distinzione comincia dal canone
neotestamentario (gia preannunciata dall’AT) e percorre i secoli della sto-
ria del cristianesimo come un filo rosso. Questa tensione tradizionale,
tuttavia, non ha pensato la religione e il cristianesimo con le nostre cate-
gorie moderne, che oppongono «purezza teologica» a «prevaricazione re-
ligiosa». Viceversa, questa tradizione sapeva bene che I’idea cristiana di
mediazione ha bisogno di essere articolata su diversi livelli: alla media-
zione cristologica legava necessariamente una mediazione sacramentale,
irriducibile alla prima, anche se non separabile da essa. La logica del sa-
cramento, del segno del culto e della santificazione, & anche necessaria-
mente una logica religiosa, ammette e pretende una mediazione preziosa
esercitata dal culto liturgico, dal mito e dal rito. Se si nega questo legame,
non si riesce a capire la limpida naturalezza - per noi sempre un po’ mi-
steriosa e faticosa - di tale passaggio tradizionale.

- In quanto forzatura moderna, la distinzione (divenuta «antitesi») tra
cristianesimo e religione assume il valore quasi di «trincea» per garantire
la originalita cristiana dalla (nuova) pretesa antropologica. Una religione
intesa come «proiezione del sentimento dell’uomo», come «cattura di Dio
da parte dell’'uomo», o come «invarianza strutturale» de\Yanthropos,
permette alla fede di autocomprendersi e di autogiustificarsi soltanto come
la antitesi di questa pretesa umana e la garanzia della differenza teologica.

E evidente che questa & una visione nuova, che pretende di rimuovere
la centralita di alcune mediazioni e che presume di poter guardare ai «se-
gni esteriori» della fede (alle fidei protestationes) come dall’alto, e con
un senso di sufficienza. Aspira a raggiungere un livello su cui tutte le
mediazioni siano ricondotte ad una sola, riducendo tutte le articolazioni
della fede alla mediazione cristologica. In particolare tende ad una «pu-
rezza trascendentale» che assume le forme o di una «teologia senza pre-
supposti» (Barth) o di una «potenza obbedienziale» (Rahner) ridotta al
pensiero o, peggio, alla filosofia.

Ma il progetto di garantire la trascendenza di Dio sulla base della scis-
sione radicale tra fede e religione era destinato a fallire perché viziato da

L Iberd - Book



28 / Andrea Grillo

intellettualismo e da astrazione rispetto ad una adeguata fenomenologia
dell’atto di fede. Preoccupato dalla urgente salvaguardia del «contenuto»,
tale sguardo finiva con il perdere la «percezione della forma». Non si crede
infatti per un «atto trascendentale», per un arretramento rispetto al religio-
S0, ma per un avanzamento rispetto ad esso. La fede si accende non evitan-
do le «sabbie mobili» del religioso e del sacro, ma attraversando e superan-
do la frattura che la esperienza religiosa solca nel «profano», senza alcuna
possibilita che cristianesimo e religione costituiscano due alternative, ma
considerando la fede cristiana come una ulteriorita possibile della esperien-
za religiosa. Tale esperienza religiosa non comanda la esperienza cristiana,
ma ne costituisce il terreno di appoggio e I’orizzonte di senso.

Recentissime espressioni teologiche, in diversi settori disciplinari, te-
stimoniano il progressivo allontanarsi della teologia dal principio della an-
titesi tra fede e religione. Teologi come Jiingel, Pannenberg, Lafont, Chau-
vet, Rizzi, Ruggieri, Sequeri, Terrin, Bonaccorso negli ultimi anni hanno
contribuito grandemente a riaccendere I’interesse per una indagine spregiu-
dicata proprio su questo «snodo» nascosto del discorso teologico moderno:
hanno indagato sulla preoccupazione un po’ ingenua di attribuire alla teo-
logia una posizione-postazione inattaccabile, con I’inevitabile opporsi di
una via «teologica» ad una via «antropologica», segnate entrambe dal di-
fetto di aver assunto un interlocutore umano troppo stilizzato cui presentare
il discorso su Dio. L’uomo che entra in relazione con Dio non comprende
se stesso al di la di cio che puo esprimere nella materialita sensibile di ex-
teriora signa. La consapevolezza di tale implicazione linguistica del pen-
siero teologico (e della esperienza di fede) ha portato la teologia piu avver-
tita a cogliere il vizio intellettualistico che ha segnato la prima svolta an-
tropologica.

La riscoperta del «fondo» religioso dellafede

Gli autori citati rappresentano in diversi contesti della ricerca teologica
attuale alcuni punti di riferimento di quella tendenza che potrebbe essere
chiamata seconda svolta antropologica, nella quale viene preso sul serio
cio che in filosofia é stata chiamata «svolta linguistica», ossia la coscienza
sempre piu acuta di una forma di dipendenza del pensiero dal linguaggio e
della esperienza dalla espressione. La fede e la sua protestatio mediante se-
gni (cioe la religione secondo la definizione della Summa Theologica di

| Iber4

Book



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 29

Tommaso) non stanno in un rapporto di gerarchia a priori, ma hanno piut-
tosto una relazione di cooriginarieta che impedisce alla teologia di poter
fare i conti con la religione (con il mondo del culto, del rito e del mito) in
modo sbrigativo e approssimativo, «a monte» rispetto al suo compito. Poter
decidere dei rapporti con la religione € uno dei risultati della fede, non uno
dei suoi principi.

La scissione tra fede e religione e stata, per la teologia del *900, a partire
dalla Epistola ai Romani di K. Barth, un modo per garantire la possibilita
della religionei Questo «atto religioso», di cui nessuno pud dubitare dopo
la lettura di appena alcune righe del Romerbrief puo essere salvato oggi
solo a patto di ricostituire I’unita tra religione e fede che in Barth era ga-
rantita dalla lunga sua consuetudine con quella tradizione che nel suo gesto
profetico veniva d’un tratto radicalmente negata.

Che cosa sia la fede posso apprenderlo solo dalla parziale «negazione»
della religione. Ma come il profano é negato dal sacro, cosi il santo puo ri-
conciliare con il profano soltanto se passa attraverso il fuoco del sacro, se
nega tematicamente e supera concretamente quella separazione. In questo
Barth ha sistematicamente dimenticato una regola ben evidente a Kierke-
gaard: «VI1 sono cose in cui ogni generazione ricomincia sempre daccapo».
L "accesso dal profano al santo comporta che ogni generazione resti capace
di separarsi dal profano nel sacro e di riconciliarsi con il profano separan-
dosi dal sacro grazie al santo; comporta che la fede resti sempre capace di
cominciare come religione, che non si vergogni dei suoi signa exteriora.

La differenza teologica del santo, per I’esperienza/espressione dell’uo-
mo, non e dunque mai una dimensione autosufficiente. Se pretende di reg-
gersi soltanto sulle proprie gambe, cade inesorabilmente. Il senso della dif-
ferenza teologica e invece custodito e garantito (e non prima di tutto mi-
nacciato e pervertito) dalla differenza antropologica del sacro. Quando la
differenza teologica pretende di autocostituirsi, al di fuori di ogni media-
zione religiosa, di fatto assume passivamente un orizzonte che proprio la
modernita |’ha spinta ad accettare, prima di tutto contro se stessa. Nella pu-
rezza di una autofondazione (e di una autopistia) la teologia non puo supe-
rare indenne neppure lo spazio di una sola generazione.

Cio che oggi tramonta necessariamente non € allora la distinzione tra
religione e fede, ma il suo carattere moderno di antitesi, come segno di una
comprensione della fede che gia risente di quella opposizione tra antropo-
logia e teologia che non é il baluardo della verita teologica, ma I’abbaglio
di una semplificazione anti-teologica. In effetti, la teologia moderna risulta

L Iberd - Book



30 / Andrea Grillo

profondamente segnata da questa identita conquistata in negativo: essa
sembra dover affermare i diritti di Dio contro quelli dell’uomo, ma resta
cosi vittima della impostazione moderna, in cui i diritti dell’uomo sono
pensati - non sempre e non da tutti i moderni - contro i diritti di Dio. Que-
sta contestazione della teologia mossa alla antropologia nella forma di un
capovolgimento, non comincia neppure ad affrontare il problema centrale
della teologia cristiana nel mondo moderno, che & quello di scovare in que-
sta opposizione e antitesi tra Dio e uomo non gia la chiave per la propria
autodifesa, ma il vizio essenziale della mentalita contemporanea, per anti-
teologica o teologica che essa voglia presentarsi.

La religione - purché assunta in una concezione non previamente squa-
lificata o addirittura «impresentabile» - costituisce una mediazione essen-
ziale per comprendere appieno il cristianesimo. Solo all’interno dell’ambi-
to religioso la distinzione della fede cristiana dalla religione puo manife-
starsi. Se invece essa e guadagnata prima di ogni momento religioso (nella
fittizia autoevidenza di un principio della coscienza o della esperienza o
della storia) essa prescinde completamente dalla mediazione umana, che
non puo essere solo di tipo intellettuale o etico, ma ha costitutivamente bi-
sogno di lasciarsi permeare da racconti mitici e prassi rituali. Questa di-
mensione mitico-rituale, che la tradizione teologica presupponeva e che la
modernita ha spesso o rimosso 0 sovradeterminato, oggi deve essere rein-
tegrata nel fondamento della fede. Cosi il cristianesimo pu0 veramente
dialogare con le religioni soltanto a patto di tornare a riconoscere, in se
stesso, tutta la serieta e la fondamentalita del proprio momento strettamente
religioso. Solo cosi il cristianesimo puo riconoscere davvero, nell’atto di
culto religioso, il «culmen et fons» di tutta I’azione della Chiesa.

Percio, la differenza tra religione efede cristiana puo essere detta solo
religiosamente. Meglio ancora, la fede cristiana puo comprendere e dire la
propria differenza dalla religione solo religiosamente. Articolare questo pa-
radosso, dargli polpa e sostanza, mi parrebbe un compito non secondario
per comprendere appieno I’intento fondamentale del rinnovamento liturgi-
co, avvenuto con il movimento liturgico nel XX secolo. Se invece preva-
lesse una precomprensione disinvolta nel risolvere «per principio» tale rap-
porto - consegnandolo ad una sorta di ovvieta presupposta - potrebbe ca-
pitare che uno dei noccioli piu delicati della questione risulti alla fine cosi
avvolto nell’ombra e cosi sprofondato nel silenzio da determinare un ine-
vitabile fraintedimento della «cosa stessa» di cui € questione. Non & impos-
sibile che proprio una incomprensione del genere sovraintenda alle facili

| Iber4

Book



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 31

semplificazioni con cui facciamo del movimento liturgico una semplice
premessa del Concilio Vaticano Il o della riforma liturgica. Credo che per
noi, comprendere il rinnovamento liturgico equivalga a ripensare piena-
mente la correlazione tra teologico e antropologico, cosi come riscoperta
dalla seconda svolta antropologica e cosi come vissuta dal movimento li-
turgico nelle sue tre diversefasi.

Considerazioni in prospettiva

Concludendo, vorrei riassumere cosi le tre priorita che in questa pro-
spettiva dovrebbero essere considerate nel seguito del nostro lavoro:

- La possibilita di un proficuo dialogo con le religioni per il cristiane-
simo passa attraverso una profonda ricomprensione della propria natura di
religione. Lo sguardo teologico che pretende di guardare alle «religioni»
con I’occhio della «pura fede» ha gia smarrito la grammatica cultuale e ri-
tuale con cui intere generazioni hanno potuto elaborare faticosamente
quella purificazione della vista. Essere fedeli alla tradizione cristiana signi-
fica aver la forza di far emergere cio che sta alla base del discorso cristiano
e lo rende possibile, senza alcuna riduzione: «ll nostro modo di riconoscer-
ci eredi di una grande tradizione e meditare su cio che essa esclude e che
tuttavia e quello che la rende possibile» (Chauvet).

- Rispettare I’anima religiosa del cristianesimo significa saper di nuovo
coniugare concetto e simbolo, linguaggio e pensiero, espressione e espe-
rienza. Se noi possiamo ripetere, con Tommaso, che «religio non est fides»,
dobbiamo poter aggiungere, con lui, che la religione e «fidei protestatio per
aliqua exteriora signa» (S. Th. 1I-11, g. 94, a.l, ad 1). Il legame trafides e
fidei protestatio non & pero dominabile dall’alto di una «purezza trascen-
dentale» e con cio riabilita la funzione decisiva degli «exteriora signa.
Che dei semplici segni esteriori siano necessari al sussistere della fede cri-
stiana é la verita tradizionale che e stata letteralmente rimossa dalla co-
scienza moderna. Per questo il rapporto tra fede e religione non é compren-
sibile a priori rispetto al mondo cultuale e rituale, come si ostina a fare in-
vece gran parte della teologia cristiana. Rinunciare ad una alternativa «a
priori» tra fede e religione e la forma migliore con cui la «seconda svolta
antropologica» puo far valere il suo buon diritto ad una reimpostazione del

| Iber4

Book



32 / Andrea Grillo

lavoro teologico. E in tal modo essa favorisce la piena recezione del rinno-
vamento liturgico, che deve essere perseguito secondo due diverse direttri-
ci, € non per una soltanto: attraverso la riforma dei riti, ma anche attraverso
la iniziazione mediante i nuovi riti.

- La possibilita di questa riconciliazione tra fede e religione, come ri-
comprensione dei diritti del simbolo accanto al concetto, del linguaggio
accanto al pensiero, dell’espressione accanto alla esperienza, si traduce
per la epistemologia teologica nel bisogno di ricomprendere radicalmente
il rapporto tra teologia e antropologia. Il mito di una teologia «senza pre-
supposti» e costretto a lasciare perdere e a far cadere per sempre la possi-
bilita di comprendere la religione e la sua dimensione «esteriore»: ma co-
si finisce anche per comprendere se stessa in modo talmente stilizzato da
risultare ultimamente tanto irreale quanto inefficace. Solo una teologia
che «cominci anche con I’'uomo», che rinunci alla purezza originaria e si
comprometta almeno quanto il Dio di cui pretende di parlare, puo arrivare
a dire qualcosa di tale Dio e soprattutto puo permettere davvero che il Dio
di Gesu Cristo - mediante la debole voce di una umana teologia - parli
davvero in concreto e non in astratto, a tutti e non a pochi, a corpi animati
e non ad intelletti disincarnati.

3. La prima e la seconda svolta antropologica:
una tesi e alcune differenze fondamentali

«La teologia della seconda meta del nostro secolo mi pare
pit decisamente impegnata, a riguardo della esplorazione...
[della] immanenza, nell’interrogazione religiosa della ragio-
ne separata, che non nell ‘approfondimento antropologico [-J
dellafede rivelata.

P. Sequeri6

Dopo i nostri primi passi, abbiamo dissodato il terreno su cui possia-
mo piantare il seme della nostra ricerca: abbiamo gia dichiarato, nella in-
troduzione, il nostro progetto: recuperare una nozione articolata e diffe-
renziata di svolta antropologica, per ricucire una lettura unitaria e non
schizofrenica del movimento liturgico e della riforma liturgica.

6 P. Sequeri, Il Dio affidabile. Saggio di teologia fondamentale, Queriniana, Brescia
1996,93-94.

L Iberd - Book



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 33

Qui dovrei dire che e il fenomeno stesso della questione liturgica a
pretendere una tale differenziazione tra prima e seconda svolta antropolo-
gica.

Se nelle ricostruzioni storiche piu diffuse si e scelto di dividere ifronti
del movimento liturgico (uno piu «teologico» e uno piu «antropologico»)
per uniformare Vinterlocutrice svolta antropologica, il mio intento sara
invece, in questo lavoro, proprio quello opposto. Per unificare la inter-
pretazione del movimento liturgico e del rinnovamento rituale ad esso
collegato, saro costretto ad articolare la svolta antropologica a due li-
velli, in due momenti e in due stili: la prima e la seconda svolta antropo-
logica. In altre parole, mentre si € soliti dividere il movimento liturgico in
due fronti, per salvare un’unica interpretazione della svolta antropologica,
io vorrei differenziarla per recuperare una visione unitaria - per quanto
articolata - del movimento liturgico.

Con tale scelta, evidentemente, si rinuncia ad una opzione di fondo,
che ha attraversato il pensiero teologico (fondamentale e liturgico) di
tutta la seconda meta del XX secolo: ossia alla contrapposizione tra
svolta teologica e svolta antropologica, con la quale si mantiene in qual-
che modo bloccata la prospettiva deH’estrinsecismo, per non cadere nelle
sabbie mobili deH’intrinsecismo e dell’immanentismo. Ma qui, io credo,
e proprio il fenomeno del movimento liturgico che, se preso sul serio e
non ridotto a stereotipi pregiudiziali e pregiudizievoli, ci impedisce una
tale facile ricostruzione e ci impone una logica diversa.

D’altra parte non mancano oggi sensibilita che denunciano proprio la
facile «spartizione» del campo, con cui a posteriori si ricostruisce la vi-
cenda della teologia (anche liturgica) come una sorta di contesa tra svolta
antropologica e svolta teologica. Di fatto, I’estrinsecismo apologetico e
molto duro a morire e mostra la sua presenza anche all’interno di modelli
e metodi apparentemente assai distanti da esso7.

Per evitare di cadere in questi stereotipi, bisogna distinguere tra due
svolte antropologiche con caratteristiche diverse.

7 Cf P. Sequeri, Il Dio affidabile, 93-109. Questo autore ha buon gioco nel mostrare
le difficolta con cui viene affrontato il «fenomeno» della fede, senza ricorrere a metodi
che in qualche modo lo disinnescano fin dal principio. Mi pare che abbia ragione nel deli-
neare una piccola storia della «prima» svolta antropologica, nella quale avverte come que-
sto interesse per I’uomo appaia piu decisamente impegnato «nell’interrogazione religiosa
della ragione separata che non nell’approfondimento antropologico della fede rivelata»
(94).

L Iberd - Book



34 / Andrea Grillo

Prima svolta antropologica

La teologia della prima svolta antropologica ha assunto certamente
I’'uomo nel proprio orizzonte, ma troppo spesso in modo stilizzato e
astratto. Opponendosi airestrinsecismo della teologia manualistica, essa
subordina il proprio discorso ad una certa radicalizzazione della visione
astratta e intellettualistica dell’uomo, mutuata dalla sensibilita della cultu-
ra moderna: immediatezza della liberta e autonomia individuale ne sono
le caratteristiche, di cui la teologia deve in un certo senso presupporre
I’evidenza.

La seconda svolta antropologica, che oggi si affaccia alla luce in modo
articolato, ma che ha avuto alcuni suoi precedenti proprio all’interno del
movimento liturgico, si muove diversamente: pur non rinunciando alla
provocazione di questa (provvisoria ma insuperabile) centralita umana,
non rinuncia neppure a sottoporre a critica radicale I’immagine astratta
dell’'uomo con cui la teologia sarebbe chiamata a dialogare. La teologia
riguarda I’'uomo reale, I’'uomo «umano», I’uomo «concreto», non I’'uomo
astratto. La rivalutazione della dimensione corporea, materiale e simboli-
ca rappresenta I’esito piu cospicuo di questa seconda fase, che si contrad-
distingue per un nuovo tipo di relazione necessaria tra sapere teologico e
sapere antropologico.

Tale seconda svolta costituisce anche il riconoscimento sereno della
rilevanza, per il costituirsi stesso del lavoro teologico e per il suo fonda-
mento, dell’oggetto e del metodo delle cosiddette «scienze umane», che
0ggi - paradossalmente - contribuiscono non tanto ad avvalorare, quanto
a «smontare» e a decostruire I’immagine moderna di uomo su cui la pri-
ma svolta antropologica aveva prosperato.

In questa nuova struttura di pensiero, la teologia assume la antropolo-
gia (quella culturale e non prima di tutto quella filosofica o teologica) per
riconoscere il luogo della impostazione del proprio ascoltare e del proprio
parlare: ne risulta una prospettiva di superamento delle opposizioni tra
una teologia senza presupposti (Barth) e una teologia con presupposti
(Bultmann), auspicando una sorta di topologia del teologico, uno strategi-
co réplacement del teologico (dopo il suo déplacement moderno), una
ricollocazione del discorso e del lavoro teologico nella sua tipicita di reli-
gione e di esperienza del sacro che non puo essere ridotta né a momento
«puramente» antropologico, né a momento «puramente» teologico. Que-
sta svolta insomma non e una scelta tra due alternative (antropologia o

| Iber4

Book



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 35

teologia) ma mira a rendere finalmente impossibile la alternativa tra teo-
centrismo e antropocentrismo e addita lo sfondo che - solo quando €
stato dimenticato - ha potuto determinare il sorgere stesso della quérelle
moderna tra quei due punti di vista che si presumevano antitetici, ma
che erano invece correlati nell’orizzonte della «esperienza religiosa e
rituale».

Seconda svolta antropologica

A questo punto, dopo i pochi cenni iniziali, vorrei chiarire meglio in
che senso oggi si puo (e forse si deve) articolare la «svolta antropologica»
In una «primax» e in una «seconda» fase.

Presupposto di questa articolazione € essenzialmente quello di salva-
guardare e difendere la pertinenza e la opportunita di una tale svolta in
teologia. Ma difendere le aspirazioni di un riavvicinamento della parola
teologica alla esperienza dell’'uomo moderno (poiché nella svolta antro-
pologica essenzialmente di questo di tratta) non significa aver gia chiaro
che cosa I’uomo moderno sia, in sé e in relazione a Dio. Proprio su que-
sto punto - sulla comprensione moderna dell’'uomo - si puo facilmente
distinguere una duplice scansione.

La svolta antropologica nella sua prima fase € stata caratterizzata
dall’ansia di coordinare tradizione teologica e liberta moderna, spesso ca-
dendo nelle ambiguita di una visione astratta e «acosmica» dell’uomo.
Col nobile intento di superare un inadeguato «principio divino» sovrap-
posto al «principiato umano», espresso ordinariamente dalla correlazione
tra livello soprannaturale e naturale, e spesso approdata ad una valutazio-
ne troppo generica, astratta, quasi «iperintrinsecista» dell’uomo. Ha di-
menticato la «esteriorita» come dimensione insuperabile dell’'umano, ha
cancellato dalla vista le dimensioni della esteriorita, della alterita e della
differenza, come strutture tipiche dell’'uomo.

La svolta antropologica nella sua seconda fase, senza rinunciare
all’intento che qualificava assai positivamente la prima fase, accetta ora
di pensare radicalmente I’esperienza e la liberta dell’uomo, senza piu ac-
cettare di ridurre, di demitizzare, di sciogliere dalle «auctoritates», ma
ripensando in una nuova sintesi necessaria i concetti di tradizione, di au-
torita e di alterita. Il metodo di questa seconda fase della svolta antropo-
logica subisce un mutamento: proprio per rispettare in pieno questa «dif-

L Iberd - Book



36 / Andrea Grillo

ferenza» e questa «esteriorita» in cui I’'uomo trova se stesso, la teologia
modifica il rapporto con la antropologia, accettando di percorrere la «via
lunga» della fenomenologia del sacro e della antropologia del rito per
poter venire a capo del proprio compito di riscattare la teologia manuali-
stica dal suo «estrinsecismo».

Insomma, la teologia della seconda svolta antropologica - inserita
nella temperie culturale postmoderna - fa propria I’idea per cui il supe-
ramento dell’estrinsecismo - cioe di una verita separata dalla storia - ri-
sulta molto piu complesso e delicato di quanto non fosse stato ipotizzato
dal pensiero della seconda meta del secolo XX.

Come abbiamo visto, e difficile, per la teologia moderna e contempo-
ranea, parlare davvero in nome dell’'uomo. Che cosa sia un «uomo uma-
no» € una domanda ancora aperta per la teologia, anche quando essa si
fregia del merito di sapersi collocare dopo la «svolta antropologica»8 Fa-
cilissimo e che, facendo cio, essa cada in una forma di indebita idealizza-
zione, astrazione e distorsione dell’'uomo. Si rispetta I’'uomo sia non ab-
bassandolo a meno di sé, sia non innalzandolo troppo oltre se stesso. Cosi
gli si fa torto sia quando gli si nega una spiritualita, sia quando si cancella
la sua materialita, sia quando si ignora il suo «gia», sia quando si trascura
il suo «non ancora.

Forse la prima svolta antropologica ha dimenticato soprattutto il se-
condo aspetto di questa alternativa, condividendo con il mondo moderno
questa «sfigurazione» dell’'uomo per eccesso di astrazione (e di fiducia).
K. Rahner ha contribuito a modo suo a questa dimenticanza, piu per ef-
fetto obiettivo di cio che ha scritto che per I’intenzione soggettiva con cui
lo ha scritto. Nella testa di Rahner, ed anche nel tenore complessivo della
sua opera, € sempre rimasto chiaro che I’'uomo non e un angelo, ma nella
testa dei suoi lettori e dei suoi allievi spesso le sue parole hanno creato e
continuano a creare un piccolo abbaglio iniziale e un grande equivoco fi-
nale. Pur parlando in favore dell’uomo, questa tendenza della teologia re-
cente, a lungo andare ha parlato di fatto contro di esso. Pur confidando
con molto ottimismo nell’uomo, questa prima svolta antropologica in
realta ha avuto paura dell’uomo, della sua complessita, della sua struttura

. Cf E. JUNGEL, Der menschliche Mensch. Die Bedeutung der reformatorischen Un-
terscheidung der Person von ihren Wirken fiir das Selbstverstandnis des neuzeitlichen
Menschen, in Id., Wertlose Wahrheit. Zur ldentitat und Relevanz des christlichen Glau-
bens. Theologischen Erdrterungen Ill, Kaiser, Minchen 1990, 194-213.

L Iberd - Book



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 37

mediata e non puramente immediata. Ma Rahner, rispetto a cio, puo esse-
re riabilitato dalla certezza che in lui I’equilibrio € sempre stato in qual-
che modo garantito.

La prima svolta antropologica, con tutta la sua valenza «liberatrice» e
ancora una forma con cui la Chiesa - sebbene in un modo nuovo - ha
avuto paura di fare i conti con I’'uomo, con la sua verita storica e concre-
ta, con la sua tipica struttura, radicata e sociale. La seconda svolta antro-
pologica, per quello che sinora ha lasciato vedere, e nonostante tutte le
sue inevitabili esitazioni e incertezze, rappresenta una opportunita con culi
la teologia puo davvero prender confidenza con |’umano, con «tutto
I’'uomo», senza astrazioni o rimozioni di comodo. Anche K. Rahner, nel
modo e nella misura che abbiamo indicato e almeno per una parte non ir-
rilevante del suo pensiero, puo rientrare a buon diritto tra i piu autentici
ispiratori anche di questa seconda fase, di cui il movimento liturgico e
stato profetico precursore.

In effetti esso ha avuto il merito di dover rispettare radicalmente ilfe-
nomeno del quale si occupava: il rito liturgico € il «fenomeno» che non si
lascia superare dalle diverse tecniche della astrazione tipica della prima
svolta antropologica (che essa ha in comune con la neo-scolastica), men-
tre la «passione per il concreto» della seconda € ad un tempo figlia della
«fenomenologia» e di un «ritorno all’autenticita» (realistica e non raziona-
listica) del pensiero classico.

Grandezza e limiti della svolta antropologica

Lo spazio per articolare un rapporto adeguato tra riforma liturgica e
svolta antropologica & dunque rappresentato anzitutto dalla accezione anco-
ra largamente equivoca e ambivalente del concetto di «svolta antropologi-
ca». Essa va, sostanzialmente, da una preziosa acquisizione interna al sa-
pere teologico, ad una sorta di minacciosa sostituzione dell’antropologico
al teologico. La «svolta antropologica», cosi, puo suonare come il coro-
namento di una fortunata stagione di riflessione autenticamente teologica,
0 come lo scacco stesso della teologia, il suo ridursi a «non-teologia».

Evidentemente queste accezioni - qui assai schematizzate - dipendo-
no da una complessita obiettiva del fenomeno: si tratta della irruzione,
all’interno della sapienza teologica del XX secolo, di quei temi che erano
rimasti 0 emarginati o censurati dai secoli precedenti.

L Iberd - Book



38 / Andrea Grillo

Il vero rischio, di fronte a questa svolta, e quello di leggerla in modo
univoco, quasi come se fosse ovvio e scontato che la svolta antropologica
sia I’unica a poter garantire la teologia del XX secolo, oppure, al contra-
ro, come se la teologia potesse salvaguardare se stessa soltanto opponen-
dosi e resistendo alla svolta antropologica. Se in un secondo momento
vedremo che cosa significa tutto cio per la teologia liturgica, ora ci inte-
ressa analizzarlo sia pur brevemente come fenomeno in sé. Va detto, in-
fatti, che la facile contrapposizione tra svolta antropologica e svolta teo-
logica, che facilmente si sente usare oggi, costituisce una ermeneutica
molto pericolosa, che molto difficilmente € in grado di comprendere la
verita della svolta antropologica. D’altra parte € vero che non ogni
aspetto della svolta antropologica costituisce una reale possibilita e una
vera apertura per la teologia del XX secolo. Di fatto non sara difficile
mostrare che alcuni aspetti della svolta antropologica (in particolare di
quella che abbiamo gia indicato come prima svolta antropologica) posso-
no costituire, in taluni casi, addirittura un regresso rispetto alla stessa
teologia classica. Mentre gli aspetti piu rilevanti sono quelli che fanno piu
esplicitamente i conti con il «fenomeno umano» in tutta la sua ricchezza e
articolazione, senza troppe stilizzazioni trascendentali o formali, come
vedremo subito nel prossimo capitolo.

L Iberd - Book



Capitolo secondo

La «visione antropologica»
e lateologia della liturgia:
le due svolte antropologiche a confronto

«ll nostro problema consiste nel fare nel nostro tempo,
e attraverso la nostra esperienza, quello che i classici hanno
fatto nel loro»1

In questo capitolo intendo parlare delle questioni che si nascondono
sotto I’espressione «visione antropologica della liturgia» e vorrei farlo
con l’aiuto di una sorta di «contaminazione» tra teologia sacramentaria,
teologia liturgica, teologia fondamentale e filosofia. Desidero pero, anzi-
tutto, partire dal fatto che ogni visione ha a che fare con una piccola o
grande cecita, poiché noi vediamo solo se accettiamo di non vedere e in-
vece diventiamo ciechi se pretendiamo di vedere sempre tutto. Anche per
quanto riguarda la liturgia e i sacramenti, la visione antropologica e la lu-
ce teologica stanno in questo complesso rapporto di equilibrata tensione,
e per questo cerchero di portare in superficie questa delicata relazione tra
«visibilis forma» e «invisibilis grada», cosa che risulta, appunto, anche
una classica definizione del sacramento cristiano.

Tentero questa operazione seguendo un percorso che va dal richiamo
di alcune caratteristiche della «questione liturgica» (8 1), alla compren-
sione di una nozione «plurale» di antropologia (8 2) e di «svolta antro-
pologica» (prima e seconda) (8 3), fino a quello che vorrei chiamare «res-
sourcement antropologico» della liturgia, onde approdare - forse ina-
spettatamente - alla scoperta dei sacramenti «in genere ritus» (8§ 4), per
concludere poi con il richiamo ad una bella «parabola buddista», secondo

tre diverse e sorprendenti esegesi (8 5). Da essa impareremo molto el

1M. Mertleau-Ponty, Conversazioni, SE, Milano 2002, 86.

| Iber4

Book



40 / Andrea Grillo

riusciremo anche a proporre una piccola sintesi, se non plausibile, almeno
passabile, per proseguire pitu adeguatamente nel nostro piccolo itinerario
di ricerca.

1. La «questione liturgica» come nuovo rapporto tra teologia
e antropologia: pertinenza metodica e fedelta storica

Comincio con una semplice precisazione circa le caratteristiche della
moderna «teologia liturgico-sacramentale», per come si sono evolute lun-
go il XIX e XX secolo. Durante questi due secoli, appena chiusi dietro le
nostre spalle, si e infatti sviluppata - accanto alla teologia sacramentale
classica - dapprima una disciplina antropologica e poi anche una disci-
plina liturgica. | secoli XI1X e XX si sono infatti caratterizzati per raffer-
marsi di una disciplina «a-teologica» come la «antropologia» (con le sue
diverse articolazioni e metodiche) e parallelamente per il sorgere di una
nuova disciplina «teologica» come la «scienza liturgicax.

Questa appassionante e traumatica vicenda culturale deve essere con-
siderata con estrema attenzione dal teologo, poiché contribuisce a chiarire
il duplice imbarazzo della teologia dei sacramenti in questo periodo, dato
che essa si e trovata d’un tratto provocata, interpellata, contestata nello
stesso tempo dall’esterno e dall’interno, ossia da parte della «non-
teologia» (0 antropologia) e da parte di una «nuova teologia» (0 scienza
liturgica). Osserviamo per qualche istante questo duplice aspetto scoperto
del sapere teologico sui sacramenti:

- da un lato, a partire dagli inizi del X1X secolo e poi, in modo sempre
piu forte, dai primi decenni del XX secolo, sono nate una serie di nuove
competenze scientifiche - prima non solo ignote, ma impensate e impen-
sabili - che portavano alla luce una serie di dimensioni nascoste dei sa-
cramenti. Pensiamo al lavoro di scavo che I’antropologia, la psicologia, la
sociologia, la etnologia, hanno saputo svolgere e inaugurare sui riti, sui
miti, sulle preghiere, sui sacrifici, sulla gerarchia, sul dono, sulla comu-
nita, sulle simboliche elementari: la teologia ha originariamente percepito
queste nuove forme di sapere come una invasione di campo, come una
indebita e arrogante usurpazione, ma spesso ha soltanto rimosso la que-
stione che ne emergeva, ritagliando per se stessa un territorio esclusivo,
quasi come una splendida isola teologica, rispetto a questo grande e in-

| Iber4

Book



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 41

quietante arcipelago o continente antropologico. Tale scelta - che sulle
prime poteva sembrare una scelta non solo obbligata, ma necessaria e
persino opportuna - ha di fatto complicato grandemente la possibilita di
venire a capo di una comprensione dei sacramenti che potesse risultare
piena, adeguata ed efficace2

Di fatto, il sorgere della «antropologia» indica ancor oggi una nuova
possibilita di comprensione dell’uomo, indipendentemente da ogni
esplicita ipotesi trascendente o teologica. Ma proprio questa esclusione
a priori di una trascendenza determinata puo anche permettere - parados-
salmente - la riscoperta di strutture determinate della immanenza sacra-
mentale3

Proprio cosi, attraverso questo passaggio doloroso - che senz’altro e
risultato fonte di autentiche sofferenze teologiche ed ecclesiali - e grazie
alle scienze umane (di cui fanno parte anche la storia, la filologia, la
archeologia... non dimentichiamolo), il rito liturgico ha potuto essere re-
integrato nel fondamento della rivelazione e della fede, e la scienza litur-
gica ha potuto integrare e correggere il sapere dogmatico.

- D’altro canto, con la consapevolezza della insostenibilita di questa
opposizione, il bisogno di comprendere i sacramenti come intreccio ori-
ginario di teologia e antropologia ha spinto gli studiosi ad inventare una
nuova disciplinal! La liturgia, in effetti, in quanto «scienza liturgica», na-
sce fin dall’origine da una domanda non soltanto «storica», o «filologi-

2 In ambito sacramentario non € certo possibile ammettere con troppa tranquillita che
una nozione scientifica di rito (maturata in ambito antropologico soltanto nell’ultimo se-
colo) possa imbrigliare il discorso teologico fin dal principio, costringendolo entro le pro-
prie categorie. La teologia per essere davvero libera e critica, deve essere essenzialmente
libera da presupposti. Ma nessuno puo negare che questa istanza, per sé non solo giusta
ma anche necessaria, affinché la teologia possa essere e restare se stessa, corra anche un
grande rischio proprio nel fare della istanza teologica un che di immediato. Perduta una
mediazione storica, civile, culturale, essa teologia si costituisce immediatamente come un
sostitutivo di quella mediazione perduta. E questa ¢, in altro modo, una forma di rischiosa
immanentizzazione del teologico.

3 Cio e evidente quando si consideri a fondo il fatto che il significare del segno sa-
cramentale (ossia dei simboli rituali e dei riti simbolici che lo costituiscono) non e riduci-
bile al suo significato; il suo versante antropologico non e sostituibile con il suo signifi-
cato teologico. Anzi é peculiare del sacramento di poter essere teologicamente rilevante
solo come perfetta sintesi di antropologia e teologia. Per un approfondimento di questo
tema cf G. Bonaccorso, Introduzione allo studio della liturgia, EMP-Abbazia S. Giusti-
na, Padova 1990, 121ss. Molto utile & anche, dello stesso autore, la voce Linguaggio, in
Teologia, edd. G. Barbaglio - G. Bof- S. Dianich, San Paolo, Cinisello B., 2002, 837-864.

L Iberd - Book



42 [ Andrea Grillo

ca», ma anche «pastorale», «spirituale» e «sistematica». Nei suoi piu im-
portanti rappresentanti di inizio XX secolo troviamo sorprendentemente
un forte interesse per una sintesi teologica, integrata dalle scienze umane
e derivata dalla liturgia: senza una tale sintesi, essi ritenevano inutile tutto
il lavoro storico e filologico. Per questo, se oggi riconsideriamo con at-
tenzione gli inizi di questa nuova forma di «teologia dei sacramenti», ve-
diamo che essa e sorprendentemente caratterizzata da una grandissima
apertura - presente in Festugiere, in Casel, in Guardini, ma gia anche in
Guéranger - nei confronti delle «nuove scienze»4! E il motivo sta proprio
nella esigenza culturale ed epocale di dover recuperare una nuova sintesi
tra teologia e antropologia, ossia in una nuova coscienza del rapporto tra
tradizione e novita, tra autorita e liberta. Tale sintesi comporta proprio il
dover ripensare radicalmente che cosa significa «forma visibile della gra-
zia invisibile». Ossia restaurare i diritti della visibilita, della materialita,
della sensibilita del sacramento! E non e affatto un caso che tutti questi
teologi della liturgia insistano proprio su questo versante «visibile» e
«sensibile» del sacramento.

2. «Antropologia» si dice in molti modi

Vi e allora una sorta di ambiguita di fondo, con cui comprendiamo
meglio il movimento liturgico come un tentativo di risposta alla «que-
stione liturgica», che nasce proprio dall’intreccio di quattro livelli pro-
blematici della modernita. In certo modo, proprio questo «intreccio» ci
consente di chiarire meglio le ambizioni e i limiti della «visione antropo-
logica» di cui i sacramenti cristiani hanno bisogno nella tarda modernita
(o post-modernita che dir si voglia). Proviamo ad analizzare tali accezioni
di «antropologia» una per una, proprio per districare la matassa che le le-
ga tra loro e che ci impedisce di comprenderle, facendoci correre il ri-
schio di sfigurare irrimediabilmente le intenzioni originarie del movi-
mento liturgico:

- vi e anzitutto il radicale progetto di rilettura immanente dell’umano,
per la quale la «antropologia» rappresenta una nuova forma di sapere, che

4 Cf A. Grillo, La nascita della liturgia nel XX secolo. Saggio sul rapporto tra Mo-
vimento liturgico e (post-Modernitd), Cittadella, Assisi 2003, 47-72.

L Iberd - Book



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 43

si separa da ogni ipotesi di riconduzione dell’uomo alla trascendenza, e
pensa I’'uomo in una radicale autonomia e il cui motto potrebbe essere
«I’'uomo si spiega (soltanto) da se». Nella sua versione piu antica (Feuer-
bach) o piu moderna (i «maestri del sospetto»: Marx, Nietzsche, Freud),
tale prospettiva risulta legata drammaticamente ad una tradizione teologi-
ca (protestante/liberale) e fonda teoricamente la stessa possibilita di una
«antropologia culturale» radicale;

- vi e poi il tentativo di recuperare un senso teologico dell’antro-
pologico, proprio contro I’immanentismo delle nuove scienze e filosofie
che abbiamo visto al punto precedente. La «antropologia» € la rivendica-
zione metodica di una trascendenza immanente alla dimensione «umana»,
che determina un forte interessamento a tutto cio che di umano riguarda
la teologia; in questo caso «antropologia» indica che I’uomo supera infi-
nitamente I’uomo (Pascal) e che, percio, deve essere compreso nella pro-
fondita del suo essere;

- vi e inoltre la ricerca del senso antropologico del teologico, contro il
razionalismo e I’intellettualismo della teologia manualistica, controversi-
stica e neo-scolastica; in questo caso «antropologia» indica un ambito di-
satteso da una teologia chiusa su di sé e, percio, contraddittoria. Antro-
pologia - e persino «antropocentrismo» - cominciano ad indicare non piu
I’errore irrimediabile, ma la corretta lettura di una teologia cristiana. Lo
stesso fatto che la voce «Anthropozentrich» del «Lexicon ftir Theologie
und Kirche» sia passata dalle 11 righe del 1930 alle tre pagine del 1957
(sostantivata in «Anthropozentrik» da K. Rahner) indica qualcosa di ve-
ramente importante5,

- vi ¢, infine, la riabilitazione della genealogia liturgico-sacramentale
della fede, contro ogni raffigurazione del rito o come «protestado fidei» o
come «sentimento vitalistico». In tal caso la «antropologia» & una forma
di riconsiderazione della fonte rituale della rivelazione e della fede. In
questa sua ultima accezione, la antropologia e le scienze umane sono
I’organo mediante cui recuperare I’integralita di un «pensiero totale» (Ca-
sel) o I’atteggiamento giusto (e la «forma di vita») per accedere allo spi-
rito della liturgia (Guardini).

5 Cf A. Angenendt, Liturgik und Historik. Gab es eine organische Liturgie-
Entwicklung? (Quaestiones Disputatae, 189), Herder, Freiburg - Basel - Wien 2001, 104.

L Iberd - Book



44 | Andrea Grillo

Ora, se antropologia «si dice in molti modi» e significa ad un tempo
queste quattro diverse referenze - ossia, un nuovo metodo delle scienze
umane (a), una duplice lacuna del metodo teologico classico (b-c), e un
elemento qualificante della esperienza celebrativa cristiana (d) - allora e
chiaro che non é semplice recuperarne pienezza di senso ed equilibrato
sviluppo nel quadro delle esigenze di sintesi che la teologia dei sacra-
menti deve fornire.

Vorrei pero suggerire qui una serie di avvertimenti per il lavoro teolo-
gico di oggi, se esso vuole davvero recepire I’insegnamento piu vitale ed
efficace che il movimento liturgico e la svolta antropologica hanno sa-
puto suggerire alla teologia conciliare e postconciliare.

La dimensione antropologica

Pur essendo dimensione originaria del sacramento celebrato, non e
qualcosa che si aggiunga successivamente ad una considerazione «pura-
mente teologica» del sacramento, ma ne e struttura fondamentale, che nel
mondo tardo o post-moderno pud essere recuperata soltanto attraverso
una coscienza affinata dai metodi delle scienze umane. Qui, per una
scienza liturgica, diviene evidente che non e possibile considerare le
scienze antropologiche soltanto come «ausiliarie», poiche esse - a co-
minciare dal contesto tardo-moderno - partecipano necessariamente al
chiarimento teologico del sacramento. E una cattiva teologia - e una pes-
sima antropologia - quella che pretende di distinguere a priori tra teologi-
co e antropologico. Se analizziamo uno dei tentativi piu recenti di ripren-
dere questa avvincente problematicag osserviamo che proprio il rapporto
tra teologia e antropologia viene impostato secondo una subordinazione
quanto meno «sospetta». Infatti, una delle tesi centrali dell’articolo di
Messner riconosce la necessita per la scienza liturgica di aprirsi al dialogo
con le scienze umane, proprio per «dar conto» della dinamica simbolica
che la struttura7. Cosi essa puo avere ad oggetto non semplicemente il ri-
to, ma la fede che si esprime e si sperimenta nel rito. Tuttavia in questo

6 Mi riferisco allo studio di R. Messner, Was ist systematische Liturgiewissenschaft,
«Archiv fiir Liturgiewissenschaft», 40 (1998), 257-274.

7 La tesi n. 6 suona infatti: «Die systematische Liturgiewissenschaft als Erschliessung
einer symbolische Handlung steht in Dialog mit anderen Weisen und Wissenschaften,
Symbole su verstehen» (R. Messner, Was ist systematische Liturgiewissenschaft?, 270).

L Iberd - Book



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 45

«dialogo» notiamo anche I’emergere di una certa insensibilita per il rap-
porto tra fenomeno e fondamento, che mi pare chiaramente attestata dalla
collocazione strutturale del rapporto con le scienze umane «in un secondo
passo», come se la questione liturgica non fosse sorta proprio perché
c’era bisogno di un’altra «<mens» per poter scorgere che I’azione simboli-
co-rituale era fenomenologicamente e fondamentalemente rilevante per la
teologia «nel suo primo passo»8 La questione non e quella di sovrapporre
una normativita antropologica, psicologica, sociologica a ci0 che e
I’esperienza teologica del simbolo rituale - questo sarebbe davvero un
fatto grave e persino «irrimediabile» -, ma piuttosto si tratta di ricostruire
la possibilita che il fenomeno della «azione liturgica» possa essere fon-
damentale per I’atto della fede. Per questa impresa una «secondarieta»
delle scienze umane costituisce un modo di negare - nel fondo - la «que-
stione liturgica» stessa e percio di perdere il raccordo con |’interesse piu
autenticamente «teologico» del movimento liturgico.

Il riduzionismo antropologico

E la riduzione che del rito propongono le singole discipline antropolo-
giche. Ognuna di esse costringe il suo «oggetto» all’interno del proprio
metodo particolare. Di fatto, la questione del metodo rappresenta la sfida
che la antropologia lancia alla teologia. E lo fa non soltanto contrappo-
nendo un metodo della immanenza ai metodi della trascendenza - un
metodo «sperimentale» ad un metodo «metafisico», un metodo degli «ef-
fetti» ad un metodo delle «cause» - ma soprattutto portando alla luce una
iImmanenza nuova e sorprendente, di cui la teologia classica poteva non
parlare, presupponendone ovviamente |’esistenza, ma di cui la teologia

8 E molto interessante notare come Messner adotti in fondo una visione di «reciproca
esclusione» tra teologia e scienze umane. Non solo egli afferma che per una scienza
sistematica della liturgia che voglia intendersi come teologia «haben die Human-
wissenschaften... nicht konstitutiven oder gar normativen Charakter, sondern sind
Hilfwissenschaften» (Was ist systematische Liturgiewissenschaft, 271), ma ritiene che
debba valere un principio di reciproca esclusione: «Wie die Theologie nicht konstitutiv
fiir die Religionswissenschaften ist, so auch umgekehrt die Religionswissenschaften (und
das gilt fiir alle Human- und Kulturwissenschaften) nicht fiir die Theologie» (Ibidem, nota
49). E proprio questa reciproca esclusione del «fondamento» a costituire cid che i padri
del movimento liturgico hanno sollevato come problema. E mi pare che anche oggi sia
utile lavorare soprattutto in questa loro stessa direzione.

L Iberd - Book



46 [/ Andrea Grillo

tardo-moderna e contemporanea non puo non tenere (e dare) conto. Un
metodo sbagliato puo sempre svelare un oggetto non considerato. Per la
teologia, la critica del metodo (che giustamente deve rivolgere alle scien-
ze umane) non implica la risoluzione definitiva della questione dell’og-
getto9

Vi e dunque, nella relazione tra «scienze umane» e «teologia», non
soltanto una «questione del metodo», ma anche una «questione del-
|’oggetto». Mi pare che qui emerga molto bene il senso stesso della ne-
cessita di un ruolo insuperabile per la «visione antropologica»: essa af-
fonda le sue radici nella inseparabilita tra metodo e oggetto. Nella azione
liturgica, infatti, «il sapere e interno al suo oggetto, con la conseguenza
che il modo della riflessione teologica viene elaborato, almeno in parte,
all’interno, e quindi, secondo il modo della prassi liturgica: il metodo
(teologico) e interno all’oggetto (liturgico)»1) Ogni forma di «riduzione»
comporta la rottura di questo equilibrio tra metodo e oggetto: quando un
approccio sistematico, storico o antropologico impone al proprio oggetto
un metodo difforme da esso, allora si ha un pericoloso «riduzionismo»:
né vale ad evitarlo una forte distinzione tra «scienza» e «teologia», poi-
ché essa oppone diametralmente proprio quel binomio (ragione/fede) che
la scienza liturgica ha il compito di riconoscere come riconciliato. Il cor-
rettivo necessario ad evitare questo pericolo é I’equilibrio tra «dato» e
«interpretazione», tra «testo» e «contesto», nel quale la scienza liturgica
si fa aiutare dal rigore del metodo fenomenologicoll e dal prudente in-
treccio di «bricolage» e «pendolarismo»12

9 Per questo, accanto ad un riduzionismo antropologico, dobbiamo riconoscere resi-
stenza di un riduzionismo teologico, che consiste proprio nel disattendere la «sporgenza»
e la «ulteriorita» dell’oggetto, garantendosi soltanto una coerenza quanto al metodo. Cosi,
potremmo dire, la antropologia cade in «riduzioni» anche quando é corretta e coerente,
mentre in teologia la «riduzione» dipende quasi sempre dal prevaricare del metodo
sull’oggetto. Di qui, anche, la curiosa conseguenza per cui le scienze antropologiche non
possono mai dubitare della propria coerenza, mentre le scienze teologiche dubitano sem-
pre della loro coerenza tra metodo e oggetto. Ma se I’antropologo o il sociologo puo esse-
re tranquillamente riduzionista, il teologo non puo mai permetterselo. Una mezza verita
per I’antropologo é sempre un piccolo successo, mentre per il teologo resta pur sempre
una forma di grave scacco.

10 G. BONACCORSO, | principali orientamenti dello studio della liturgia, in E. Carr
(ed.), Liturgia opus Trinitatis. Epistemologia liturgica (= Studia Anselmiana 133, Ana-
lecta liturgica, 24) Centro Studi S. Anseimo, Roma 2003, 95-121, 97.

P\Cf Bonaccorso, o. c., 118-119.

“ Cf S. Maggiani, Epistemologia liturgica. Come studiare |’azione rituale?, in E.
Carr, Liturgia opus Trinitatis, 153-186.

| Iber4

Book



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 47

Interrogativi difondo

Ci chiediamo, allora: Che cosa vuol dire «cominciare da Cristo», co-
minciare dalla «Chiesa», da «Dio», dalla teologia, piuttosto che dall’uo-
mo, dalla societa, dal simbolo o dalla antropologia? Si deve cominciare
da una nozione scritturistica o da una parola? dalla dogmatica o da un
«dato storico»? O non é piuttosto I’atto liturgico il principio di intreccio
dal quale poter poi assumere prospettive antropologiche e/o teologiche?
Non vi &, pur sempre, una differenza tra «principio» e «inizio»? Qui vedo
profilarsi una duplice tendenza, che deve essere compresa bene per giusti-
ficare appieno il ruolo e la funzione di una visione antropologica dei sa-
cramenti.

Le scienze umane, come abbiamo visto, possono aiutare la teologia a
ricostruire la base simbolico-rituale del proprio «sapere della fede». Gra-
zie ad esse, il rito del culto puo tornare ad essere un «dato» originario, un
principio elementare di relazione e di espressione, di manifestazione e di
esperienza della vita cristiana e del Dio che si rivela®3

Ma le scienze umane (la filologia o la storia, la psicologia o la etnolo-
gia) non conoscono mai «puri dati», cioé non sono mai completamente
a-teologiche, a-valutative, indifferenti. Cosi non vi sono metodi neutri
che conducano alla conoscenza teologica, ma metodiche complesse che
ricostruiscono sfere di esperienza, pratiche simboliche, azioni fondanti.
Come non si puo fare teologia senza utilizzare le scienze umane, cosi non
si possono «conoscere le fonti» senza una prospettiva teologica, senza
una precomprensione dell’oggetto come sensato, orientato, interpretato

" Su questo punto segnalo il dibattito tra M. AUGE (La ricerca del senso e del valore
del rito. Una problematica attuale, in «Lateranum», 66, 2000, 373-383) e chi scrive (A.
Grillo, Il senso della ricerca liturgico-sacramentale sul valore del rito. In dialogo con
Matias Auge intorno alla «Scuola Padovana di Liturgia», in «Ecclesia Orans», 19, 2002,
139-146).

“u Mi pare che alla luce di quanto abbiamo detto possa essere considerato obiettiva-
mente quanto scrive E. Mazza a proposito dell’oggetto e del metodo della scienza liturgi-
ca: «La «liturgia» non studia il rito secondo le interpretazioni che provengono dalla teolo-
gia, diversamente lo studio sarebbe inutile, si tratterebbe di aggiungere qualche corollario
a cio che gia e saputo. La scienza liturgica € autonoma e si occupa del rito concretamente
esistente, non del rito gia interpretato in modo teologico. Il rito della celebrazione cristia-
na, dunque, va considerato in sé e per sé, come dato: un dato che si impone, prima e al di
la di ogni interpretazione» (E. Mazza, Liturgia e metodo storico. Un esempio significati-
vo: il caso dell’epiclesi eucaristica, in «Rivista Liturgica», 88, 2001, 419-438, qui 420).
Qui é evidente che la benefica funzione del «dato presupposto» non pud essere giocata

L Iberd - Book



48 [/ Andrea Grillo

Dobbiamo pero affrontare ora brevemente un ulteriore snodo della no-
stra questione, ossia il rapporto tra liturgia/sacramenti e diversi aspetti
della «svolta antropologica».

3. Caratteristiche della «prima» e della «seconda» svolta antropologica

Pare che nella teologia del XX secolo sia stata indicata con il termine
«svolta antropologica» una sorta di grande riconciliazione tra il sapere
teologico e il sapere antropologico, tra Chiesa e modernita. Come ho
detto prima, infatti, con il sorgere del sapere antropologico in tutta la sua
autonomia, si era creata, a partire dal XI1X secolo, una forte contrapposi-
zione tra i due ambiti, tanto che, per salvaguardare le ragioni di una inter-
pretazione teologica del reale, si era costretti ad escludere e a condannare
le interpretazioni antropologiche concorrenti.

Con la svolta antropologica pareva che si fosse trovato un nuovo
equilibrio, senza condanne preconcette tra i due ambiti. Attraverso di essa
la riconciliazione tra fede e ragione avveniva riabilitando - in vari modi -
il polo soggettivo, interiore, libero, trascendentale, individuale, espe-
rienziale, simbolico, «anonimo» della tradizione. Tutti questi termini
cominciavano a non suonare piu come sinonimo di tradimento della fe-
de, di declino della Chiesa, di errore nella ortodossia, di «modernismo»,
ma entravano vitalmente nella espressione migliore e piu autentica della
vita cristiana.

Dobbiamo dire, pero, che la scienza liturgico-sacramentale ci riserva a
questo proposito una interessante sorpresa. In essa, infatti, possiamo sco-
prire che - gia dagli anni 10-20 del XX secolo - si denotava la presenza
di una «seconda svolta antropologica». Questa svolta - affine alla «pri-
ma», ma diversa per fonti e priorita - recuperava anch’essa il significato
antropologico della fede, ma lo faceva riscoprendo il ruolo della esterio-
rita, della comunita, della alterita, della autorita per la interiorita, per la
individualita, per la identita e per la libertd. E anch’essa preoccupata di
un raccordo tra «fede» e «ragione», ma inverte le priorita e cambia le
fonti: procede dall’esteriore all’interiore, e si fonda su una tradizione non

contro, bensi a favore, di una interpretazione teologica. Altrimenti si ricadrebbe in una
strana alleanza tra Illuminismo e Romanticismo (cf la lucida denuncia di G. Bonac-
CORSO, 0. ¢., 100, nota 8) con molte conseguenze paradossali.

L Iberd - Book



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 49

metafisica, ma orientata dalle nuove scienze umane, religiose e fenome-
nologicheb

In essa vediamo le premesse di un fenomeno che, a partire dagli anni
80, ha investito anche altri settori della teologia post-conciliare. Ossia il
superamento dei residui intellettualistici che accomunano in modo ancora
troppo accentuato la teologia classica e la teologia della prima svolta an-
tropologica. Rispetto a questo intellettualismo fondamentale, la teologia
liturgica ha rivendicato un interesse molto piu forte per dinamiche «fe-
nomenologiche», «totali», «primitive», che assumono I’uomo non anzi-
tutto come intelletto e come volonta, ma come «ratio et manus», come
«sensus et tactus», come «animale simbolico e rituale».

Scopriamo, cosi, che é stata proprio la ricerca sui sacramenti promossa
dal versante liturgico, a portare alla luce gli stessi limiti di una «svolta
antropologica» che aveva assunto un modello di uomo (credente e cri-
stiano) ancora troppo dipendente da una stilizzazione intellettualistica
della tradizione trascendentale e idealistica. La «seconda svolta antropo-
logica», invece, assume seriamente la sfida della «svolta linguistica» e
I’orientamento «verso le cose stesse» della fenomenologia, utilizzando
queste ipotesi per «rileggere» I’esperienza di fede a partire dalla celebra-
zione liturgica.

4. La elaborazione di una lettura del sacramento «in genere ritus»

Un recentissimo articolo del noto liturgista G. Lukken, dell’Universita
di Lovanio, porta alla luce un ulteriore significato della «antropologia»
per la scienza liturgico-sacramentale. Mi pare che considerare questa pro-

5 Per questo credo che alla contrapposizione tra «svolta antropologica» e «svolta
teologica» (ad es. proposta da M. Kunzler, La liturgia all’inizio del terzo millennio, in R.
Fisichella (ed.), Il Concilio Vaticano Il. Recezione e attualita alla luce del giubileo, San
Paolo, Roma 2000, 217-231) nello studio della liturgia - che rischia di disattendere questa
intenzione originaria del movimento liturgico - sia bene sostituire la dialettica tra «prima»
e «seconda» svolta antropologica. In questo caso, infatti, risulta piu chiaro un duplice
guadagno. E pil facile riconoscere non soltanto che entrambe le svolte sono teologiche,
ma che entrambe fanno i conti radicalmente con la antropologia. Nell’altra rappresenta-
zione, invece, si tende a pensare che Rahner sia un «semplice» antropologo e che Casel,
invece, sarebbe un «teologo». Ma questo, come é evidente, risulta non solo ingiusto verso
i due teologi, ma anche incapace di cogliere la domanda antropologica con cui la teologia
del XX secolo ha dovuto confrontarsi, in modo particolare nel movimento liturgico.

L Iberd - Book



50 / Andrea Grillo

spettiva in conclusione ci aiuti a non perdere la originalita del punto di
vista «cattolico» sulla questione.

Infatti la originalita di questa ricostruzione della nostra questione non
ci nasconde il problema piu importante e delicato, interrogandosi cosi:

«la question est de savoir si I’approche anthropologique du rituel ne se réa-
lise pas ou dépens de I’identité chrétienne»16

Egli riscontra allora due tendenze all’interno della teologia della litur-
gia e dei sacramenti:

- la prima tendenza rappresenta I’aspirazione a collocare I’esperienza
sacramentale cristiana in una certa continuita con I’esperienza rituale
umana. Essa, da questo punto di vista, riprende in modo originale la ten-
denza classica della teologia scolastica, ed € una sorta di «metamorphose
de la pensée métaphisique traditionelle» che ha giocato un ruolo cosi im-
portante nella teologia sacramentale cattolica. Essa si concentra in tre in-
dirizzi: quello antropologico-trascendentale, quello fenomenologico-sim-
bolico e quello dei «Ritual Studies»;

- la seconda tendenza, invece, di origine essenzialmente protestante,
ha bisogno di collocare la «rottura» con la storia «a monte» e quasi «a
priori» rispetto all’evento liturgico. Per usare immagini oggi assai in-
fluenti, si tratta di opporre I’azione di Dio all’azione dell’'uomo (I’unica
azione della eucaristia sarebbe la «oratio»: Ratzinger), di assumere la
«katabasi» prima che la «anabasi», per affermare una «svolta teologica»
al posto di una «svolta antropologica» (Kunzler).

Per G. Lukken, insomma, la «seconda svolta antropologica» - termine
che egli non utilizza - consiste nel divenire coscienti che non vi e un cri-
terio previo rispetto all’azione liturgica, che € il luogo proprio in cui
- mediante una esperienza rituale e un linguaggio simbolico - avviene
quella rottura, quella inversione, quella interruzione che permette di sco-
prire al fondamento dell’azione dell’uomo I’azione di Dio, senza poter
mai separare azione di Cristo e azione della Chiesa.

Valorizzando questa intuizione di G. Lukken, possiamo allora affer-

16 G. Lukken, L'«autre coté» du rituel humain: reconsidération a partir de la
phénoménologie et la sémioticiue sur des couches anthropologiques et théologiques dans
le rituel chrétien, in «Questions Liturgiques», 83, 2002, 68-91, qui 68.

L Iberd - Book



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 51

mare che il compito di una «visione antropologica dei sacramenti» rap-
presenta oggi una questione decisiva per poter ristabilire la continuita con
la tradizione classica di teologia sacramentaria, ma valorizzando appieno
le nuove scoperte del movimento liturgico, che ha precisamente riaperto i
canali di accesso alla pienezza dell’evento sacramentale, uscendo dalle
«secche» di un progressivo intellettualismo e razionalismo, che aveva
perduto il «rito» come presupposto efficace di ogni esperienza della ri-
velazione e della fede, e quindi anche di ogni seria teologia del sacra-
mento e della liturgia cristiana. In sintesi, cio significa che:

- 1 sacramenti e la liturgia non sono il luogo conclusivo del sapere
teologico, il punto di arrivo di un «sapere» pre o a-liturgico. Cio € ormai
acquisito anche dai settori in apparenza piu impermeabili a tale logica: si
ritiene anche nel pensiero non cattolico che la analogia della teologia sia
originariamente legata alla dossologia (Pannenberg - Wainwright), che il
culto rituale sia «cooriginario» al culto spirituale (Jtingel);

- 1 sacramenti e la liturgia non sono neppure il luogo di esercizio di
competenze meramente storiche, filologiche e archeologiche (che pure
restano anch’esse scienze umane e conoscenze necessarie), poiché tale
interesse per il «contenuto» dei riti, rischia di dimenticare che il nuovo
interesse tardo-moderno ha avuto la sua origine nella «crisi della espe-
rienza rituale» del cristiano del X1X-XX secolo;

- 1 sacramenti e la liturgia hanno certamente bisogno di un ressource-
ment, che pero va inteso non solo come «ritorno alle fonti», ma anche - e
forse soprattutto - come «ritorno della liturgia al suo ruolo di fonte». Co-
si, riscoprire la liturgia come «fons» - «Motu proprio Tra le sollecitudi-
ni», 1903; Sacrosanctum Concilium, n. 10, 1963, e oggi, nel 2003, ad un
secolo da quell’inizio... - implica una grande operazione culturale, antro-
pologica e teologica, che sappia mirare a riscoprire e a riproporre il pre-
supposto rituale della fede, che riesca a guardare di nuovo al «mondo
della vita» come presupposto ad un certo «sapere della vita». Il ressour-
cement liturgico e percio anche sempre ed anzitutto ressourcement antro-
pologico. Solo cosi la teologia del rito cristiano puo tornare all’altezza del
proprio compito.

L Iberd - Book



52 / Andrea Grillo

5. Conclusione: la «triplice lettura» di una parabola buddista:
I’elefante e i ciechi, la verita e I’apparenza.

Alla fine del nostro percorso vorrei soltanto sollevare un’ultima que-
stione, tornando cosi al problema iniziale: T'«antropologia» e una forma
di «cecita» o e, invece, una sorta di «profezia», addirittura una modalita
della «divinazione»? Con altre parole possiamo chiederci: la «visione an-
tropologica» ci permette davvero di vedere qualcosa, oppure ci assicura
soltanto una apparenza ingannevole e illusoria, magari comoda e imme-
diata, ma anche profondamente distorta, unilaterale ed erronea?

Proprio qui sono tentato di concludere facendomi aiutare dalla triplice
lettura di una stessa parabola. Mi muovero soltanto in terra di Francia;
anzi, restero sempre a Parigi, cominciando col rievocare una famosa con-
ferenza tenuta pochi anni fa, nel 1999, alla Sorbonne, dal Card. Joseph
Ratzinger1Z Proprio all’inizio del testo egli dice cosi:

«L’uomo contemporaneo puo riconoscersi molto bene nella parabola
buddhista dell’elefante e dei ciechi. Un giorno, un re nel nord dell’India
riuni tutti i ciechi della citta. Poi fece passare davanti ad essi un elefante.
Lascio che alcuni ne toccassero la testa, dicendo loro che si trattava di un
elefante. Altri riuscirono a toccarne I’orecchio o la zanna, la proboscide, la
zampa, il sedere, i peli della coda. E, a seconda della parte che essi avevano
toccato, risposero: € come una cesta intrecciata... come un vaso... COme un
vomere... come un deposito... come un pilastro... come un mortaio... come
una scopa. Poi si misero a discutere gridando: I’elefante e cosi, no cosi... Si
gettarono I’uno sull’altro e fecero a pugni, mentre il re si divertiva»18

Per Ratzinger questa parabola mostra bene la sua somiglianza con la
disputa contemporanea sulle religioni. In questa disputa la reciproca
esclusione tra verita e religione viene superata dal cristianesimo, che,
come continua Ratzinger

«... ha avuto i suoi precursori nell’ambito della razionalita filosofica e
non in quello delle religioni»X

E poi conclude con queste affermazioni:

«La fede cristiana non si basa sulla poesia o sulla politica, le due grandi
fonti della religione, ma sulla conoscenza. Essa venera quell’Essere che si

17 Si tratta di J. Ratzinger, Verita del cristianesimo?, in «ll Regno», 45, 2000, 190-195.
BJ. Ratzinger, o. c., 190.
19J. Ratzinger, o. c., 192.

L Iberd - Book



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 53

trova a fondamento di tutto cio che esiste, il «vero Dio». Nel cristianesimo
la razionalita divenne religione, e non piu sua avversaria. Stando cosi le co-
se, il cristianesimo, comprendendo se stesso come vittoria della demitolo-
gizzazione, vittoria della conoscenza e con essa della verita, dovette neces-
sariamente considerarsi come universale ed essere portato a tutti i popoli:
non come una religione particolare che ne reprimeva delle altre, non come
una sorta di imperialismo religioso, ma piuttosto come la verita che rende-
va superflua | ‘apparenza»2)

L apparenza e «dissolta» dalla verita. | ciechi restano ciechi e I’ele-
fante viene visto solo dai vedenti.

Ma 50 anni prima, Paul Claudel, su una prima pagina del «Figaro litté-
raire» del 1948, ci presentava un’altra versione di questa «parabola». Ec-
co le sue parole di allora:

«Esiste una stampa giapponese che raffigura un elefante circondato da
ciechi... Il primo abbracciando una gamba dice: «€ un albero». «E vero»,
dice il secondo, che ha scoperto le orecchie, «queste sono le foglie».
«Niente affatto», dice il terzo, facendo scorrere la mano sui fianchi, «e un
muro!» «E una fune» grida il quarto afferrando la coda. «E un tubo» ri-
sponde il quinto che ha a che fare con la proboscide... Cosi e anche la no-
stra Madre, la Santa Chiesa cattolica, che dell’animale sacro possiede la
stazza, I’andatura e il temperamento bonario, per non parlare della doppia
difesa in puro avorio che gli esce dalla bocca. La posso vedere con i quattro
piedi immersi nelle acque, provenienti direttamente dal paradiso, che con la
proboscide spande copiosamente su di sé per battezzare il suo enorme
corpo»2L

Com’e evidente, questa lettura della parabola & assai diversa dalla
prima, poiché coglie Vapparenza non come altro dalla verita, ma come
apparire della verita. Qui I'«antropologia» € la possibilita non di essere
ciechi, e neppure di essere «vedenti» nel senso della scienza, bensi di co-
gliere cio che «supera» la realta, I’elefante come animale «sacro» e come
iImmagine ricca e monumentale della stessa Chiesa.

E, tuttavia, questo non basta ancora: giungiamo alla terza «lettura»,
con la quale restiamo a Parigi, nello stesso anno 1948, ed ascoltiamo
Maurice Merleau-Ponty commentare alla radio il testo di Claudel, pochi
giorni dopo averlo letto sul giornale. In questione vi € la possibilita che la

A J. Ratzinger, o. c., 192.
2L P. Craudel, Interroge les animaux, in «Figaro littéraire», 129/3, 1948, 1

L Iberd - Book



54 [ Andrea Grillo

«antropologia moderna» sappia rappresentare il risveglio del mondo per-
cepito. Con essa, dice Merleau-Ponty,

«Impariamo a vedere nuovamente il mondo attorno a noi da cui ci era-
vamo distolti nella convinzione che i nostri sensi non potessero insegnarci
nulla di valido e che solo un sapere rigorosamente oggettivo meritasse di
esser preso in considerazione... In un mondo cosi trasformato non siamo
soli, e non siamo soltanto tra uomini. Questo mondo si offre anche agli
animali, ai bambini, ai primitivi, ai pazzi, che lo abitano a modo loro e che
COesiStono con esso»2

E proprio la possibilita di valorizzare animali, bambini, primitivi e
pazzi la via «fenomenologica» per fare un discorso fedele alla «res», per
andare «verso le cose stesse», per incontrare davvero il mondo!

In conclusione possiamo chiederci: come mai Festugiere, Casel,
Guardini, si sono tanto interessati alla natura, al gioco, al pensiero primi-
tivo, alla «diversa» e «trasgressiva» razionalita del mistero simbolico-
rituale del culto, se non per recuperare proprio questa «forma di vita» che
e presupposta dalla nostra teologia e che e quasi la «condizione di possi-
bilita» del nostro vedere? Non é stata proprio, per loro, questa scoperta
degli animali, dei bambini, dei primitivi e dei pazzi una sorprendente
forma di «visione» e di «profezia»?

E allora non sara forse che noi, credendo di vedere, in realta siamo
ciechi e che invece sapendo di essere ciechi possiamo sperare di vedere?
Non sara forse che solo ammettendo il valore originario della «visione
antropologica» possiamo evitare una forma di «cecita teologica» partico-
larmente grave proprio nei sacramenti e nella liturgia? Non sara forse che
la «antropologia», intesa in questo senso, possa liberarci da quell’an-
tropocentrismo, che invece, proprio la teologia intellettualistica rischia
continuamente non di smentire, ma di confermare, anche contro le sue
migliori intenzioni e produzioni?

E non sara proprio la ammissione delle molte cecita antropologiche
che possa darci - a modo suo e nei suoi limiti - la via piu sicura verso
|’unica vera visione, che la rivelazione e la fede garantiscono, non contro,
ma a favore della antropologia?

Credo che oggi noi non avvertiamo abbastanza I’imbarazzo di fronte a
queste tre interpretazioni della stessa parabola e in tal modo non sappia-
mo piu come rispondere alla domanda fondamentale e fatale: ma nella

2 M. Merleau Ponty, Conversazioni, 43-44.

L Iberd - Book



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 55

parabola buddista, noi chi siamo? siamo forse i ciechi? oppure siamo de-
gli spettatori esterni alla parabola? o, forse, siamo addirittura |’elefante?

Di una cosa, pero, sono sicuro: che non possiamo piu contentarci sol-
tanto della lineare serieta della prima spiegazione rigorosamente intellet-
tualistica, che non possiamo affatto ignorare la ironica e simbolica pro-
fondita della seconda delucidazione e, soprattutto, che non possiamo fare
a meno della sorprendente ricchezza fenomenologica della terza esegesi.

Se «visione antropologica» vuol dire tre cose - corrispondenti a tre
«dimensioni» e «stadi» dell’'uomo - come:

- I’apparenza nemica della verita pensata come sostanza, (I’adulto)
- I’apparire sorprendente della verita rivelata (il bambino)
- la festa corporea e sensibile per la verita percepita (I’animale)

credo che una explicatio sacramenti oggi non possa fare a meno di nes-
suna di queste tre «visioni antropologiche», cioe visioni di un uomo che,
da adulto, sa ricordare di essere ancora bambino e animale, primitivo e
pazzo. E proprio questo dovrebbe garantire alla teologia di essere nella
«verita» e all’apparenza di essere non una illusione, ma proprio un «appa-
rire del vero», «una verita eterna che appare nella storia», un «sacra-
mento», la Chiesa, Gesu Cristo: appunto una «forma visibile della grazia
invisibile».

Tuttavia, per maturare una coscienza cosi articolata, la svolta antro-
pologica deve uscire dalle proprie astrazioni, deve farsi piu «fenomeno-
logica» e attingere ad orizzonti piu ampi di quelli del pensiero trascen-
dentale o post-idealistico. Proprio all’approfondimento di questi orizzonti
teoretici sara dedicato il prossimo capitolo.

L Iberd - Book



LIberd - Book



Capitolo terzo

Liturgia, filosofia e seconda svolta
antropologica: _
un «ressourcement» fenomenologico

«On rencontre, sur la liturgie, des remarquables ouvrages
d'érudition, anciens et modernes, des ouvrages de piété,
quelques consciencieux manuels, des méticuleux commen-
taires de rubriques. Mais nous ne croyons pas que le sujet
du culte divin ait jamais été traité dans son ensemble
philosophiquement.

M. Festugierel

Vorrei cominciare questo terzo capitolo sollevando anzitutto una pic-
cola, ma importante domanda: é legittimo che per indagare sul rapporto
tra «svolta antropologica» e «liturgia» si dedichi una attenzione specifica
alla filosofia? Possiamo davvero considerare la filosofia semplicemente
come una «scienza umana»? Una tale domanda, se considerata bene, puo
far emergere alcuni profili della questione di cui vorrei occuparmi in que-
sta ricerca e che e bene considerare con grande attenzione.

Da un lato, infatti, una tale opzione e oggi cosa del tutto (e fin troppo)
owvia, in quanto la filosofia, non essendo «sacra doctrina», rientra per
forza nell’ambito residuale delle «scienze umane»2 Ma d’altra parte non

1La Liturgie catholique. Esquisse d 'une synthése, suivie de quelques développements,
Maredsous, 1913, 28, nota 1 (il corsivo € mio). A distanza di 90 anni il giudizio di Festu-
giere é ancora di una sorprendente e allarmante attualita. Segnalo che di recente &€ com-
parsa la prima traduzione italiana del «classico» di Festugiere: La liturgia cattolica, (Caro
salutis Cardo. Studi/Testi, 15) EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova 2002.

2 Spesso il teologo commette questo errore di valutazione (e di prospettiva) quando
non accetta di dijferenziare a dovere il campo culturale dell’interlocutore «non teologi-
co». In tal modo puo perdere di vista le differenze profonde che contraddistinguono - in

L Iberd - Book



58 / Andrea Grillo

dobbiamo dimenticare che il sorgere delle scienze umane € stato un trau-
ma non anzitutto per la teologia, bensi proprio per lafilosofia, che prima
del loro avvento in qualche modo «sequestrava in sé» il ruolo di presso-
ché unica interlocutrice della teologia, in modo piu 0 meno armonico o
conflittuale all’interno del campo delle «scienze dello spirito». Quando
alcuni «filosofi» si sono trasformati in «altro» (in sociologi, in antropolo-
go in psicologi, in etologi...) i giochi culturali sono radicalmente cambia-
ti3 Proprio in questo contesto e nata anche la liturgia come disciplina au-
tonoma, che in qualche modo porta scritto in sé questo duplice fronte di
crisi: della teologia e dellafilosofia rispetto a nuove competenze che sta-
vano nascendo sulla soglia epocale della fine dell’800 e degli inizi del
"900.

Potremmo allora individuare quasi un parallelismo - forse inusitato,
ma non impertinente - che merita di essere condotto alla luce e indagato
con estrema attenzione: come le scienze umane hanno posto in crisi
Vautocoscienza filosofica del XIX e XX secolo, cosi la scienza liturgica
(insieme con altre nuove discipline come la patrologia, la storia della
Chiesa, Vesegesi biblica, Vecumenismo, etc.) ha esercitato una funzione
simile rispetto alla teologia classicad Con questa affermazione credo di
aver meglio chiarito I’orizzonte problematico della riflessione cui mi ac-
cingo.

A questo proposito, in una recente osservazione proposta con acutezza
da Giorgio Bonaccorso sul rapporto tra comunicazione e liturgia, questo
autore ha proposto una interessante problematizzazione del rapporto stes-
so per chiarirne la portata: contro la facile tendenza a «dare per scontato»
il rapporto e a muoversi al suo interno come se fosse ovvio il suo «an» e

quell’ambito - il filosofo e I’antropologo, lo psicologo e il sociologo, I’etnologo e
I’etologo, ecc. Di qui deriva il concetto generale (ma davvero troppo generico) con cui
egli designa come antropologia ogni disciplina che non sia teologica, quasi ragionando
stabilmente a contrario.

3 Si trovano molte belle pagine - a carattere prevalentemente autobiografico, ma ric-
che di considerazioni molto istruttive - dedicate a questa «trasformazione» da E. Gilson,
nel suo libro brillante e ironico Il filosofo e la teologia, Morcelliana, Brescia 1966.

4 Con il concetto di «teologia classica» intendo quel modello di pensiero teologico
che puo semplicemente cominciare da Dio il proprio discorso, mentre la «teologia mo-
derna» é - come dice G. Ebeling - quella teologia che ha bisogno di premesse e condizio-
ni prima di poter parlare di Dio (Cf G. Ebeling, Dogmatica della fede cristiana, voi. I,
Marietti, Genova 1990, 244 s., dedicate alla relazione tra «dottrina di Dio» e «dottrina
della preghiera», tra «parlare di Dio» e «parlare a Dio»). Questa precisazione permette di
comprendere meglio le potenzialita e i limiti della prospettiva «post-classica».

L Iberd - Book



Liturgia, filosofia e seconda svolta antropologica / 59

si dovesse discutere solo il suo «quomodo», Bonaccorso ci invita a sco-
prire una realta estremamente complessa, ma per questo anche veramente
significativa: «la relazione tra il rito e la comunicazione non é... scontata:
...Vi sono diversi motivi di reciproca esclusione tra il rito e la comunica-
zione»s

Ecco, in analogia rispetto a tale relazione problematica, dobbiamo in-
terrogarci anzitutto sull’«;m» del rapporto tra filosofia e liturgia, e solo
successivamente potremmo diffonderci intorno al suo «quomodo». Anche
in questo caso, dovremmo dire che il rapporto tra «ricerca filosofica» e
«agire liturgico» non e per nulla scontato. Che un «sapere» come quello
filosofico voglia avere per oggetto un tale agire rituale, e che I’agire ri-
tuale sopporti di essere «oggetto» di un sapere filosofico, questo é il pri-
mo e piu grande problema della liturgia (e forse anche della filosofia)
contemporaneat

Anche in questo caso dobbiamo essere coscienti che - almeno media-
mente - | due campi del sapere che consideriamo tendono ad escludersi:
I’entrata nel sapere filosofico sembra da un lato coincidere con il tra-
montare di ogni «narrare mitico» e di ogni «agire rituale»; la filosofia
come «superamento del culto» o come «culto in spirito e verita» (evi-
dentemente qui male inteso) sembra mettere in atto piu una sostituzione-
rimozione dell’agire liturgico che una sua comprensione?.

D’altra parte, e anche vero che I’agire liturgico - almeno negli ultimi
decenni e certamente da non piu di un secolo - si e riabilitato proprio
mettendo in seria crisi la possibilita di un «sapere filosofico-metafisico e
sistematico» che gli fosse «pre-ordinato», che lo volesse comprendere in
anticipo. In un certo senso, I’agire rituale - per essere se stesso, a partire

5G. Bonaccorso, La dimensione comunicativa della liturgia, in «Rassegna di Teo-
logia», 41, 2000, 485-515, qui 486. Uno sviluppo e un ampliamento di questa lettura si
trova in G. Bonaccorso-A. Grillo, Lafede e il telecomando. Televisione, pubblicita e
rito, Cittadella, Assisi 2001.

6 Una istanza «liturgica» della filosofia contemporanea potrebbe essere colta nel suo
desiderio di «risalire al tempio dove si svelano tutti i misteri», come sottolinea con insi-
stenza G. Cantarano, Immagini del nulla. Lafilosofia italiana contemporanea, Bruno
Mondadori, Milano 1998, 1 Per un’altra interessante ricostruzione della filosofia italiana
recente, ancora piu sensibile alla tematica teologica, cf A. Matteo, Della fede dei laici. Il
cristianesimo di fronte alla mentalita postmoderna, Rubbettino, Soveria Mannelli (Catan-
zaro), 2001.

7 Per la illustrazione dei limiti di una tale comprensione del compito filosofico mi pare
sempre molto valida la prospettiva offerta sinteticamente da R. Schaeffler, Religions-
philosophie, Alber, Minchen 1983, soprattutto alle pp. 13-48.

L Iberd - Book



60 / Andrea Grillo

dalla tarda modernita - doveva scoprirsi come un «altro» modo di pensa-
re, doveva farsi quasi una «filosofia alternativa», doveva in un certo sen-
so arrivare a ripetere a se stesso la bella frase di K. Barth: «E evidente
che la teologia [scilicet la liturgia] diventa interessante per la filosofia
soltanto nel momento in cui rinuncia ad interessarla»8

Ricostruire in modo piu articolato la storia recente del rapporto tra fi-
losofia e liturgia non significa semplicemente studiare 1 rapporti accade-
mici tra due discipline, né trovare singolari coincidenze tra autori diversi,
ma soprattutto rielaborare la coscienza della «questione liturgica», che
per emergere all’inizio del XX secolo con tutta la sua urgenza ha dovuto
prestare ascolto e rielaborare in proprio alcune delle piu agguerrite cor-
renti filosofiche contemporanee. In questo senso, dovremmo dire che la
«questione liturgica» ha avuto bisogno di un rapporto forte, profondo e
strutturale con la filosofia9

Per questo cercheremo di chiarire tale dato importante con un percorso
in 6 passi. Il primo passo si pone anzitutto il compito di riscoprire che la
scienza liturgica non sarebbe nata senza un rapporto strutturale con la ri-
flessione filosofica (8 1); e che oggi, parallelamente, non puo continuare
senza rapporto con la coscienza filosofica contemporanea (che non e piu
quella degli anni 20-30 del XX secolo) (§8 2); per questo stileremo una
sorta di «catalogo per autori e per soggetti» (88 3 e 4), onde orientare |l
liturgista contemporaneo, dopo di che, concludendo, finiremo con il get-
tare qualche sguardo sul rapporto filosofia-liturgia (8 5) e sulle prospetti-
ve per il suo futuro (8 6).

K. Barth, Rivelazione, Chiesa, Teologia, i.n Id., Volonté\\ldi Dio e desideri umani.
L ’iniziativa teologica di K. Barth nella Germania hitleriana, Claudiana, Torino 1986, 89-
114, qui 107.

9 Non sarebbe sorta una questione liturgica, se alcuni monaci di fine XIX e inizio XX
secolo non avessero tentato di pensare culturalmente e filosoficamente il ruolo teologico
del culto rituale cristiano. In questo spazio esperienziale e culturale é sorto il movimento
liturgico, come appare chiaramente da uno dei suoi precursori, ossia M. Festugiere, sul
guale mi limito a rinviare al mio studio A. Grillo, «La cause de la liturgie gagne chacjue
jour du terrain». Modernita, rinascita liturgica e fondamento della fede in Maurice Fe-
stugiére, in «Ecclesia Orans», 13, 1996, 229-251. Una ripresa piu complessiva di questa
tematica «moderna» del movimento liturgico ho proposto nel volume A. Grillo, La na-
scita della liturgia nel XX secolo, gia citato.

L Iberd - Book



Liturgia, filosofia e seconda svolta antropologica / 61

1. Un rapporto da riscoprire anche storicamente

Nel rapporto tra filosofia e liturgia non si tratta di trovare relazioni tra
due fenomeni «essenzialmente diversi» (come potrebbe sembrare a prima
vista), ma di riscoprire una correlazione originaria, un rapporto fontale
che invece gli ultimi decenni si sono incaricati - e quasi hanno sentito il
dovere - di smentire. Potremmo quasi dire che la discussione interna al
movimento liturgico - ossia a quel fenomeno ecclesiale, teologico e cul-
turale che ha modificato nella prima meta del XX secolo la comprensione
del «dato liturgico» nel contesto del cristianesimo e del cattolicesimo eu-
ropeoIl- ha oscillato tra due stili diversi, che tenevano pero d’occhio
- implicitamente o esplicitamente - la sua relazione con la filosofia mo-
derna, non metafisica e non scolastica. Insomma, se da un lato il movi-
mento liturgico, per difendersi dalle diverse accuse di «cripto-
modernismo», ha tentato di negare il legame con la filosofia e si e voluto
descrivere - con una operazione di abbondante cosmesi - come tendenza
puramente teologica (storica, filologica, archeologica, restauratrice),
d’altra parte le accuse piu forti nei suoi confronti sono state proprio
quelle di chi ha voluto ricondurne la ispirazione al soggettivismo e senti-
mentalismo romantico (H.U. Von Balthasar), o al sociologismo massifi-
cante (J. Maritain) o al razionalismo illuminista (W. Trapp)1l

D’altra parte, non possiamo dimenticare che la stessa filosofia moder-

10 L’opera del movimento liturgico & entrata di recente nelle attenzioni della rico-
struzione storiografica non soltanto da parte dei liturgisti, ma anche della storia laica ed
ecclesiastica. Due ottimi esempi di volumi scritti sotto I’influsso di questo nuovo interesse
sono quelli di M. Pajano, Liturgia e societa nel novecento. Percorsi del movimento litur-
gico difronte ai processi di secolarizzazione (= Biblioteca di storia sociale, 28), Edizioni
di Storia e Letteratura, Roma 2000, e di A. Angenendt, Liturgik und Historik. Gab es
eine organische Liturgie-Entwicklung? (= Quaestiones Disputatae, 189), Herder, Frei-
burg-Basel-Wien 2001.

1 Un classico studio, che testimonia bene questa rilettura «in negativo» del movi-
mento liturgico é quello di W. Trapp, Vorgeschichte und Ursprung der liturgischen
Bewegung, vorwiegend in Hinsicht auf das deutsche Sprachgebiet, Pustet, Regensburg,
1940. Sulla scia di questa ricerca ormai datata possiamo porre, con le dovute sfumature,
alcune posizioni di H.U. von Balthasar (Solo I’amore é credibile, Boria, Roma 1991,
46, nota 15), di J.L. Marion ( cf soprattutto i due saggi «eucaristici» Del sito eucaristico
della teologia e Il presente e il dono, in J.-L. Marion, Dio senza essere, Jaca Book, Mi-
lano 1984, rispettivamente 169-189 e 193-219) e da ultimo anche di J. Ratzinger, Intro-
duzione allo spirito della liturgia, San Paolo, Cinisello B., 2001. Per le ultime propaggini
di questa «quérelle» cf il resoconto di K. Irwin, Critiquing recent liturgical Critics, in
«Worship», 74, 2000, 2-19.

L Iberd - Book



62 /Andrea Grillo

na, in qualche modo, ha avuto una non nascosta aspirazione liturgica: sia
proponendosi come «vero culto», sia assumendo i toni religiosi e mistici
del «pastore dell’essere» heideggeriano® Inoltre, da recenti lavori squi-
sitamente teorici in campo filosoficol3 emerge negli ultimi anni una
grande attenzione da parte della filosofia nei confronti della liturgia: anzi,
quasi ne risulta un desiderio di ridefinire la liturgia a partire dalla istanza
veritativa della filosofia.

Alla luce di questi sviluppi, dovremmo allora chiederci: che cosa e
successo? Si tratta effettivamente di una novita, oppure dobbiamo sentirci
dire - dai filosofi - qualcosa che noi liturgisti avremmo dovuto sapere da
tempo e che forse oggi abbiamo quasi dimenticato?

2. Questione liturgica e questione filosofica contemporanea

Per rispondere alla nostra domanda, ci chiediamo se sia davvero perti-
nente e azzeccato il famoso giudizio espresso da C. Vagaggini nella sua
«Prolusione» alla inaugurazione del PIL di S. Anseimo, quando si inter-
rogava sulla nascita del movimento liturgico, chiedendosi:

«Da che cosa fu provocato? Dagli studi storici? Da quelli teologici, bibli-
ci 0 patristici? Fu forse a crearlo I’ansia del confronto con la vita e il pensiero
moderno, o I'influsso della corrente esistenziale in filosofia? No! 1l primo
impulso venne da un bisogno eminentemente spirituale e pastorale»X4

Questa tesi, che nel 1961 poteva e forse doveva essere affermata, oggi
ha bisogno di qualche correzione: almeno nel senso per cui, per tutti i
primi 50 anni del XX secolo - quegli anni che Vagaggini gia allora,
quando pronunciava queste parole, aveva ormai alle proprie spalle! - il

“ Questo non significa che tali intuizioni heideggeriane, quando sappiano uscire
dall’aura di una retorica vaga ed evanescente del «filosofese», non possano rappresentare
uno stimolo positivo per I’approfondimento teologico del tema liturgico: cf ad es. il volu-
me interessante di F. Manzi-G.C. Pagazzi, Il pastore dell’essere. Fenomenologia dello
sguardo del Figlio, Cittadella, Assisi 2001.

13 Consideriamo soltanto alcuni lavori recenti come: J.-Y. Lacoste, Expérience et
Absolu. Questions disputées sur |’humanité de I’homme, PUF, Paris, 1994; S. Rou-
villois, Corps et sagesse. Philosophie de la liturgie, Fayard, Paris, 1995; C. PICKSTOCK,
After writing. On the liturgical consummation ofphilosophy, Blackwell, Oxford, 1998, sui
quali avremo modo di tornare tra breve.

X4 C. Vagaggini, Liturgia e pensiero teologico recente, Pontificio Ateneo S. An-
seimo, Roma 1961, 25.

L Iberd - Book



Liturgia, filosofia e seconda svolta antropologica / 63

rapporto tra aspirazione liturgica e riflessione filosofica fu strutturale e
continuo, vitale e irrinunciabile. Potremmo dire che tale rapporto si svi-
luppo in Festugiére, in Guardini, in Casel, ma gia prima in Guéranger,
con un’attenzione per la liturgia come «presupposto implicito della cono-
scenza teologica» che modifico profondamente la collocazione della li-
turgia nel quadro del sapere e della esperienza cristiana del tempo.

Ma tale sviluppo fu possibile per un impegno teorico di primo livello
da parte di quei «padri» del movimento liturgico, che si confrontavano
con il migliore pensiero del loro tempo e che per questo potevano assu-
mere pastoralmente e spiritualmente il compito di riscoprire la liturgia.
L "espressione di Festugiere che ho citato all’inizio di questo capitolo dice
gia in sintesi tutta la radicalita teorica di tale pensiero originario del mo-
vimento liturgico.

E poi sufficiente considerare il ruolo che in Casel e in Guardini ha
giocato il confronto con il pensiero moderno e tardo moderno, per ac-
corgersi che almeno fino agli anni ’40 vi e stato un forte rapporto tra
filosofia, scienze umane e liturgia: cio ha promosso radicalmente tutta
la prima fase del movimento liturgico, cresciuta proprio grazie alla
strutturale relazione da esso intrecciata con la filosofia. Poi, a partire
dagli anni cinquanta - da quella che potremmo chiamare la seconda fa-
se orientata piu alla riforma del rito che alla ricomprensione radicale di
esso - questo ambito di interesse e rapidamente venuto meno, per la-
sciar spazio ad una grande e necessaria ricerca storica, testuale, filologi-
ca e teologica.

A lungo andare, tuttavia, il venir meno di una adeguata riflessione fi-
losofica ha cominciato a pesare: questa carenza, a partire dagli anni ’80
del XX secolo, ha cominciato a farsi sentire e sono nate nuove spinte al
confronto con la filosofia: pensiamo al lavoro che si e fatto in Francia
(con Chauvet, Hameline e Lafont), in Italia (soprattutto a Padova, ma an-
che con tracce evidenti a Torino, a Milano e a Roma) e negli USA (molto
meno in Germania, in Inghilterra e in Spagna) per recuperare la forza di
quegli inizi.

L ’esito di questa nuova domanda e un principio di terzafase del mo-
vimento liturgico, nel quale il rapporto con la filosofia torna (o, puo tor-
nare) ad essere di grande rilievo: per i liturgisti oggi &€ importante scoprire
I”interesse che la riflessione liturgica riserva al culto rituale, per poter ca-
pire meglio con quali categorie comprendere e spiegare il culto cristiano
all’'uomo e alla donna del terzo millennio. Noi cercheremo di svolgere

L Iberd - Book



64 / Andrea Grillo

tale compito in una forma abbastanza classica, cioé quasi scorrendo due
diversi cataloghi: uno per autori/scuole e uno per soggetti/temi.

3. Le correnti fondamentali: (quasi un catalogo per autori/scuole)

Nella nostra breve rassegna non parleremo soltanto di scuole filosofi-
che che si occupano - implicitamente o esplicitamente - della liturgia, ma
anche della loro piu 0 meno evidente recezione da parte dei liturgisti. In
qualche modo dovremo sempre tener conto del fatto che il sorgere stesso
del «sapere liturgico» e nato da un incontro-scontro con il sapere filosofi-
co-sistematico. La liturgia € nata come «storia» contro la «sistematica», ma
presto ha sentito il bisogno di darsi essa stessa un certo «sistema» e di di-
stinguere una scienza liturgica sistematica da una scienza liturgica storicals

D’altra parte vedremo che alcuni autori inevitabilmente debbono esse-
re inseriti in diverse scuole, poiché di fatto fanno parte di complesse in-
terazioni ideali e accademiche, che contribuiscono a frastagliare ulterior-
mente il panorama, ma anche a renderlo di ancor maggiore interesse. Il
criterio con cui prenderemo in considerazione i singoli ambiti della rifles-
sione sara costituito dal «pensiero e dalla pratica del dono», che gli autori
esaminati rendono ancora possibile, proprio mediante la peculiarita della
loro indagine.

La scuolafenomenologica

Rievocando di recente le vicende della scienza liturgica dopo la fine
degli anni ’60, un noto liturgista italiano presentava la questione in questi
termini:

«Si perfezionava un metodo: non solo teologia, non solo storia, ma atten-
zione anche alle cosiddette scienze umane per approfondire I’agire rituale in
tutta la sua dinamica processuale, simbolica, comunicazionale. Potrei annota-
re che chi restava inizialmente all’orizzonte era la ricerca filosofica, anche

15 Per questa distinzione, & ormai del tutto classico il riferimento a R. Guardini, Uber
die systematische Methode in der Liturgiewissenschaft, in «Jahrbuch fir Liturgiewissen-
schaft», 1, 1921, 97-108, mentre una significativa ripresa di questa esigenza si trova in R,
Messner, Was ist systematische Liturgiewissenschaft, in «Archiv fir Liturgiewissen-
schaft», 40, 1998, 257-274: non a caso tra i due studi intercorrono quasi 80 anni!

L Iberd - Book



Liturgia, filosofia e seconda svolta antropologica / 65

se - con e oltre la linguistica, con e oltre lo strutturalismo - il confronto si
profilava fecondo con molteplici dati della fenomenologia francese»16

Ma che cosa e la fenomenologia francese e, piu in generale, che cosa
indica questo termine generale di «fenomenologia», cosi fortunato in li-
turgia?

Mi pare che la funzione essenziale esercitata dalla «fenomenologia»,
per liberare lo spazio nel quale ha preso figura la «liturgia» come disci-
plina, sia stata quella di «disinserire» il primato della rappresentazione
dalle categorie abituali della teologia. Lo ha detto bene Lévinas presen-
tando il pensiero di Husserl:

«Mostrando che la coscienza e I’essere rappresentato emergono da un
contesto non rappresentativo, Husserl non accetta che il luogo della Verita
sia la Rappresentazione»1/

Questa mi pare la grande emergenza che la fenomenologia ha messo
in luce e dischiuso ad una indagine piti generale. E perd vero che lo svi-
luppo del percorso fenomenologico € estremamente vario e complesso,
prende subito figure «regionali» o «generali», e con cio tende ad un sape-
re teoretico oppure molto vicino alla esperienza.

Consideriamo due esempi: Lévinas valorizza la differenza come
nessun altro, ma lo fa a nome di una ideologia rigorosamente antili-
turgica e - forse - anche antireligiosa. In nome dell’etica riscopre la ve-
rita della religione in certo senso contro la religione.

Ma ancora piu interessante e il caso di J-L. Marion. Soprattutto nel-
I’ultimo lavoroBil suo tentativo di tradurre Gegebenheit con «donazione»
e di scoprire cosi che il «dato» ¢ il «dono», approda ad una teoria del «fe-
nomeno saturo» in cui essenzialmente non si parla d’altro che di liturgia.
Ma quando lo stesso autore applica la propria teoria alla concretezza li-
turgica - non alla teoria cristiana del culto, ma alla prassi cultuale cristia-
na - scrive alcune pagine sull’adorazione eucaristica che non possono
non lasciarci un poco perplessi.

16 S. MAGGIANI, Presentazione a G. SOVERNIGO, Rito e persona. Simbolismo e cele-
brazione liturgica: aspetti psicologici (= Caro Salutis Cardo. Sussidi, 2), EMP-Abbazia di
S. Giustina, Padova 1998, 13-22, qui 14.

I7 E. Lévinas, Signature, in Id., Difficile liberta, La Scuola, Brescia 1986, 41-49, qui
43. Torneremo tra breve su questa importante affermazione.

8 Cf J.-L. Marion, Dato che. Saggio per una fenomenologia della donazione, SEI,
Torino 2001.

L Iberd - Book



66 / Andrea Grillo

Insomma, la fenomenologia non e al riparo dal «superare il fenome-
no» e dall’entrare in contraddizione con se stessa. La «ragione liturgica»
- che e nata da un salutare gesto di un nuovo e per certi versi inaudito ri-
spetto fenomenologico del dato rituale - non puo ignorare oggi questa sua
anima, senza cadere pero nella tentazione di una nuova sistemazione che
la dispensi dal celebrare. Se la filosofia si fa «culto», lo fa in origine per
interpretare fino in fondo tutta I’aspirazione cristiana. Ma proprio in que-
sto culmine mette a rischio I’essenziale, puo perdere la «differenza» e ca-
dere in una vuota identita.

C’e infine una segreta analogia tra azione liturgica e impresa fenome-
nologica: non solo un utilizzo possibile della fenomenologia da parte
della liturgia, ma quasi il riconoscimento di una «logica comune» ad
entrambe. Lo ha bene espresso Marion quando ha affermato che «il para-
dosso iniziale e finale della fenomenologia consiste precisamente in que-
Sto SuO prendere I’iniziativa diperdere |’iniziativa» 9

Anche J.-Y. Lacoste utilizza il termine e i fenomeni «liturgici» per
parlare della «religione», ma sceglie questa parola come tentativo di su-
perare una «sentimentalizzazione» della esperienza religiosa, e per ripor-
tare la discussione sui limiti della «ragione morale» e della «ragione poli-
tica» in un alveo piu plausibileZ) Questa e la grande opportunita, ma an-
che il grande rischio del suo discorso.

Ecco allora apparire - proprio a questo punto - Yattenzione alla diffe-
renza e all’altro nella forma del «simbolo», della «cultura» e del «dialo-
go», cui ci dedichiamo nei prossimi tre brevi passaggi.

Il pensiero simbolico

La riflessione sul concetto di «simbolo» appare centrale alla matura-
zione di una piu attenta coscienza liturgica. Basterebbe osservare gquanto
le espressioni piu rilevanti su questo piano siano debitrici di importanti
filoni filosofici contemporanei: da un lato la vocazione metafisico-tra-
scendentale di K. Rahner2, dall’altro la tendenza postmetafisica e lingui-

19 J.-L. Marion, Dato che. Saggio per unafenomenologia della donazione, SEI, Tori-
no 2001, 5.
" Cf J.-Y. Lacoste, Expérience et Absolu. Questions disputées sur |’humanité de
| 'homme, PUF, Paris 1994.
Cf K. Rahner, Sulla teologia del simbolo, in Id., Saggi sui sacramenti e sul-
| 'escatologia, Paoline, Roma 1965, 51-107.

L Iberd - Book



Liturgia, filosofia e seconda svolta antropologica / 67

stica di L.-M. Chauvet2 attestano istruttivamente la potenza della media-
zione filosofica per I’accesso ad una convincente teoria del simbolo in
ambito liturgico-sacramentale. Su questo piano la filosofia, da parte sua,
ha sviluppato negli ultimi decenni sia una rilettura complessiva della di-
namica simbolica in relazione all’analoga dinamica concettuale (con
Ricoeur), sia un approfondimento della relazione delicata tra simbolo e
liberta (Pareyson)Z Tale riflessione si e poi intrecciata sia con percorsi
della semiotica sia con classici della ricerca religionisticazd Il guadagno
di tale tendenza della riflessione contemporanea mi pare estremamente
prezioso per il progresso di una teologia liturgica davvero capace di ri-
flettere sulla «esperienza simbolico-rituale» di cui la liturgia vive e che la
teologia in generale presuppone nel proprio rapporto con la rivelazione e
con la fede.

Il pensiero antropoiogico-culturale

Basta far riferimento al pensiero del «secondo Wittgenstein» per evo-
care una galassia di produzione filosofica (da Winch a Giddens, da Au-
stin a Apel) che sostanzia un orizzonte ultimamente significativo (ad
esempio in Apel) per la riflessione che la sacramentaria tedesca ha voluto
compiere (con Ganockzy e Hlinermann). Accanto a questo filone piu
esplicitamente filosofico, bisogna pero collocare la riflessione stretta-
mente antropologica, che, pur avendo una sua filosofiaZ introduce pro-
prio nella riflessione culturale un elemento nuovo, propriamente fenome-

2 L.-M. CHAUVET, Simbolo e sacramento. Una rilettura sacramentale dell’esistenza
cristiana, LDC, Leumann (Torino) 1990.

2 Cf gli ormai classici studi di P. Ricoeur, Ermeneutica dei simboli e riflessionefilo-
sofica, in 1d., Il conflitto delle interpretazioni, Jaca Book, Milano 1977, 303-330; Id., Fi-
nitudine e colpa, il Mulino, Bologna 1970. Per una ripresa recente, cf soprattutto 1d., Sé
come un altro, Jaca Book, Milano 1993, in cui emerge bene la dialettica tra apologia e
destituzione del Cogito al centro della esperienza simbolica. Per Pareyson, valga il riferi-
mento complessivo a L. PAREYSON, Ontologia della liberta. Il male e la sofferenza, Ei-
naudi, Torino 1995.

24 Un bell’esempio di sintesi di questa sensibilita filosofica recepita a livello liturgico
¢ il volume di G. BONACCORSO, Il rito e |’Altro. La liturgia come tempo, linguaggio e
azione, (= Monumenta Studia Instrumenta Liturgica, 13), Libreria Editrice Vaticana, Citta
del Vaticano 2001.

% Cf S. BORUTTI, Filosofia delle scienze umane. Le categorie dell’Antropologia e
della Sociologia, Bruno Mondadori, Milano 1999.

L Iberd - Book



68 /Andrea Grillo

nologico e culturale, aprendo cosi uno spazio significativo per la conside-
razione della specificita dei comportamente rituali. Il ruolo che la antro-
pologia ha svolto e svolge per il ripensamento dell’azione liturgica € piu
grande di quanto la filosofia «tout court» - con tutto il suo inevitabile
philosophical pride - Sia disposta a pensarezd Essa comporta un sostan-
ziale déplacement dell’intellettualismo e una riscoperta del valore origi-
nario dell’azione. Senza il contributo dell’antropologia culturale, una ri-
scoperta della liturgia affidata soltanto alla teologia o alla filosofia rischia
continuamente di smentire se stessa, cioe di farsi «teologia senza presup-
posti» e percio, in un certo senso, anche «teologia astratta».

Il pensiero dialogico neo-ebraico

Si e gia fatto notare in qualche occasioneZ che per la tradizione del
pensiero ebraico il riferimento all’alterita assume originariamente una
evidenza quasi liturgica. La linea che cosi procede da F. Rosenzweig a
M. Buber fino a E. Lévinas in certo senso assume la funzione di accende-
re una spia di grande rilievo per il liturgista che si trova stretto nelle ma-
glie non soltanto della onto-teologia, ma di ogni primato della rappresen-
tazione sulla relazione. L’originaria componente «pratica» della sapienza
ebraica trova oggi il modo di acquisire un nuovo interesse proprio per un
adeguato ripensamento dell’azione cultuale cristiana, nel suo valore fon-
dante e originario non solo per laprotestano fidei, per il costituirsi stesso
delvactusfidei.

Tuttavia, I’attenzione per la differenza - cosi viva in questo filone
della riflessione - puo esasperarsi fino ad una impossibile identita: di
questo atteggiamento offre testimonianza il decostruttivismo, la teoria
politica e anche I’ermeneutica contemporanea e persino la nostalgia per il
medioevo, che ci accingiamo ora ad esaminare come ultime «schede» di
questo nostro catalogo per autori/scuole.

% Una bella sintesi del contributo antropologico al pensiero teologico si trova in G.
Bof (ed.), Antropologia culturale e antropologia teologica, (= Pubblicazioni dell’Istituto
di Scienze Religiose in Trento, 19), EDB, Bologna 1994.

"7 Cf E. Salmann, Andacht. Philosophen vor dem Phanomen der Liturgie, in «Eccle-
sia Orans», 7, 1990, 309-333.

L Iberd - Book



Liturgia, filosofia e seconda svolta antropologica / 69

Il decostruttivismo

La «disperazione» circa il dono é il tratto che contraddistingue questa
tendenza della riflessione, in apparenza assolutamente lontana da qualsia-
si mens theologica, ma molto interessante da studiare per il liturgista che
voglia scoprire I’autocritica di un pensiero autosufficiente, ed anche la
«riscoperta della liberta come esperienza» e I’apologia del «sentire» come
chiave di accesso alla verita del cattolicesimo. Smontando gli apriori di
una larga parte del pensiero novecentesco, questa tendenza filosofica
contemporanea - al di la di alcune sue possibili derive obiettivamente ni-
chilistiche - riporta al centro dell’attenzione tematiche preziosissime per
la ratio liturgica: si pensi al tema della «scrittura», del «dono», del «se-
greto», dell’«amicizia», della «liberta» o del «sentire rituale» che questi
autori, pit 0 meno efficacemente hanno potuto portare recentemente alla
attenzioneZ8 Non troveremo mai in essi - come invece accade per i feno-
menologi - un esplicito interesse liturgico-religioso. Ma questo non sem-
pre € indizio di scarso interesse, come, viceversa, la presenza di tale inte-
resse non rende necessariamente interessante per il liturgista un libro o
una argomentazione.

La teoria politica

La riduzione del dono a diritto e il problema politico della modernita.
Di questo problema i primi liturgisti erano fin troppo coscienti. Oggi se
ne e quasi persa la consapevolezza e non si dedica a questo ambito della
reflessione che qualche ovvia considerazione di senso comune. Potremmo
unificare queste linee di pensiero sotto il tema di «interrogazioni sulla
soggettivita/liberta politica»?X Parallelamente, il discorso teologico mira a

B Cf le ricerche di autori come Derrida, Nancy, Perniola, che, seppure in ambiti di-
versi, hanno sviluppato interessanti forme di «pensiero della differenza». Per le citazioni
rimandiamo a quanto gia indicato o a quanto apparira nelle note successive.

2 Gli autori piu interessanti in questo ambito sono C. Schmidt, H. Arendt, I. Berlin,
Ch. Taylor, R. Esposito. Si considerino, ad esempio, le interessanti riflessioni che R.
Esposito, Communitas. Origine e destino della comunita, (= Einaudi contemporanea, 58),
Einaudi, Torino, 1998), conduce intorno alla categoria di «comunita», smontando alcuni
dei pregiudizi che obiettivamente ostacolano una riflessione radicale suH’originalita
dell’azione liturgica cristiana. In altri termini, le ragioni di un pensiero «impolitico» sono
importanti per il pensiero liturgico contemporaneo.

L Iberd - Book



70 / Andrea Grillo

riscoprire che la relazione tra grazia e liberta € I’atto costitutivo dell’'una
come dell’altraq)

La traduzione filosofica e allora: nessuna liberta senza autorita, ossia
senza un'altra liberta, la quale sia appunto libera non «da» qualcosa, ma
«per» |’amore. L’amore € I’origine indefinibile, ma credibile, visibile
solo nella fede, nell’affidamento, che da origine al «fenomeno» liberta,
alla esperienza della liberta (dell’uomo come zoon logon échon).

Un certo disagio che avvertiamo sulla pagina di Esposito e di Nancy é
che, modernamente, non riescono ad uscire - almeno a mio avviso - dalla
pretesa di risolvere il problema della esperienza della liberta (e della
communitas originaria) fuori dalla evidenza del quadro «politico» della
questione. Ossia, pur uscendo dal paradigma soggettivo e rompendo in
direzione del «corpo» e della «communitas», non hanno pero il coraggio
0 la lucidita - se mi e permesso di esprimermi cosi - di uscire davvero
dalla stilizzazione politica della liberta. Non fuoriescono da unafilosofia
negativa della relazione-comunione, proprio perché una filosofia positiva
della comunione deve rompere con |’evidenza (solo politica) dell’alter-
nativa tra ragione e fede.

Solo la considerazione seria di ci0 che € esperienza etica ed esperien-
za religiosa della liberta puo fare entrare in campo - non solo negativa-
mente, ma positivamente - due ulteriori dimensioni di articolazione della
questione liberta:

a) non solo la liberta come «fatto»

b) ma anche la liberta come «compito» (obbligo, ubbidienza, auctoritas)

c) ed anche la liberta come «dono» (sacrificio, fare la volonta del Pa-
dre, amore).

Cio che «a priori» e escluso (ossia che Vauctoritas c'entri con la li-
berta) diventa il centro della considerazione, non per scalzare il valore
«originario» dell’autonomia della liberta, ma per ricomprenderla come
«astrazione» necessaria (politicamente necessaria) di un «concretum» ben

D Potrebbe essere utile riferirsi alle Tesi di teologia trinitaria di K. Hemmerle, toc-
cando anche il concetto di «filosofia prima» per come appare in Propper e Verwejen: su
questo plesso di questioni rinvio al mio saggio: A. Grillo, Per una genealogia della li-
berici. Il mistico nel secondo Wittgenstein e il ruolo della teologia in unafilosofia della
mistica, in A. Molinaro-E. Salmann (edd.), Filosofia e mistica. Itinerari di un progetto
di ricerca (= Studia Anselmiana 125, Philosophica 2), Centro Studi S. Anseimo, Roma
1997, 89-127.

L Iberd - Book



Liturgia, filosofia e seconda svolta antropologica / 71

pit ampio e complesso, che merita di essere «pensato» e non di essere af-
fidato ad un semplice ambito privato-individuale-arbitrario-sentimentale.
Di questo i liturgisti oggi dovrebbero non solo interessarsi, ma quasi ap-
passionarsi, data la natura piu che privata - e meno che pubblica - del fe-
nomeno che studiano e del quale rendono conto come presupposto essen-
ziale all’atto di fede cristiano.

L ’'ermeneutica e il pensiero trascendentale

L’ambito del pensiero ermeneutico (Heidegger, Gadamer, Welte,
Schaeffler) mantiene una sua grande pertinenza per il lavoro della rifles-
sione liturgica. In particolare, il classico ambito di una «filosofia della re-
ligione» ha trovato in R. Schaeffler un interprete di grande acume e fi-
nezzadl

Secondo questo autore, un approccio corretto al culto - ossia una do-
manda radicale sulla sua legittimita in una sékularisierte Welt - deve
chiedersi anzitutto quale sia la sua funzione e la sua razionalita. Sebbene
possa apparire davvero sorprendente per una mentalita fin troppo abituata
ad un’accezione univoca di razionalita, esiste una ratio del culto, che non
solo rende possibile una interpretazione del mondo e della vita umana,
ma che all’interno di questa puo sviluppare le prove della propria verifi-
cazione e i criteri della propria legittimita. Questo orizzonte di compren-
sione antropologica, assunto entro la teologia fondamentale come erme-
neutica antropologica (e non come «riduzione» del teologico all’antro-
pologico) riferisce il culto ad una dimensione umana, individuale e so-
ciale: «L’aspirazione degli individui e delle societa a fondare la conti-
nuita della loro vita e a trovare cosi la loro identita manifesta |’im-
portanza del culto nella vita dell’'uomo e della societa»3 il culto si chiari-

3l Accanto alla produzione piu specificamente filosofica, questo autore ha sviluppato
una interessante riflessione di carattere teologico-liturgico, i cui titoli piu importanti sono
R. Schaeffler, Der Kultus als Weltauslegung, in Kult in der sdkularisierten Welt, Pustet,
Regensburg, 1974, 9-62; 1d., Kultisches Handeln. Die Frage nach Proben seiner
Bewahrung und nach Kriterien seiner Legitimation, in HUINERMANN-SCHAEFFLER, Ankunft
Gottes und Handeln des Menschen, Herder, Freiburg, 1977, 9-50; 1d4., Die Stellung des
Kultus im Leben des Menschen und Gesellschaft. Eine anthropologische Grundlegung, in
Unfahig zum Gottesdienst? Liturgie als Aufgabe aller Christen, Pustet, Regensburg 1991,
9-34; 1d., Kultur und Kult, in «Liturgisches Jahrbuch», 41/2, 1991, 73-87.

® Schaeffler, Die Stellung, 17.

L Iberd - Book



72 [Andrea Grillo

sce dunqgue solo quando &€ compreso ed interpretato come condizione per
il (e funzione del) sorgere di una correlazione tra identita e continuita
nella vita dell’'uomo3 Il compito del culto e proprio quello di creare que-
sta rinnovante e rinnovata presenza delle origini, di accogliere il rinno-
vamento della vita personale e di parteciparlo al mondo ambiente: «Die
zentrale Kategorie kultischer Wesensdeutung [...] ist nicht der Begriff des
Seins, sondern der des Handelns» 34

La riflessione sull'agire cultuale che Schaeffler ha prodotto - legata a
filo doppio alla sua grande riflessione sulla «esperienza» - e oggi di
estrema importanza: una sua recezione anche in Italia credo sia oggi di
una certa urgenza - essendo |’unico autore tra quelli citati ad essere stato
recepito solo molto marginalmente.

Una rilettura radicale del pensiero medioevale

L’idea che si debba superare il pensiero moderno non nella direzione
del nichilismo, ma in quello della dossologia e una idea che oggi torna a
circolare in ambito anche filosoficoZ

L ’idea di «restaurare» la semplice nobilta del rito eucaristico dei primi
secoli appare a suo avviso debole, poiché dimentica la vera natura della
celebrazione medioevale. Qui la riflessione dell’autrice riprende il contri-
buto di A. Nichols, il quale si appoggia alle classiche tesi di W. Trapp3a
In sostanza, il volume costituisce un interessante intreccio di riscoperta
della modalita tipicamente medievale per non evitare il rapporto con il

3B Osserverei a questo proposito come questo intento di Schaeffler sia sostenuto da
una doppia intenzione: quella di legittimare il culto attraverso la sua funzione irriducibile
ad altro; e quella di non isolarlo, ma connetterlo con il resto della Weltlauf, in una dialetti-
ca tra «visioni del mondo» della filosofia, della scienza e, appunto, del culto.

AR. Schaeffier, Der Kultus als Weltauslegung, 27: «La categoria centrale della in-
terpretazione cultuale del mondo non ¢ il concetto di essere, ma quello di azione».

3 Mi riferisco ad una recente opera fortunata: Catherine PICKSTOCK, After writing. On
thé liturgical consummation of philosophy, Blackwell, Oxford, 1998. Dice I|’autrice nel
suo saggio: «This essay completes and surpasses philosophy in the direction, not of nihi-
lism, but of doxology» (XII) e legge il postmoderno come estrema conseguenza del razio-
nalismo moderno. Essa riscopre alcuni temi del premoderno non come «errori» di una
metafisica dogmatica, tentando di mostrare come il linguaggio abbia la sua verita nella
«dossologia». «l suggest that liturgical language is the only language that realy makes
sense» (XV).

36 CfC. PICKSTOCK, o. ¢., 175.

| Iber4

Book



Liturgia, filosofia e seconda svolta antropologica / 73

reale. 1l segno, per il medioevale, non ¢ fuga dalla positivita. E invece
la tendenza «necrofilica» della modernita e postmodernita ad essere mes-
sa in questione, e con essa anche la visione troppo semplificata che
Jungmann e Bouyer hanno avuto della liturgia. Un «pensiero liturgico» e
I’unica alternativa al sofisticato, moderno e postmoderno rifiuto della vita
liturgica. Ma I’inizio della corruzione comincia gia con Duns Scoto, che
ci rende incapaci di capire Platone: con lui comincia la «destruction of
the liturgical city»38

La celebrazione medioevale e immersa in una cultura di carattere ri-
tuale: rispetto ad essa appare singolare, ma non impertinente, |’idea di
criticare «come conservatrice» |’idea della riforma liturgica. Una lettura
troppo «testuale» impedisce infatti di cogliere adeguatamente il senso
della liturgia medioevale, poiché essa, in quanto vera liturgia, prescinde
da quella divisione tra vita e liturgia che oggi € il vero problema troppo
semplicemente presupposto anche dal teologo. Il concetto di «vita quoti-
diana» era nel medioevo una categoria «liturgica» ™,

4. Le questioni centrali: (quasi un catalogo per soggetti/temi)

Intreccio filosofico-liturgico sui temipresi in considerazione

Come si e visto, il tema unificante della nostra lettura é stato in qual-
che modo il «dono», la «tradizione del dono di grazia», in quanto mediata
dall’«azione» del «rito» liturgico. Quando il liturgista pronuncia una di
queste parole non puo dimenticare la problematicita e la articolazione
culturale che esse oggi manifestano: anzi, proprio per garantire la specifi-
cita del suo approccio di liturgista, dovra prendersi cura addirittura di
stimolare un interesse culturale e teologico per questi livelli, ordinaria-
mente trascurati dal grande dibattito culturale, ivi compreso anche quello
della cosiddetta «prima» svolta antropologica. Consideriamo brevemente
le principali «voci» di questo catalogo tematico:

1 L 'azione, come ci ricorda M. Blondel, non compariva affatto nei di-
zionari filosofici di inizio XX secolo: anche grazie ai liturgisti - e sicu-

37 C. Pickstock, 0. Cc., 121. Il tono accentuatamente negativo nella valutazione della
modernita appare quasi una condizione necessaria per saper rileggere la verita della espe-
rienza medioevale.

B Cf Pickstock, o. c., 171.

L Iberd - Book



74/ Andrea Grillo

ramente grazie all’azione liturgica - € tornata in auge e puo dire molto
per una comprensione adeguata della rivelazione e della fede. Mostrando
un rapporto con la realta non come rappresentazione-contemplazione, ma
come relazione-potere, I’azione costituisce una modalita originaria di im-
patto con il reale e puo aspirare addirittura al rango di un certo primato
(da cui il motto goethiano: «in principio era I’azione»).

2. Circa la partecipazione, come liturgisti moderni, sappiamo bene
quanto €& importante una «participatio actuosa»: in tale espressione
s’intrecciano il concetto di actio e il concetto di participatio. E in gioco,
nello stesso tempo, una comunita umana e una comunione divina. Noi
siamo - intellettualmente - ancora poco disposti a lasciarci veramente di-
strarre dalla ovvieta con cui partecipazione e azione vengono «pregiudi-
cate» dallo stesso pensiero che le pensa e cosi ridotte ad evidenze intel-
lettualistiche, privandole di tutto il loro valore originario e letteralmente
«dirompente». Riscattare il concetto liturgico di partecipazione da una
accezione semplicemente giuridico-politica di esso € uno dei compiti piu
difficili dell’attuale riflessione liturgica.

3. Quella di rito € una categoria delicata del sapere teologico-liturgico,
sulla quale occorre una specifica riflessione filosofico-antropologica,
proprio per colmare il divario tra I’accezione antica di rito (legata alla sua
autoevidenza tradizionale e autorevole) e la sua inevidenza moderna,
quando la esperienza di una liturgia che si realizza essenzialmente «per
ritus et preces» necessita di essere riscoperta mediante una categoria di
«rito» elaborata dalla riflessione antropologica e mediante la quale si ren-
de di nuovo pensabile la traditio, laauctoritas € la communitas.

4. 1l simbolo non puo essere piu ingenuamente collocato dal liturgista
in una continuita ambigua con il classico concetto di «segnox»: tale nozio-
ne indica da parte del liturgista contemporaneo la complessa riscoperta di
cio che sta «al di qua» della coscienza, e non semplicemente al di la di
essa. In quale senso un’autorita-tradizione (o, meglio, una prassi autore-
vole-tradizionale) sia garanzia e non solo minaccia di liberta e di novita,
puo dircelo solo la riscoperta della dinamica simbolica, come struttura
originaria della identita cristiana e della relazione con Cristo e con la
Chiesa.

5. Nella esperienza del mistero € in gioco la mediazione della espe-
rienza umana e il suo rapporto con la immediatezza di grazia: il mistero

L Iberd - Book



Liturgia, filosofia e seconda svolta antropologica / 75

stesso e qui in gioco, nell’essere e nel non-essere una «mia esperienza».
Una riformulazione del concetto di esperienza (del fenomeno, della li-
berta, della vita) mi pare I’ultimo livello sul quale la liturgia possa essere
promossa dalla filosofia e possa promuovere alla filosofia. Gli inizi stessi
del movimento liturgico attestano, attraverso le grandi figure di R. Guar-
dini e di O. Casel, la forza che il pensiero ha per la liturgia e che la litur-
gia ha per il pensiero. Rispettivamente, il concetto di «culto» e di «miste-
ro» rappresentano bene queste potenzialita forse ancora inespresse dalla
riflessione teorica sulla liturgia e, soprattutto, da una teologia che voglia
essere elaborata davvero a partire dalla liturgia.

5. La relazione complessa tra filosofia e liturgia

Da questo ricco «elenco» di autori/scuole e di soggetti/temi, derivano
una serie di correlazioni assai interessanti per la ricomprensione di uno
spessore teorico del movimento liturgico che ancor oggi € all’opera nella
Chiesa:

Ad extra: problematizzazione delle categorie «politiche»

Se la differenza assoluta tra filosofia e liturgia viene compresa - a
partire dalla fenomenologia - come una differenza essenzialmente politi-
ca™, ne deriva il compito nuovo e antico di riprendere il lavoro teorico sui
concetti di liberta, tradizione e autorita. E proprio la emergenza del dono
e della donazione a pretendere questa pista di ricerca. La «evidenza poli-
tica» di una separazione senza contatto non puo impedire oggi tanto una
fenomenologia del credere quanto una mistica/liturgia del pensare. Anche
se la tendenza della riflessione spesso tende a ribadire teoricamente la
opposizione inconciliabile tra «puro dono» e «scambio», tanto il «feno-
meno del dono», quanto la esperienza teologica della fede riaprono 109

K Utile e qui il riferimento al grande lavoro che in questi anni e stato compiuto da P.
Sequeri proprio nel mettere in luce il «presupposto politico» della distinzione netta tra
ragione e fede, tra filosofia e mistica, tra verita e senso; rinvio su tutto cio al grande lavo-
ro di sintesi di teologia fondamentale (Il Dio affidabile. Saggio di teologia fondamentale,
Queriniana, Brescia 1996) e ad un piccolo ma prezioso saggio di spiritualita (Sensibili allo
Spirito. Umanesimo religioso e ordine degli affetti, Glossa, Milano 2001).

L Iberd - Book



76 /Andrea Grillo

spazio della conciliabilita degli opposti, della mediazione degli imme-
diabili4xPer usare le parole di Agostino: «Ad discendum item necessa-
rio dupliciter ducimur, auctoritate atque ratione. Tempore auctoritas,
re autem ratio prior»4[: la priorita della ratio sul piano della «cosa», ma
la priorita della auctoritas sul piano del «tempo» costituiscono per la
«ragione» che «comprende» e che «impara» un campo di indagine
estremamente urgente4f

Ad intra: riscoperta di una logica sacramentale dellafede

Parallelamente e conseguentemente rispetto ad una liturgia del pensa-
re, si puo sviluppare una «fenomenologia del credere» che eviti un uso
solo trascendentale della fenomenologia. La logica per cui la donazione
originaria del dato ¢ il luogo in cui puo apparire il «dono» deve potersi
capovolgere nella esperienza del dono come principio «autorevole» di
una ratio che ¢ «amore». La categorialita temporalmente e spazialmente
determinata di singoli «atti liturgici» - la preghiera, il sacrificio, la lode,
I’iniziazione - sa porre in essere - positivamente e non positivisticamen-
te, in modo autorevole e non autoritario - lo spazio e il tempo di una do-
nazione ovunque e sempre. In questo caso, proprio per ragioni fenome-
nologiche, per il giusto ossequio alle «cose stesse», & il dono (proprio
questo dono, hic et nunc € hodie) ad essere condizione della donazione, e
non viceversa. Questa evidenza sacramentale della fede costituisce una
grande sfida alla comprensione delle relazioni tra liturgia e filosofia43

40 Molto buona é la riflessione condotta da P. Sequeri nel suo saggio L appello della

donazione (in 1d., Sensibili allo Spirito, 79-121) dove invita a superare la opposizione di
principio tra gratuita e valore.

4' Aurelii Augustini, De ordine 11, 26.

@ Cf J.-L. Nancy, L’esperienza della liberta, Einaudi, Torino 2000; R. Esposito,
Communitas, Einaudi, Torino 1998. Utile il contributo di F. Conigliaro, La liberta.
Estasi e tormento, Giappichelli, Torino 2001.

Il ruolo di questa «mediazione» anche per la mistica classica appare molto limpi-
damente dalla ricerca condotta su Gregorio di Nissa da M. Zupi: cf M. Zupi (ed.), Grego-
rio di Nissa. Le belle ascese. Antologia del «Contro Eunomio», EMP, Padova 2001.; 1d.,
L "ascesa all’uno in Plotino, Eunomio e Gregorio di Nissa: |’esito mistico delle «<Enneadi»
e del «Contro Eunomio», in G. BONACCORSO (ed.), Mistica e ritualita: mondi inconcilia-
bili?, EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova 1999, 191-234.

| Iber4

Book



Liturgia, filosofia e seconda svolta antropologica / 77

L'azione e il pensiero: fino al capovolgimento del rapporto?

Infine, questa possibilita del rapporto tra «dono» e «donazione», tra
«dato» e «dono» capovolto fa eco ad una famosa affermazione di M.
Blondel, a proposito della relazione tra pensiero e azione in ambito reli-
gioso e mistico. Egli dice infatti:

«nella pratica religiosa € necessario che i rapporti ordinari tra il pensiero e
I’azione siano al tempo stesso conservati, completati e rovesciati»48

Questa «rivoluzione» del rapporto tra agere € cogitare costituisce una
sorta di via necessaria alla retta comprensione del rapporto tra agere ed
esse. Potremmo dire che la mediazione della «pratica religiosa», del rap-
porto all’altro come atto di culto sacramentale, si attua in questa pluralita
di modi e di forme della relazione, e in essa si presenta la possibilita di
questa «infinita senza totalita» che permette (e non impedisce) una rela-
zione al «tutto che appare».

Il rapporto tra pensiero e azione - che la politica conserva, che |’etica
completa e che la religione rovescia - costituisce il cuore di una «visione
mistica» che e sempre necessariamente correlata all’azione e in primis
all’azione liturgica. Forse il contributo che la fenomenologia ha potuto e
ancora puo dare al chiarimento della relazione tra filosofia e mistica, tra
dato e dono, sta proprio in questo strategico de-centramento del soggetto,
che, come dice Marion, «si riceve dal fenomeno»: «Giungere a fare ecce-
zione al principio “lo non devo niente a nessuno”» significa «rinunciare
all’eguaglianza di sé a sé, dunque al modello della soggettivita e anche,
allo stesso tempo, a sospendere il principio di identita che metafisica-
mente la sostiene»43

Vorrei anche suggerire che questo «capovolgimento», questa «svolta,
questa «rivoluzione» nei rapporti tra pensiero e azione si configura anche
in modo interessante sui tre piani che abbiamo individuato. Da un lato,
infatti, la politica € il livello piu evidentemente coinvolto dalla svolta,
quello in cui la «prassi» arriva addirittura a trainare e trascinare il pensie-
ro, mentre I’etica e solo il completamento pratico del pensare, mentre la
religione assume la funzione di «preservare» e di «conservare» il primato
del pensiero sull’azione.

4 M. Brondel, Lazione. Saggio di una critica della vita e di una scienza della pras-
si, Ed. Paoline, Cinisello B., 1993, 526.
45 Marion, Dato che, 123.

L Iberd - Book



78 / Andrea Grillo

Ma, proprio il dono e la donazione ci suggeriscono un’altra prospetti-
va: in questa diversa visione la considerazione politica ¢ la piu conserva-
trice e la piu prudente, quella etica assume solo complementi dall’azione,
mentre quella religiosa e mistica ¢ capace davvero di «partire dal feno-
meno», di lasciare il primato all’azione, di capovolgere I’ordine «politi-
camente» corretto delle priorita.

La mistica in questa prospettiva non ¢ semplicemente «riscoperta della
Immediatezza»43 ma piuttosto apertura sulla dialettica - in qualche modo
sempre «immediata» - del rapporto tra mediazione e immediatezza: &
esperienza con I’esperienza, sentire di sentire, riconoscersi riconosciuti4.
Il dono e il dato sono «gia sempre» identici, ma ancora sempre «differen-
ti»: solo in questa dialettica la storia, la contingenza del tempo non ¢ ac-
cidentale, ma luogo significativo della immediata identificabilita di dato e
dono, in un «qui ed ora» ancora da identificare, che non ¢ - almeno uma-
namente - gia deciso.

Solo cosi, a patto di questa complessita - non solo fenomenologica,
ma diremmo fenomenica - possiamo riscoprire, come diceva Heidegger,
«I’amore, come motivo di fondo della comprensione fenomenologica»43
Tuttavia dovremmo anche ricordare che gia per Tommaso la verita del
dono stesso - la sua gratuita - ha una ratio che puo dirsi soltanto in ter-
mini di amore:

«Donum proprie est datio irredibilis, [...] idest quod non datur intentio-
ne retributionis: et sic importat gratuitam donationem. Ratio autem gratui-
tae donationis est amor»49

46 A proposito di questa radicale identificazione tra «mistica» e «immediato» cf di re-
cente A. N. Terrin, Mistiche del post-moderno: tra il rifugio nel sé e la riscoperta del-
V«olon», in G. BONACCORSO (ed.), Mistica e ritualita: mondi inconciliabili?, EMP-
Abbazia di S. Giustina, Padova 1999, 84-142. Nel suo «j’accuse» Terrin prende di mira
esplicitamente le prospettive del volume anselmiano Filosofia e mistica (cf soprattutto le
pp. 84-99), rifiutando recisamente ogni possibile mediazione teologica delfimmediato
mistico. La Trennung tra fede e ragione non potrebbe essere piu netta: ma questa frattura,
in verita, mi sembra piu affine al reciso progetto moderno che alla sfumata sensibilita
postmoderna.

47 Cf la recente riproposizione di questa prospettiva «mistica» da parte di E. Salmann,
La rivelazione dell’ineffabile. Evento simbolico e voce contestata, in G. MAZZILLO (ed.),
Parlare di Dio. Possibilita, percorsi, fraintendimenti, Cinisello Balsamo, Milano 2002,
95-130, dove apofatismo e simbolicita cercano una faticosa, contestata, sofferta ma insu-
perabile mediazione.

48 CfJ-L. Marion, Dato che, 395.

MO S. Tommaso, S.Th. |, . 38, a2, c., i corsivi sono miei.

L Iberd - Book



Liturgia, filosofia e seconda svolta antropologica / 79

Questa tuttavia, per Tommaso, non e tanto un’«antica definizione del
dono»d) quanto «solamente» e «semplicemente» una piccola fenomeno-
logia dello Spirito Santo.

6. Prospettive sul futuro

Dopo aver percorso questo lungo itinerario di confronto a stretto con-
tatto con alcuni dei filoni piu rilevanti del pensiero fenomenologico re-
cente, dobbiamo poter trarre alcune linee complessive di interpretazione e
di prospettiva. Possiamo farlo almeno in tre diverse direzioni:

La riassunzione del temafilosofico per la ricerca liturgica:
la differenza tra intelletto e intellettualismo

La vena «antiintellettualistica» del liturgista € ben lungi dall’essersi
spenta. E questa - dobbiamo sempre ammetterlo - anche una risorsa for-
midabile per mantenere una distanza critica rispetto all’ordinaria distra-
zione - tipicamente intellettualistica - con cui la teologia «tralascia» il
proprio presupposto rituale. Ma proprio per non cadere in una opposta
forma di ingenuita, il liturgista deve riconsiderare oggi quale «ratio» so-
vrintende alla propria disciplina, e per farlo deve appunto non vergognar-
si di «filosofare». In tal modo e capace di risvegliare, in tutto I’ambito
teologico, una piu decisa sensibilita per le diverse accezioni di ragione e
per il ruolo che la sensibilita esercita nella relazione umana con Dio. Il
liturgista, proprio in quanto si apra alla filosofia, apre la filosofia (e la
teologia fondamentale) alle proprie ragioni!

La provocazione al chiarimento del rapporto tra teologia
e antropologia

La distinzione tra teologia e antropologia - da intendersi come non-
confusione nonché come non-separazione - e ancor oggi molto proble-
matica. Ma il confronto con il pensiero fenomenologico, ermeneutico,

3 Come dice Marion, Dato che, 102.

L Iberd - Book



80 /Andrea Grillo

decostruttivista e impolitico puo portare davvero il liturgista ad accorgersi
che dopo una «prima svolta antropologica» se ne dischiude una «secon-
da» in cui e proprio il protagonismo, la centralita, la «maggiore eta»
dell’umano a dover essere ripensata.

Come per la fenomenologia, anche in liturgia occorre davvero un pen-
siero che sappia «prendere I’iniziativa di perdere I’iniziativa» (Marion),
con tutto cio che questo significa sul piano teoretico e con tutte le conse-
guenze che puo trarre per I'«azione liturgica.

Lafedelta agli inizi e il nuovo compito di una «terza fase»
del movimento liturgico

Non e semplice essere fedeli agli inizi della teologia liturgica. Per tale
fedelta occorre oggi la riscoperta della iniziazione «dopo» e «insieme»
alla riforma; della «fonte» di nuovo anche come «fondamento»; della li-
berta di nuovo anche come «auctoritas»; della novita di nuovo anche co-
me «traditio».

Ognuno di questi temi - per essere riscoperto nelle «fonti» e per esse-
re riattivato nella prassi - ha bisogno di essere pensato con tutta la radi-
calita che solo un pensiero anche filosofico puo consentire. Questa é stata
la «nuova evidenza» che ha messo in moto i grandi iniziatori del movi-
mento liturgico: né Guéranger, né Festugiére, né Casel ne Guardini pos-
sono essere davvero compresi senza questo versante filosofico della loro
opera.

Se non accetteremo questa «complicatezza» e questa «articolazione»,
che coinvolge e convoca tutte le migliori competenze liturgiche e filoso-
fiche, se resteremo vittime di quella degenerazione (piccola ma efficacis-
sima) con cui la «seconda fase» del movimento liturgico ha necessaria-
mente emarginato la filosofia dalle proprie preoccupazioni, non saremo
pronti per quella «terza fase», che oggi costituisce uno dei presupposti
perché la «riforma liturgica» non cada irrimediabilmente in una sempre
piu grave deriva retorica. Solo a queste condizioni la liturgia sara ancora
se stessa, potra dar ragione della propria dignita e inserirsi a tutti gli ef-
fetti nel novero delle scienze teologiche, proprio con questo suo peculiare
rapporto con le scienze umane. Ma appunto, per restare teologia deve
avere un rapporto strutturale con la filosofia. Se rinuncia a questo perde
facilmente anche la prima caratteristica.

L Iberd - Book



Liturgia, filosofia e seconda svolta antropologica / 81

Se questa evidenza non e piu tanto evidente, se si pensa che le ragioni
della teologia - o magari di una pastorale ridotta a piccola routine quoti-
diana e senza respiro - possano imporre una presa di distanza dalla rifles-
sione filosofica o una sorta di autosufficienza teologico-liturgica rispetto
ad essa, dovremmo ricordarci della bella espressione di C. Peguy, quando
delineava ironicamente la delicatezza del rapporto - sia pure ancillare -
tra teologia e filosofia e diceva:

«La filosofia & I’ancella della teologia, lo sappiamo. (Maria e appunto
I’ancella del Signore). Ma che I’ancella non strapazzi la padrona e la pa-
drona non riprenda aspramente I’ancella. Verrebbe un estraneo che le met-
terebbe rapidamente d’accordo»5l

E I’estraneo, qui, non & necessariamente esterno alla Chiesa, e forse
neppure esterno agli stessi liturgisti che si affacciano sul terzo millennio.
Da questa estraneita - che pure abbiamo in qualche modo dovuto tollera-
re in questi ultimi 50 anni - credo che dobbiamo oggi guardarci con tutta
la circospezione possibile. Ne va non solo della credibilita dei liturgisti
nell’arengo teologico - e cio, in fondo, sarebbe il meno - ma finanche
della possibilita di dar voce effettiva alla «cosa stessa» che sta loro tanto
a cuore: I’azione liturgica cristiana, su cui essi devono sempre «offrire
chiarimenti» e che tuttavia devono sempre saper «salvare come fenome-
no»2 Per queste due imprese - entrambe veramente importanti per la fe-
de e per la Chiesa di domani - occorre ammettere che ancor oggi - e for-
se soprattutto oggi - «oportet philosophari in liturgia», sia per apprezza-
re la vera portata del movimento liturgico - che non ha perso la sua carica
profetica - sia per cogliere appieno il senso e la rilevanza della svolta an-
tropologica per il sapere teologico moderno e post-moderno.

5. Ch. PEGUY, Note conjointe sur M. Descartes, citato in E. GILSON, Il filosofo e la
teologia, Morcelliana, Brescia 1966, 7.

5" «La teologia deve offrire chiarimenti... La teologia deve sozein ta phainomena»: le
due affermazioni compaiono nella relazione senza titolo di E. Jiingel in J. Moltmann
(ed.), Biografia e teologia. Itinerari di teologi, (gdt, 258), Queriniana, Brescia 1998, 9-19,
qui 17-18.

L Iberd - Book



LIber4 - Book



Capitolo quarto

Il rinnovamento liturgico
tra riforma dei nti o
e iniziazione mediante 1 rti

«La sfigurazione della ragione consiste nella sua esiziale
divaricazione dal “simbolico”, ovvero dall’originaria di-
mensione antropologica in cui accade |’attesa necessaria del
possibile compimento».

M. Antonellil

In questo capitolo vorrei procedere ad un approfondimento piu radi-
cale della domanda che reggeva le pagine precedenti, riprendendo alcune
tesi gia abbozzate, riformulandole e accompagnandole con una serie di
ulteriori riflessioni. In particolare vorrei fare emergere come la relazione
complessa tra movimento liturgico e svolta antropologica metta a nudo,
nella maniera piu esplicita, il difficile equilibrio tra logica della riforma
liturgica e logica della iniziazione liturgica, come risposte entrambe ne-
cessarie per risolvere la questione liturgica emersa nella coscienza eccle-
siale a partire dal XIX secolo.

Procedo nel modo seguente: anzitutto pongo qualche piccola premes-
sa, poi faccio seguire una serie di quattro tesi (88 1-4), da cui trarro de-
terminate conseguenze (8 5), cui seguiranno alcune conclusioni (§ 6).

Premesse sul «vissuto liturgico» e sulla «questione liturgica»

Il fatto che ci interroghiamo a fondo sul «rinnovamento liturgico
oggi» non é per nulla scontato. Anzi, se & vero che una competenza litur-
gico-celebrativa é stata un patrimonio della Chiesa fin dai suoi esordi,

1 M. Antonelli, L’autocoscienza del cristianesimo tra fede e religione, in «La
Scuola Cattolica», 126, 1998, 3-32, qui 23.

L Iberd - Book



84 / Andrea Grillo

interrogarsi radicalmente su tale competenza e far emergere la «questione
liturgica» come questione decisiva per la fede nel mondo postmoderno e
invece una preoccupazione tipica soltanto delle ultimissime generazioni
cristiane.

Se potessi ardire di fare un ammonimento a tutti coloro che si occupa-
no di liturgia - direttori di uffici o cerimonieri, pastori o professori, stu-
denti o responsabili della pastorale liturgica delle singole diocesi e par-
rocchie, fino ai semplici battezzati cristiani - desidererei farlo cosi: non
abbiate timore di far valere la tipicita del celebrare tra le azioni cristiane,
ma evitate di restare vittime degli stereotipi in cui gli altri chiudono - e, a
volte, persino voi stessi chiudete - tale agire celebrativo. Voi non siete
semplicemente gli «esecutori» di cio che altri pensano, o i soggetti che si
preoccupano della esteriorita o della semplice apparenza esterna, ma siete
il punto di riferimento e di orientamento di un’attivita della Chiesa - la
liturgia, appunto - che oggi ha bisogno di essere curata, rimotivata, pro-
tetta, resa viva e riscoperta nel suo valore difons della vita cristiana.

Per onorare appieno il compito che ho appena indicato, vorrei pren-
dermi a cuore essenzialmente due obiettivi, per comunicarne la urgenza
indifferibile nel contesto culturale di oggi, e dai quali dipende a mio pare-
re il «mestiere-ministero» cristiano.

Si tratta allora di:

- favorire una cultura (in parte tradizionale, in parte del tutto nuova),
che sappia riscoprire questa forza e questa bellezza del celebrare rituale,
mettendola in correlazione con |’autocomprensione dell’uomo di oggi:
questo é cio che alla fine comprenderemo come il compito tipico della
seconda svolta antropologica;

- percorrere strade liturgiche adeguate, coscienti non soltanto del co-
me e del che cosa celebrare, ma anche del perché si celebra: proprio con
il riscoprire la dimensione della «iniziazione», facendola interagire con
quella di «riforma», noi potremo essere tra i primi ad essere coscienti (in
modo riflesso, cioe in modo non ingenuo) dei complessi meccanismi con
cui la liturgia puo essere veramente promaossa.

Verso questi due obiettivi vorrei avviarmi attraversando quattro tesi:
esse contribuiranno a strutturare meglio il ragionamento, e spero anche a
dargli forza e plausibilita.

L Iberd - Book



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 85

1. Prima tesi: Il legame tra liturgia e cultura € intrinseco e reciproco:
questo fatto impedisce di pensare univocamente tale rapporto. Garantire
e riscoprire una «liturgia per I’'uomo» e promuovere un «uomo per la
liturgiax.

Il rapporto tra liturgia e cultura

E facile consentire sul fatto che la individuazione di un «ambito disci-
plinare» come la liturgia - nel vasto campo delle materie teologiche ela-
borato dalla tradizione cristiana - non & scaturita come un fatto naturale e
scontato, ma e piuttosto emersa come il frutto di una complessa media-
zione culturale, come sintesi di una complicata relazione tra elementi
immediati e mediati della vita cristiana.

Bisogna ricordare infatti che la «liturgia» - intesa come «scienza li-
turgica», come competenza teorica e teologica che tematizza il culto cri-
stiano «in quanto azione rituale» - sorge come reazione-risposta alla
cultura moderna e si sviluppa parallelamente ai primi passi del movi-
mento biblico, patristico, ecumenico. Affrontare la «questione liturgica»
inaugurata dal XIX secolo € il compito piu proprio della nuova disciplina.
Questo rilevamento ci aiuta a ritenere impossibile il considerare la litur-
gia come un ente «in s$é», che solo in un secondo momento avrebbe il
compito di vedersela con la cultura, come con qualcosa di esterno ed
estraneo a sé. Vi e piuttosto una comunanza di origine e di destino che
assimila, fin dal principio, tre momenti che solitamente consideriamo in
un sol colpo: I’atto cultuale del cristiano, la sua cultura di uomo e la co-
scienza riflessa che dell’atto cultuale la fede e la teologia elaborano.

Si riesce cosi ad individuare una serie di tre elementi, che costituisco-
no e danno forma al rapporto che ci interessa. Ognuno di essi rappresenta
un momento essenziale per la comprensione del ruolo che la cultura gioca
per la liturgia e che reciprocamente la liturgia rappresenta per la cultura:

a)  I’agire cultuale e celebrativo, liturgico e rituale, caratterizza la tra-
dizione cristiana in modo sostanzialmente univoco fino agli ultimi secoli.
Questo «dato» ha segnato la identita cristiana fin dall’inizio, ma e stato
tematizzato dalla teologia - come liturgia - quasi soltanto nell’ultimo se-
colo. Si puo dire che cio che intendiamo con liturgia & una prassi millena-
ria della Chiesa di Cristo, che la teologia ha presupposto per molti secoli
e che solo di recente, sulla spinta di numerose esigenze culturali, ha as-

L Iberd - Book



86 / Andrea Grillo

sunto il profilo di disciplina peculiare e il nome specifico di liturgia. Con
il termine rito potrei sintetizzare questo primo punto, che designa preci-
samente la liturgia come «ergon», come azione;

b) il secondo termine della nostra relazione € la cultura dell’'uomo.
Con essa non si intende qui la «competenza dotta», o la «raffinatezza
concettuale» del soggetto umano, quanto il contesto di riferimenti e rela-
zioni, di parole, concetti, valori, ideologie e orizzonti che identificano il
profilo antropologico in una certa epoca. Questo secondo elemento ri-
sponde all’immediatezza della collocazione antropologica dell’uomo nel
contesto sociale e civile. Con il termine liberta vorrei puntualizzare in
modo sintetico questo complesso di riferimenti che fanno di un certo
animale un uomo. L’uomo e uomo in quanto ha una cultura e, grazie ad
essa, puo essere libero;

c) la coscienza teologica dell’atto cultuale e il terzo elemento da con-
siderare, per tentare di impostare rigorosamente il rapporto tra liturgia e
cultura. La prassi cultuale viene cosi posta in una relazione con la espe-
rienza culturale dell’uomo e con la coscienza teologica riflessa. Questa
tematizzazione riflessa del culto e il momento propriamente culturale in-
teso in senso stretto, ossia la elaborazione concettuale raffinata ed espli-
cita della relazione tra atto rituale di culto e identita antropologica
dell’'uomo. Il terzo termine puo essere percio indicato dalla parola teolo-
gia e rappresenta cio che dovrebbe assumere in pieno la sintesi tra rito e
liberta. Non di rado si usa il termine «liturgia» per indicare una tale atti-
vita di riflessione teologica sul rito, con il senso di liturgia come «logos»
anziché come «ergon», come pensiero piuttosto che come azione.

Quando si parla del rapporto tra liturgia e cultura occorre ricordare
queste distinzioni, per non cadere nell’errore di pensare che liturgia signi-
fichi - direttamente - sia I’azione che la riflessione sull’azione: entrambe
sono manifestazioni della «cultura» dell’uomo, ma a livelli diversi e con
esigenze assai differenti.

Conseguenze per la interpretazione attuale

La liturgia, come disciplina teologica particolare, € sorta quando |l
rapporto tra il rito e la liberta ha perso la sua immediatezza sociale e cui-

L Iberd - Book



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 87

turale e quando percio la teologia ha dovuto cominciare a mediare per
mettere in comunicazione il rito della religione con la liberta dell’uomo.
Mentre prima la teologia poteva presupporre questa comunicazione tra
rito e cultura antropologica, poi nel mondo moderno ha dovuto fare i
conti con la presa di distanza della cultura (come liberta) dal rito (come
tradizione). Ad una immagine scontata dell’uomo come «autonomiay,
I’imbarazzante eredita rituale appariva come annuncio e sostegno di una
pura eteronomia. La teologia assumeva allora il compito di mediare tra
questi opposti.

Gli esordi di questo ripensamento risultarono piu ricchi degli esiti: in-
fatti, mentre all’inizio il movimento liturgico sperimento una molteplicita
di strade, con il tempo venne privilegiata una sorta di strada maestra, che
funzionava (e in larga parte tuttora funziona) cosi: la teologia si preoccu-
pava di cogliere il proprio legame con la cultura (liberta) per poi far sem-
plicemente esprimere al rito questa riconciliazione. L’idea di riforma dei
riti - come soluzione di tutti gli imbarazzi del rito nel mondo moderno -
nasce proprio da una sorta di assolutizzazione unilaterale di questa solu-
zione.

Essa tuttavia, per quanto corretta, rischiava e rischia tuttora di cadere
in un grave fraintendimento, se comprende se stessa come autosufficien-
te. La riforma dei riti, infatti, mette a nudo effettivamente il divario che si
e creato tra cultura antropologica e rito religioso cristiano, ma non af-
fronta la questione dell’apporto che il rito religioso puo (e deve) dare alla
cultura stessa. Adegua i1 riti alla cultura, ma non riflette sul ruolo che il
rito esercita nei confronti della cultura. Se il rito € compreso ancora come
«Segno», come rappresentazione, risulta puramente espressivo di una
esperienza maturata altrove. Che la liturgia non possa essere solo «se-
gno», ma che proprio come «rito» svolga un compito essenziale di inizia-
zione culturale - in quanto modalita non superabile e necessaria per di-
schiudere originariamente interi paesaggi di credenza e di fede - questo e
il problema che oggi la relazione tra liturgia e cultura deve farsi carico di
studiare2

La liturgia come semplice «segno» ha bisogno di una sorta di immo-

2 In questa direzione profondamente innovatrice si muovono con successo le pagine
di G. Bonaccorso, Celebrare la salvezza. Lineamenti di liturgia, EMP, Padova 1996. Il
ripensamento che in esse viene sistematicamente promosso deriva appunto da questa nuo-
va consapevolezza, che é anche profonda fedelta alle intenzioni originarie del movimento
liturgico, cosi evidenti in Festugiére o in Casel.

L Iberd - Book



88 / Andrea Grillo

bilita della teologia, per poter «esprimere» quei contenuti che la teologia
e in grado di fornirle. In questo modo, tuttavia, la liturgia e colta in modo
unilaterale e profondamente riduttivo. La liturgia non € solo culmen, ma e
anche fons, non e solo «segno», ma anche «rito», non e solo «espressio-
ne», ma anche «esperienza». L’idea di «adattamento dei riti» tende a ri-
spondere soltanto al primo aspetto della questione che abbiamo delineato,
ma rischia di risultare strutturalmente incapace di incidere sul secondo.

2. Seconda tesi: La «riforma dei riti» e la «iniziazione ai riti» sono

due concetti che devono essere pensati oggi in modo molto piu stringente.
Una cultura (anche cristiana) che puo ritenere di riformulare «libera-
mente» i propri riti, dimentica che essa deve anche una parte fondamen-
tale della propria identitda proprio a quei riti. Per i riti il fatto di essere
stati «ereditati» non é solo un accidente, ma e questione di essenza.

Il rapporto ambivalente tra modernita e liturgia

La coscienza riflessa della teologia, esaminando oggi la relazione tra
rito religioso cristiano e cultura antropologica dell’'uomo, rileva la pre-
senza di singolari paradossi, sui quali e bene soffermarsi un poco. Il
mondo dei riti religiosi appare da un lato come la traccia persistente di
una impostazione socio-culturale del tutto tradizionale, a cui risponde in-
vece uno stile moderno, nel quale il riferimento al rito-tradizione sembra
essere del tutto superato. La liturgia resta pur sempre il riferimento rituale
al fondamento, che gioca piu sull’oggettivismo che sul soggettivismo, piu
sulla eteronomia che sull’autonomia.

Ma insieme a queste caratteristiche, che costituiscono veramente una
difficolta per la comunicabilita del rito religioso cristiano e per la sua re-
cezione nel contesto mondano-ecclesiale moderno, il rito religioso pre-
serva in modo efficace anche aspetti che sembrano sorprendentemente
affini alle preoccupazioni contemporanee. La liturgia cristiana, grazie alla
riscoperta culminata con la Sacrosanctum Concilium, contribuisce in
modo assolutamente originale al superamento dell’individualismo reli-
gioso, strutturando comunitariamente il soggetto della celebrazione, e in
secondo luogo valorizza essenzialmente il livello della prassi-azione
piuttosto che quello della teoria-contemplazione.

| Iber4

Book



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 89

Questo duplice apporto della liturgia alla cultura contemporanea, alle
possibilita di vita cristiana e mondana dell’'uomo, indica un secondo li-
vello del problema gia illustrato. La riforma dei riti presume inevitabil-
mente come gia risolto il problema della rilevanza dei riti. Detto in altri
termini, il valore comunitario e pragmatico della liturgia non risulta assi-
curato prima di tutto da quello che nella liturgia si dice o si fa, ossia dai
testi o dalle rubriche, ma dal valore culturale (antropologico e strutturale)
che quei giochi linguistici hanno sulla forma di vita del cristiano. Il rito
religioso cristiano propone il suo discorso sulla oggettivita, sulla etero-
nomia, sulla comunitarieta e sulla pragmaticita della fede cristiana prima
di tutto col semplice fatto di essere quello che e (cioe un rito) e di essere
cosi com’e. Ogni riforma dei riti puo ritenere che il rito sia semplice-
mente rispecchiamento di un ordine concettuale e non invece che possa
strutturare formalmente lo spazio «culturale» per il discorso della fede. Il
recupero di questa dimensione della «formalita liturgica» e cio che oggi
chiamiamo dimensione della «iniziazione rituale».

La «tradizionalita» del riformare e la «novita» dell’iniziare

Sotto questo profilo, allora, il giudizio sul rito religioso della liturgia
puo essere un discorso critico (in termini di valutazione, riscrittura e ri-
forma) soltanto se rimane capace di riconoscere la funzione strutturante
della liturgia non solo per la cultura antropologica, ma per la stessa possi-
bilita di una autentica tematizzazione teologica.

E allora inevitabile che la prima tappa sia quella di riformare i riti: es-
sa e tuttavia, nonostante le apparenze, la forma di approccio piu tradizio-
nale; la seconda, ben piu radicale, sara invece quella di iniziare ai riti. La
prima fase, nella sua essenziale ingenuita, deve ritenere che il problema
che il rito propone al mondo moderno sia semplicemente quello di una
mancanza di rispecchiamento e di rappresentazione del teologico rispetto
alla cultura, alla societa, alla teologia mutata. La seconda fase avverte in-
vece che la difficolta e ben piu profonda e attiene al senso stesso del rito
in quanto tale per I’'uomo e per il cristiano contemporaneo. Una riforma
dei riti puo essere completata soltanto con la accresciuta coscienza del bi-
sogno di una iniziazione ai riti, ossia del riconoscimento al linguaggio
rituale di una certa autonomia rispetto alle teorie razionali e alle prassi
funzionali, capace di strutturare originariamente il soggetto cristiano.

L Iberd - Book



90 / Andrea Grillo

Le due fasi, qui astrattamente suddivise (ossia «riforma» e «iniziazio-
ne»), corrispondono bene a due diverse sensibilita culturali che possono
essere definite come prima e seconda svolta antropologica in teologia.

3. Terza tesi: La riforma liturgica del Vaticano Il non & stata la pri-

ma, ma é stata la piu complessa. Essa si é posta, come tutte le altre, la
domanda su come e che cosa celebrare. Ma ¢ stata anche la prima chia-
mata a rispondere a due domande inedite, sul «perché» e sul «se» cele-
brare. Inculturare la liturgia - secondo un gergo inelegante oggi larga-
mente diffuso —significa tornare a comprendere la funzione essenziale
che il momento rituale svolge per Vautocoscienza e prima ancora per la
consistenza di una relazione con Dio: perché Vautocoscienza possa rico-
noscersi - anche efondamentalmente - come eterocoscienza.

Prima e seconda svolta antropologica come contesti diversi
di una evoluzione nella recezione della riforma liturgica

Se nel nostro secolo - come abbiamo gia visto - € avvenuta una svolta
antropologica della teologia, che ha significato per la teologia cattolica
una ripresa potente di significativita e di attenzione all’uomo, questo
grande esito del lavoro di alcune generazioni di teologi € stato segnato
dalla esigenza di risignificare il patrimonio tradizionale teologico, avendo
come interlocutore I’'uomo nella sua dimensione antropologico-culturale
moderna. Tuttavia, I’interlocutore di questa teologia e stato piu la filoso-
fia che non I’'uomo come tale, e comunque piu la filosofia dei secoli
XVIII e XIX che non quella del XX, unita ad un’autocomprensione an-
tropologica piu vicina alla sensibilita patristica che all’autocomprensione
contemporanea. La sua apertura é stata possibile sulla base di un appro-
fondimento dei primi secoli della Chiesa o del medioevo, pur avendo co-
me esigenza la interpretazione (e finalmente non la condanna) dell’'uomo
contemporaneo.

Ma tale svolta antropologica € stata soltanto la prima: essa e stata una
benedizione che oggi tuttavia appare largamente insufficiente, perché ha
spesso soltanto capovolto il problema, senza risolverlo. Ha opposto ad
una «via tradizionale» una «via nuova», ma ha lasciato fuori dalla sua ot-
tica il presupposto dell’una come dell’altra.

| Iber4

Book



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 91

Cio appare del tutto evidente per la vicenda della riforma liturgica,
dove lo stile tradizionale presupponeva il momento rituale come sfondo
del suo discorso, mentre la via nuova tende a rimuovere tale presupposto
per poter seriamente prendere in considerazione I’'uomo moderno come
interlocutore.

Lo spazio per una reintegrazione del presupposto (dopo I’eta della
presupposizione e dopo I’eta della rimozione) puo essere costituito ora
da una seconda svolta antropologica che ricostituisca per cosi dire
I’orizzonte generale in cui puo infine apparire riequilibrata la scissione
tra primato antropologico e primato teologico. Tale seconda svolta co-
stituisce anche il riconoscimento sereno della rilevanza, per il costituirsi
stesso del lavoro teologico e per il suo fondamento, dell’oggetto e del
metodo delle cosiddette «scienze umane», che oggi - paradossalmente -
contribuiscono non tanto ad avvalorare, quanto a «smontare» e a deco-
struire I’immagine moderna di uomo su cui la prima svolta antropologi-
ca aveva prosperato.

In questa nuova struttura esplicativa, la teologia assume I’antropologia
(quella culturale e non prima di tutto quella filosofica o teologica) per ri-
conoscere il luogo della impostazione del proprio ascoltare e del proprio
parlare. Nella prospettiva della liturgia cio significa che affermare il suo
collocarsi prima di tutto nel genere del rito indica che in questo luogo si
istituisce una relazione significativa (anche se non esclusiva) tra Dio e
uomo, senza che I’orizzonte cosi identificato possa alterare in senso an-
tropocentrico la impostazione, ma anzi perché possa garantire un supre-
mo equilibrio rispetto alla teologia.

Liturgia e cultura nella «seconda svolta antropologica»

La seconda svolta antropologica € cosi la prospettiva di superamento
delle opposizioni tra una teologia senza presupposti e una teologia con
presupposti, poiché costituisce soltanto una sorta di topologia del teologi-
co, uno strategico réplacement del teologico (dopo il suo déplacement
moderno), una ricollocazione del discorso e del lavoro teologico nella sua
tipicita di religione e di esperienza del sacro che non puo essere ridotta né
a momento «puramente» antropologico, né a momento «puramente» teo-
logico. Questa svolta insomma non e una scelta tra due alternative (antro-
pologia o teologia) ma mira a rendere finalmente impossibile I’alternativa

L Iberd - Book



92 / Andrea Grillo

tra teocentrismo e antropocentrismo e addita lo sfondo che - solo quando
e stato dimenticato - ha potuto determinare il sorgere stesso della quérelle
moderna tra quei due punti di vista che si presumevano antitetici, ma che
erano invece correlati nell’orizzonte della «esperienza religiosa e rituale».

Sulla base di queste considerazioni, appare utile sintetizzare il rap-
porto tra liturgia e cultura secondo alcune affermazioni antitetiche, ma
utili a sgrossare ulteriormente il campo:

- la liturgia e cultura, nel senso che presuppone un livello di immediatezza
culturale, sociale, interumana, al cui interno lascia apparire il riferimento
a Dio, senza la possibilita che questo possa essere autonomo daH’ambito
culturale;

- la liturgia non é cultura, se per cultura si intende un livello riflesso e pre-
dominante del rapporto con il reale, rispetto al quale ogni prassi risulta a
priori scalzata da una teoria che ne determina diritti e limiti;

- la liturgia e cultura, se con cio si indica il necessario coinvolgimento
dell’umanita nel rapporto con Dio. Il rito cristiano € sempre anche - seb-
bene non sia soltanto - autoespressione ed autoesperienza dell’uomo;

- la liturgia non e cultura, se si presume di ridurre ad elemento «progetta-
rle» il rapporto che I’uomo ha con la propria tradizione e con il proprio
futuro. In questo senso, veramente e propriamente, € la liturgia a per-
mettere la cultura, e non la cultura la liturgia.

La consapevolezza di questa complessita del rapporto tra liturgia e
cultura appare oggi come il terreno piu proficuo di lavoro di quella se-
conda svolta antropologica che permette di comprendere il progetto e la
difficile recezione della «riforma liturgica». Agli occhi di questa seconda
svolta I’idea di riforma dei riti appare paradossalmente come una solu-
zione troppo tradizionale, poiché assume una evidenza del rito (su cui la-
vora solo circa i contenuti) che invece costituisce la principale inevidenza
di cui occorre occuparsi. Il passaggio della liturgia e dei sacramenti dallo
statuto di segni a quello di riti significa prima di tutto che essi vengono
derubricati dal rango di «rappresentazioni» per essere compresi come
«azioni simboliche», che non vengono piu pensate prima di tutto nel-
I’ordine del logos, ma in quello deiYergon3

Cf L.-M. Chauvet, Simbolo e sacramento. Una rilettura sacramentale dell’esi-
stenza cristiana, LDC, Leumann [Torino] 1990.

L Iberd - Book



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 93

4, Quarta tesi: Dopo la presupposizione del rito al fondamento, e la
sua moderna rimozione dal fondamento, per la teologia occorre reinte-
grare il rito liturgico nelfondamento della fede cristiana. A questo com-
pito deve lavorare sia la teologia della «seconda svolta antropologica»,
sia la coscienza culturale e pastorale attraverso cui lentamente matura
Vesigenza di una nuova «iniziazione al rito», intesa come «iniziazione da
parte del rito», con la riconsiderazione della centralita del corpo.

Una nuova visione della liturgia

Da circa 30 anni viviamo una liturgia «riformata». E riformata signifi-
ca ricondotta al suo centro, alle sue intenzioni, alla sua autenticita, alla
sua possibile comprensione e assunzione da parte di tutti. Da dove é par-
tita I’esigenza di riformare i riti? Nella sua radice piu profonda, essa sor-
ge dalla crescente difficolta che il cristianesimo ha incontrato, progressi-
vamente nel XIX e nel XX secolo, di fronte al mondo moderno. Cio che
prima il movimento liturgico e poi la riforma liturgica hanno avanzato e
in fondo anzitutto una risposta ad una crisi di senso. Ridare senso al cri-
stianesimo significava, per questa tendenza della riflessione cristiana, ri-
dare profondita di significato teologico ai suoi riti. Il riferimento alla
teologia patristica e alle prassi cultuali della Chiesa dei primi secoli sor-
resse il grande sforzo teorico e pratico che e culminato nella costituzione
Sacrosanctum Concilium € nella sua traduzione in una concreta riforma
della liturgia. Ma tale riforma ha riguardato anzitutto le lingue, la teologia
e la struttura dei riti cristiani.

Questo e certamente molto, ma non € e non puo essere tutto! Cio che e
mancato allora, inevitabilmente, a questo progetto di riforma, consiste in
una riflessione complessiva sul rapporto tra la liturgia e la teologia. Tale
relazione, infatti, riguarda essenzialmente il corpo, la fisicita, la materia-
lita dell’'uomo, nella sua decisiva capacita di essere luogo inaggirabile e
necessario di relazione a Dio e al prossimo.

Cosi il passaggio dalla idea di «riforma» alla idea di «iniziazione» si
verifica oggi sotto la pressione della nuova evidenza di una incapacita piu
radicale dell’'uomo moderno: ossia quella di assumere le «liturgie rifor-
mate» nella loro piena natura di riti da celebrare. Per questa nuova forma
di interesse verso la liturgia, essa e piuttosto un fenomeno che riguarda
I’esperienza religiosa, il linguaggio simbolico e I’agire rituale, al cui in-

L Iberd - Book



94 / Andrea Grillo

terno il mistero pasquale incontra - spiritualmente perché corporal-
mente - ogni cristiano e ogni comunita.

Il corpo non e qui piu essenzialmente il tema di un contenuto del mes-
saggio cristiano o della visione concettuale del sacramento, ma piuttosto
la forma con cui entriamo nella liturgia. Cio significa, in sostanza, che o
entriamo nella liturgia anche con il corpo, oppure ne restiamo irrimedia-
bilmente fuori. Vuol dire diventare sempre piu coscienti che nella liturgia
si tratta prima di una urgia (di un’azione rituale) che di una logia (di un
discorso su...).

Un nuovo concetto di liberta

Se passiamo dal concetto di riforma al concetto di iniziazione é perché
dobbiamo anche porre la questione se non abbiano qualche ragione i
molti tentativi di restaurazione che sono serpeggiati nel corpo ecclesiale,
fin dall’indomani della riforma. Una controprova di cio troviamo anche
nelle frequenti reazioni, piu 0 meno esplicite, che manifestano un certo
disagio di fronte al tema liturgico. Che il riferimento fondante alla eucari-
stia sia necessariamente il segno di una Chiesa intransigente e reazionaria
di fronte al moderno (come oggi si puo ascoltare anche dalla voce di sto-
rici di prima grandezza) parla soprattutto a conferma della incomprensio-
ne di cio che nel culto e nella liturgia si realizza.

Certo, nessuno puo negare la valenza anche «politica» della liturgia.
Ma siamo davvero all’altezza della liturgia e dei sacramenti cristiani
quando li guardiamo semplicemente come la traccia di un mondo precon-
ciliare, come se il Concilio avesse superato la ritualita dell’uomo? Come
se la fede cristiana potesse essere nettamente divisa in cio che é progres-
Sivo e ci0 che e regressivo? Come se noi potessimo essere cristiani in
modo pieno collocandoci al di sopra e al di la della realta - inevitabil-
mente corporea e sensibile - della celebrazione liturgica? Il rischio e che,
assumendo una sorta di superiorita disinvolta nei confronti del celebrare
liturgico e sacramentale, i cristiani oggi possano cadere nella trappola di
semplificare in modo eccessivo il proprio rapporto con se stessi e con gli
altri, stilizzandolo secondo modelli individualistici, intellettualistici e
funzionalistici, che alla lunga renderebbero un pessimo servizio a quelle
evidenze (umanitarie, dialogiche e progressive) che pure si vorrebbero
veder tutelate.

L Iberd - Book



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 95

Che la liturgia abbia bisogno di essere «assunta dai corpi» oltre che
dalle menti (e questo € il senso vero di «iniziazione» rispetto a quello di
«riforma») mi pare sia la migliore garanzia contro ogni caduta ideologica
del cristianesimo, e non la minaccia di una sua presunta purezza spiritua-
le. Poiché spirituale, per il cristianesimo, non significa semplicemente
«mentale», «intellettuale», «teorico», «astratto», «moralistico», ma signi-
fica anzitutto relazione, anche necessariamente corporea, con lo Spirito.

Scopriamo cosi che I’ultima radice della «questione liturgica» - come
avevano gia capito, a loro modo, i padri fondatori dell’attuale rinascita
liturgica (Guéranger, Festugiéere, Beauduin, Guardini, Casel)4- e rappre-
sentata da una visione complessa del rapporto tra liberta e autorita. In so-
stanza, riabilitando il ruolo del corpo, e quindi della esteriorita, della og-
gettivita e della comunitarieta, la liturgia cristiana pone irrimediabilmente
in crisi le strutture interpretative del mondo che la cultura contemporanea
sembra avvalorare in modo assoluto. La immediatezza della liberta, la ir-
rilevanza dell’autorita per la liberta, come capisaldi del pensiero politico-
morale di oggi, scoprono qui una difficolta e una mancanza.

La liturgia ha a che fare necessariamente con il corpo perché la liberta
e una peculiarita dell’'uomo strutturalmente legata al corpo, o meglio
all’incontrarsi di «liberta incorporate». Siamo liberi, in effetti, solo a par-
tire da una relazione tra interiore ed esteriore sia in noi, sia fuori di noi.
Ed e questo il primo punto davvero qualificante: noi apprendiamo la pos-
sibilita della fede e della speranza cristiana in una duplice relazione in noi
e fuori di noi: tra corpo e spirito in noi e tra questa nostra relazione «in-
terna» e I’esteriorita di un’autorevolezza d’amore. In noi puo esservi li-
berta d’amare solo se fuori di noi un amore che libera ci ha dato il gusto
della liberta.

Con I’ammissione che 1I’'uomo non € libero di per sé, ma solo nell’in-
contro con un’autorita dell’amore, cioe con una liberta che lo libera, vie-
ne gia assunto I’orizzonte corretto entro cui valutare il recupero del tema
del «corpo» nella riflessione teologica sulla liturgia. Il corpo non é piu
solo la zavorra contro la nostra liberta spirituale, non piu solo strumento
di espressione di evidenze elaborate altrove, ma diviene luogo costitutivo
della relazione d’amore che ci fonda.

Se ammetto e constato che «io non sono il mio inizio», debbo allora

4 Per un riferimento a questi autori rimando al gia citato A. Grillo, Introduzione alla
teologia liturgica.

L Iberd - Book



96 / Andrea Grillo

desumere che nel mio «corpo vissuto» passa qualcosa di molto piu origi-
nario e fondamentale per la mia stessa spiritualita. Scopro cosi che cio
che di piu alto e di piu decisivo il cristiano possa farsi dire e poi annun-
ciare e proprio questo radicale connubio di carne e spirito, che nello Spi-
rito di Gesu risorto ci € comunicato in modo definitivo.

Tale prospettiva modifica allora sostanzialmente la considerazione e
Tattenzione con cui investiamo noi stessi - corporalmente - nella cele-
brazione sacramentale. Essere «corpo vissuto»5diviene cosi una condi-
zione essenziale per poter avere una relazione con il corpo di Cristo ed
essere tale relazione in quanto Corpo di Cristo: con le note parole eucari-
stiche di Agostino, per poter «ricevere quel che si €» (accipite quod
estis) !

Una «seconda svolta antropologica» a partire dalla liturgia?

Dovremmo allora escludere una conseguenza: che questa nuova sensi-
bilita - cosi attenta a riformulare il discorso teologico nel rispetto della
sua necessaria dimensione corporea - possa costituire una negazione
della svolta antropologica che ha segnato progressivamente la teologia
degli ultimi 50 anni. Essa non nega, ma neppure rinuncia a modificare
profondamente tale tendenza.

Tra I’estrinsecismo della tradizione e Tintrinsecismo della prima
svolta antropologica, la «seconda svolta antropologica» inserisce una
nuova percezione delle cose. Se, come ha ricordato in un bel libro E
BenvenutoG sono piccole sfumature a decidere di grandi teorie, qui si na-
sconde la possibilita di una comprensione piu adeguata del ruolo che il
corpo svolge nella struttura stessa della identita cristiana.

In effetti, superare I’estrinsecismo ha rappresentato per la teologia del-
I’ultimo secolo (ma gia del secolo X1X) un impegno decisivo: solo svol-
gendo questo compito essa poteva rimanere all’altezza dei tempi, cioe
poteva impedire di cadere in una forma di riduzione concettualistica della
rivelazione e intellettualistica della fede. Si noti bene: questa opzione
estrinsecistica aveva avuto a sua volta delle buone ragioni. Essa voleva

5 Sul concetto di «corpo vissuto» cf le belle pagine di G. Mazzocchi, Il corpo e la li-
turgia, in A.N. Terrin (ed.), Liturgia e incarnazione, EMP-Abbazia di S. Giustina, Pado-
va 1997, 287-315.

6 E. Benvenuto, Il lieto annunzio ai poveri, EDB, Bologna 1997, 203 ss.

L Iberd - Book



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 97

mantenere il primato di Dio sull’'uomo e sulla natura, ma perseguiva que-
sto obiettivo in una radicale scissione tra azione di Dio e azione del-
I’'uomo. Finiva cioé con laffermare che I’agire di Dio include I’agire
dell’uomo, finiva cioé per risultare incompatibile con (e incomprensibile
per) la mentalita moderna.

La «svolta antropologica» ha invece seguito una strada opposta: ha
sfidato I’antropologia sul suo stesso terreno, tentando di mostrare come
nell’agire dell’uomo, nella sua coscienza e nel suo pensiero, Dio si mo-
strasse in modo non antitetico. Nell’agire dell’uomo si manifesta |’agire
di Dio. In questa dimensione allora una nuova fiduciosa attenzione veniva
rivolta ad ogni dettaglio della coscienza umana, nel quale puo trapelare la
luce della compagnia misericordiosa di Dio.

Eppure, questi due itinerari della teologia degli ultimi due secoli, han-
no avuto bisogno di giungere ad una ulteriore mediazione, ad una sintesi
ulteriore. In essi - curiosamente - la riflessione sul corpo restava appunto
0 emarginata o enfatizzata, ma sempre collocata a livello teorico. Nessu-
no dei due indirizzi accettava realmente che qualcosa di decisivo avvenis-
se sul piano corporeo, materiale, sensibile.

La seconda svolta antropologica - questa tendenza che e appena ini-
ziata - recupera il valore dell’estrinseco (meglio, dell’esteriorita) all’in-
terno di un percorso intrinseco (interiore, esperienziale). Sa che la diffe-
renza teologica non e semplicemente recuperabile sul livello della identita
trascendentale. Per questa tendenza non si puo partire né assolutamente
dall’agire di Dio (che e sempre un’astrazione) né assolutamente dall’agire
dell’'uomo (che e altrettanto astratta). Rispetto al primato della grazia
sulla liberta, o della liberta sulla grazia, la seconda svolta antropologica
afferma che una attenzione al ruolo del corpo nella vita dell’'uomo e nella
sua esistenza cristiana pone in crisi un concetto assoluto sia di liberta che
di grazia. Nell’incontro e nel rapporto tra diverse liberta - nella relazione
tra esteriorita e alterita mediata corporalmente - puo sorgere una liberta
riconoscente verso la grazia dell’amore e un amore grazioso che libera
alla liberta.

Cosi appare, alla fine, che il riferimento al corpo rappresenta un in-
dubbio punto di avanzamento non semplicemente per piccoli dettagli
della teologia attuale, ma per il senso stesso del pensare e dell’agire cri-
stiano nella cultura contemporanea. Affermare la corporeita della fede si-
gnifica suggerire la prospettiva per la quale la comprensione della rela-
zione tra grazia e liberta non puo non riguardare prima di tutto come

L Iberd - Book



98 / Andrea Grillo

I’'uomo agisce e come comprende il proprio agire. Nell’agire rituale si
manifesta Toriginarieta del rapporto che costituisce 1’'uomo come uomo,
mantenendolo in quella irriducibilita a se stesso che il corpo é capace di
affermare in modo cosi radicale e solenne.

Prospettive attuali

«Nessuno puo conoscere se stesso, se non e tentato» (Agostino). Solo
nella prova, solo nella esperienza vissuta I’uomo puo credere, cioe puo
conoscere se stesso. Che il credere possa equivalere al conoscere se stes-
so e una grande sfida, sia per chi tendenzialmente vorrebbe rifiutare la
identificabilita dei due piani (come ogni teologia della pura rivelazione),
sia per chi vorrebbe sovrapporli immediatamente (come ogni teologia
della prima svolta antropologica).

Ma conoscere se stesso significa conoscere piu che se stesso, speri-
mentare la irriducibilita di sé a se stesso, disvelare davanti a se la dimen-
sione dell’affidamento ad altri che costituisce il nucleo piu originario
della identita.

Ma questo puo essere semplicemente detto? O puo essere semplice-
mente «pensato»? Per essere esperito ha bisogno di una espressione piu
complessa. Tale espressione € originariamente custodita in azioni rituali,
che dicono proprio questa irriducibilita di sé a se stesso, e la dicono la-
vando il corpo con I’acqua, ungendolo con I’olio, sostentandolo con pane
e con vino, imponendo le mani, congiungendo le destre. | segni esplicati-
vi dei sacramenti sono sempre segni espressivi: ossia nel dire una espe-
rienza anche la costituiscono nella sua possibilita. Ed e il corpo, da questo
punto di vista, il principale attore della liturgia. Il corpo tentato - cioe
esposto ad una promuovente 0 minacciante esteriorita - € il luogo cristia-
no del culto e della santificazione. Ed € luogo non anticipabile, non so-
stituibile con una presunta esperienza previa (trascendentale o mistica),
che sarebbe solo il debole surrogato di una vera esperienza7, nella quale si
verifica sempre di nuovo il principio expertus potest credere (puo credere
solo chi e stato messo alla prova).

" Cf le intense pagine che sul tema ha scritto S. Ubbiali, Il simbolo rituale e il pensie-
ro critico, in A.N. Terrin (ed.), Liturgia e incarnazione, EMP-Abbazia S. Giustina, Pa-
dova 1997, 251-284, soprattutto 275-278.

| Iber4

Book



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 99

5. Per una «riforma» consapevole di una inaggirabile «iniziazione»

La continua ripetizione della iniziazione cristiana (come perdono del
peccato e nuova offerta della grazia, come riapprendimento della logica
battesimale nella eucaristia, come «preparazione» al matrimonio) si sposa
0ggi con (e risponde a) la mancanza di una iniziazione strutturale: come si
e scritto con grande lucidita, fotografando con una sola pennellata I’intera
questione attuale, oggi «o I’iniziazione € marginale, nel senso che non si
fa I’iniziazione, oppure diviene permanente e quindi rende marginali»8

Il mondo moderno, in effetti, non conosce piu - almeno teoricamen-
te - I’importanza di un’adeguata «iniziazione» per essere se stessi in
modo strutturato9Q Se e giusto affermare che «una delle caratteristiche del
mondo moderno e la scomparsa dell’iniziazione»X]l & altrettanto giusto
ricordare che é la iniziazione in senso strettamente religioso che viene
meno, mentre sopravvivono molte forme - implicite - di iniziazione alla
vita (come la scuola, la pubblicita ecc.). In altri termini, la modernita
inaugura «un nuovo modello di iniziazione di tipo scolare, dell’ordine del
sapere-eseguire e non del fare esperienza»1l, confinando in regioni mar-
ginali la iniziazione in senso proprio. La riconquista della prospettiva cor-
retta nel pensare il concetto di iniziazione come «forma e formazione
della esperienza» risulta pertanto un passo del tutto prioritario.

Una consapevole iniziazione

Alla vita siamo iniziati. Ad una vita propriamente umana non abbiamo
affatto diritto prima di incontrare qualcuno che con la sua liberta di amare
divenga la nostra auctoritas. Sapere della propria vita, essere coscienti di
vivere, € gia ammettere un incontro originario, un essere in relazione che
la vita stessa tende a nascondere, ma senza il quale non si da vita umana,
vita ad immagine e somiglianza di Dio.

8 G. BUSANI, La rilettura del «Rito di iniziazione cristiana degli adulti» a confronto
con il postmoderno, in Aa.Vv., Iniziazione cristiana degli adulti oggi, C.L.V. Ed. Liturgi-
che, Roma 1998, 213-235, qui 216.

9 Cf S. Maggiani, La nozione di iniziazione, In Aa.Vv., Iniziazione cristiana degli
adulti oggi, C.L.V. - Ed. Liturgiche, Roma 1998, 11-45.

10 M. Eliade, La nascita mistica. Riti e simboli dell’iniziazione, Morcelliana, Brescia
1980, 9.

1 G. Busani, o. c., 217.

L Iberd - Book



100/ Andrea Grillo

Che la vita umana non sia un dato spontaneo e naturale, un bagaglio
con cui nasciamo, ma sia piuttosto una complessa e delicata acquisizione,
un itinerario avventuroso e affaticante, un percorso misterioso e tremen-
do, questo e il fatto originario che mette al centro la pertinenza - gia
sempre dimenticata - del riferimento alla iniziazione. Strana parola, in
verita: troppo tecnica per essere usata con disinvoltura, ma troppo prezio-
sa per essere semplicemente sostituita.

L’uomo vive, in quanto uomo, di una relazione fondante. Per questo
ogni incontro puo produrre su di lui un doppio movimento: aprirlo ad
un’alterita del prossimo e di Dio grazie alla quale soltanto egli puo sussi-
stere, oppure rinchiuderlo in una presuntuosa autosufficienza, che fugge
ogni incontro come decadenza, corruzione, incrinatura del puro essere
presso di sé.

Solo cosi possiamo capire i diritti della concretezza sacramentale, co-
me anche il limite di ricostruzioni teologiche che affidano al sacramento
primordiale (o fondamentale) una funzione troppo generale-generica e
troppo universale-astratta. Anche per la liturgia e per la sacramentaria,
infatti, periculum latet in generalibus: Schillebeeckx, Rahner, Chauvet,
Bonaccorso, Sequeri, Antonelli, ci hanno permesso oggi un interessante
percorso di approfondimento: attraverso di esso abbiamo potuto lenta-
mente scoprire che la tendenza della sacramentaria e della liturgia con-
temporanea ha scoperto prima I’idea di «riforma», poi quella di «inizia-
zione».|

Il pencolo da evitare

La rilettura dell’esperienza recente non deve indurre in un facile errore
di prospettiva. La riflessione critica che ritorna sul concetto di riforma e
che parallelamente sviluppa il concetto di iniziazione rischia di essere inte-
sa come se desiderasse far valere le ragioni «contro» il senso stesso del ri-
formare liturgico, cosi affiancandosi alle diverse forme di «resistenza ad
oltranza» che hanno attraversato e ancora attraversano il corpo ecclesiale.

In verita tale posizione puo essere intesa rettamente soltanto come un
proseguimento dell’idea stessa di riforma, un approfondimento del suo
lato non-pensato e del suo lato rimasto in ombra. Per «riformare» davvero
il rito - cioé per tornare all’altezza di esso - occorre, oggi piu di ieri, una
nuova coscienza del suo lato «iniziatico».

| Iber4

Book



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti /101

E percio assai importante considerare la sequenza che ha di fatto so-
vrinteso alla recezione della riforma liturgica, scandita sul susseguirsi di
capire-partecipare-celebrare:

a) il primo impegno é stato quello di permettere al popolo di «capire»
la liturgia, affermando cosi una sorta di primato «razionale»;

b) si sarebbe passati poi - quasi naturalmente - da questo «capire» al
partecipare attivamente, affermando cosi un primato «pratico»;

c) la parziale frustrazione di questi due primi obiettivi ha infine con-
dotto ad una messa a fuoco piu attenta e vigile della modalita rituale di
questa partecipazione, che si dice appunto celebrare, dove il «capire» €
necessario, ma avviene per la mediazione di un peculiare modo di «fare»
e di «essere», definito appunto dal rito.

Sebbene implicitamente, dunque, la riforma conciliare ha saputo su-
scitare gradualmente alla consapevolezza della inaggirabilita di una ri-
flessione strutturale sul rito che fondi una sua adeguata recezione: «la pe-
culiarita dell’agire liturgico (aedo liturgica, aedo sacra...) € quella di es-
sere un agire simbolico-rituale: pertanto il nodo del rito non puo essere
eluso, va affrontato come fondamentale»2

Proprio questo tipo di analisi ci mette al riparo da incomprensioni che
potremmo direttamente o indirettamente subire o innescare. La nuova
evidenza del lato riferito alla iniziazione rituale rivela un lato della «que-
stione liturgica» che non si oppone al tema della riforma, ma che lo inte-
gra originariamente, completandone la significativita rispetto alla cultura
contemporanea.

6. Conclusioni in forma di «ouverture»

Se proviamo a tirare le fila del discorso che abbiamo condotto, sco-
priamo una serie di temi e di prospettive che possono riqualificare oggi
I’impulso alla teoria e alla prassi liturgica, mostrando appieno la correla-
zione tra aggiornamento liturgico € approfondimento teologico garantito
dalla (prima e seconda) svolta antropologica. Possiamo perci(‘) condensa-
re le prospettive piu importanti in 4 punti:

2 A. Catella, Dalla Costituzione Conciliare SC, 18. Sul tema cf anche le riflessioni
contenute in A. Catella-R. Tagliaferri, Le domande e le intenzionalita cui risponde
I'impianto di «Sacrosanctum Conciliumy», in «Rivista Liturgica», 77, 1990, 129-143; R.
Tagliaferri, Quale modello di pastorale liturgica emerge dal Concilio? Riflessione di
ermeneutica conciliare, in «Rivista Liturgica», 79, 1992, 25-38.

L Iberd - Book



102/ Andrea Grillo

- la assolutizzazione dell’idea di «riforma» & un modo della ingenuita
in cui il cattolicesimo e caduto nell’ultimo secolo, quasi una indebita
ipersemplificazione della «questione liturgica». La «questione liturgica»
non e solo questione testuale o questione di comprensione, ma essenzial-
mente questione di partecipazione e di celebrazione. Non sono di per sé i
ritus € lepreces, ma e il per ritus et preces che crea il problema, che co-
stituisce ancor oggi la «questione liturgica». L’idea di «riforma» risolve i
problemi legati a riti e preghiere non adatte, ma non affronta adeguata-
mente la questione di quel per, che resta essenzialmente legata alla pro-
spettiva della «iniziazione», ad un tempo come iniziazione alla liturgia e
come iniziazione mediante la liturgia;

- percio non meno semplificatrice sarebbe un’assunzione del concetto
di «iniziazione» come sinonimo di «educazione» 0 di «preparazione» al
rito. La «questione liturgica» si puo oggi affrontare con piena efficacia
solo nella consapevolezza della funzione non solo «espressiva», ma an-
semplicemente «al rito», ma soprattutto «dal rito»: ed e proprio questo
lato della questione liturgica ad apparire oggi meno evidente e percepito
con troppa distrazione dalla riflessione tematica della comunita cristiana;

- la pienezza della esperienza cristiana si gioca anche nella esperienza
rituale della liturgia. Di fronte all’«atto di culto» - per citare una famosa
espressione di Guardini - dobbiamo essere «educati nell’esercizio». Que-
sta esigenza modifica la percezione del rapporto tra esperienza di fede ed
espressione liturgica, che non puo piu essere ridotta al concetto (per noi
semplicistico e fuorviante) diprotestanofidei;

- questa consapevolezza modifica la comprensione dell’uomo. Non si
puo riscoprire il valore determinante della iniziazione che il rito determi-
na se non si accetta di correggere I’idea di liberta su cui e stata costruita
la prima svolta antropologica. L’autocomprensione dell’'uomo e messa in
gioco radicalmente da una seria risposta alla «questione liturgica». Per
questo la teologia liturgica di oggi - quando accetti di far proprio il con-
cetto di «iniziazione» insieme a quello di «riforma» - costituisce un luo-
go di riflessione e di elaborazione fondamentale della fede cristiana del
futuro, ponendo in luce una seconda svolta antropologica Quasi come
condizione di possibilita per ricollocare il rito nel fondamento della fede.

L Iberd - Book



Capitolo quinto

Il contributo delle scienze umane
al rinnovamento liturgico

«Ritornare alle cose stesse significa ritornare a questo mon-
do anteriore alla conoscenza, di cui la conoscenza parla
sempre, e nei confronti del quale ogni determinazione scien-
tifica e astratta, segnitiva e dipendente, come la geografia
nei confronti del paesaggio, in cui originariamente abbiamo
imparato che cos’¢ unaforesta, unprato o unfiume».

M. Merleau-Pontyl

Per comprendere le vere radici della «questione liturgica» e per predi-
sporre le risposte piu adeguate al problema del rito cristiano nel mondo
post-tradizionale, il movimento liturgico ha fatto uso, fin dalle sue origi-
ni, di un nuovo metodo teologico, basato su un rapporto piu audace e
spregiudicato con quelle scienze umane che erano ritenute - agli inizi del
XX secolo - una spina nel fianco della teologia cattolica anti-modernista.
Noi abbiamo introdotto il concetto di «seconda svolta antropologica» per
mostrare come il movimento liturgico abbia assunto un rapporto con la
antropologia che si differenziava significativamente da quell’altro im-
portante stile teologico che va ordinariamente sotto il nome di (prima)
«svolta antropologica».

Il percorso fin qui attraversato ci conferma questa importante acquisi-
zione, poiche ha messo in luce alcune prospettive nuove con cui conside-
rare - nello stesso tempo - tutta la ricchezza del movimento liturgico in
relazione ad una piu ampia articolazione della svolta antropologica in
teologia. Proviamo a riepilogarne brevemente le svolte piu significative.

Si e visto, anzitutto, che incrociando i dati del movimento liturgico e
della teologia della svolta antropologica, si desumevano alcuni risultati

1 M. Merleau-Ponty, Fenomenologia della percezione, Bompiani, Milano 2003,
(ed. orig. 1945), 17.

L Iberd - Book



104/ Andrea Grillo

sorprendenti, capaci di modificare la comprensione di entrambi i «fronti»
della questione. In particolare, gli esiti della ricerca sembrano impedire la
facile - ma errata - contrapposizione tra «svolta antropologica» e «svolta
teologica», che finisce per collocare il movimento liturgico nel secondo
ambito, sfigurandone pero le intenzioni e il metodo. Di qui derivano an-
che una serie di incomprensioni circa lo statuto della «teologia liturgica»,
che finisce vittima di alcune «scienze umane» (come la filologia o la sto-
ria, I’archeologia o la diplomatica), senza mantenere quel legame con
I’antropologia culturale, la scienza delle religioni o la sociologia della re-
ligione, la fenomenologia e la filosofia, che aveva contraddistinto gli
eroici inizi di Guéranger, di Festugiére e di Casel.

Cio richiede oggi un grande impegno nell’articolare adeguatamente
il senso del concetto stesso di «antropologia» da riferire ai sacramenti e
alla liturgia (come abbiamo cercato di fare nel § 2) e di proseguire
I’indagine sul rapporto tra liturgia e filosofia (cf § 3), che appare spesso
risolto con troppa disinvoltura, anche qui contrariamente agli inizi del
sapere liturgico.

L "esito di questa riconsiderazione dei rapporti tra movimento liturgico
e svolta antropologica ha mostrato il suo grande influsso non soltanto
sulla ricerca accademica intorno al rito cristiano, ma anche sulle categorie
di fondo con cui consideriamo sul piano pastorale il ruolo del celebrare
cristiano. Qui abbiamo visto apparire una coppia di concetti (riforma e
iniziazione, cf § 4) che rappresentano anche I’esito del ragionamento teo-
rico che abbiamo proposto. Potremmo dire che il movimento liturgico,
riletto soltanto in rapporto alla prima svolta antropologica non puo rap-
presentare altro che una preparazione della riforma. Invece, quando Il
movimento liturgico viene collocato nell’orizzonte della seconda svolta
antropologica, appare evidente come la riforma sia soltanto una fase di
passaggio per conseguire il vero obiettivo, ossia una nuova iniziazione al
linguaggio e all’esperienza rituale per la Chiesa della fine del secondo
millennio e degli inizi del terzo.

In questo nostro capitolo conclusivo dovremo approfondire proprio
questo aspetto della questione, scoprendo come la seconda svolta antro-
pologica, valorizzando |’esperienza corporea e simbolica dell’'uomo, e
uscendo cosi da ogni intellettualismo e positivismo, contribuisca alla ri-
scoperta della delicatezza del rito nel fondamento stesso dell’atto di rive-
lazione e di fede. Ma per questa sua funzione la teologia liturgica ha bi-
sogno di essere - ad un tempo - meno tradizionale e piu tradizionale della

L Iberd - Book



Il contributo delle scienze umane al rinnovamento liturgico /105

teologia classica: per essa vale il principio per cui talvolta possiamo resta-
re fedeli alle grandi tradizioni solo a patto di rinunciarvi. Nel far cio, la
teologia del rito cristiano deve lasciarsi provocare dalle scienze umane,
quali discipline capaci di farla riaccedere al presupposto rimosso del pro-
prio senso.

Approdare cosi alla integralita del fenomeno della rivelazione e della
fede significa comprendere il positivo contributo che I’antropologia puo
riservare alla teologia: e se questa scoperta, per la prima svolta antropo-
logica, ha significato passare «dal rosso al nero» (dalla rubrica al signifi-
cato delle parole), per la seconda svolta antropologica significa riscoprire
accanto al nero non solo il rosso, ma tutti i colori del contesto, come an-
che tutti i profumi, tutti i gesti e i contatti, tutti gli spazi e i tempi. In altri
termini, riscoprire tutta la irriducibilita alla «pura ragione» della esube-
ranza di codici e di messaggi di cui la liturgia ordinaria € cosi straordina-
riamente ricca.

In questo senso la riscoperta della iniziazione accanto alla riforma si-
gnifica anche un ridimensionamento delle pretese della stessa teologia
liturgica, che, essendo soltanto una scienza, necessariamente costruita con
concetti, astrazioni e stilizzazioni rappresentative, e soltanto uno stru-
mento per riconciliare 1’'uomo con |’esperienza viva del celebrare. Poiché
la piu bella cosa per I’'uomo, anche per I’'uomo credente, € il poter arriva-
re alla astrazione; ma la cosa piu brutta per ogni uomo, e soprattutto per il
credente, € il volersi fermare alle astrazioni e il perdere con cio il rap-
porto con la realta concreta: anzi, il non saper piu distinguere tra astratto
e concreto e il vivere |’astratto come concreto: questo é il problema.

La nuova sensibilita «iniziatica» ridimensiona,
ma anche rilancia i compiti della riforma

Il ruolo che le scienze umane esercitano strutturalmente, e non solo
accessoriamente o accidentalmente, nel metodo teologico della scienza
liturgica e quello che potremmo definire una funzione di «recupero del
presupposto» dell’atto di fede e dello stesso evento della rivelazione.

E vero, infatti, che sul piano sistematico I’assenza di presupposti &
proprio una delle caratteristiche della rivelazione di Dio. Ma altrettanto
vero € che le condizioni antropologico-culturali della rivelazione e della
fede contengono al loro interno, in modo deciso, la possibilita del culto

L Iberd - Book



106/ Andrea Grillo

rituale come modalita originaria della rivelazione e della fede. In questo
senso non bisogna considerare le scienze umane - non solo la storia o la
filologia, ma anche I’antropologia culturale o la sociologia - come con-
correnti con la teologia, bensi come collaboratrici alla ricostruzione del
contesto in cui il rivelarsi di Dio e la risposta dell’'uomo a tale rivelazione
si danno unitariamente e indissolubilmente, in cui grazia e liberta, di fat-
to, possono identificarsi2

Cosi I’esperienza celebrativa della fede costituisce un ambito della
vita cristiana che supera in origine quelle contrapposizioni tra antropolo-
gia e teologia, che sembrano spesso dirimenti, € sono invece causate da
un’autentica perdita di esperienza rituale della rivelazione. Cosi, per ri-
strutturare tale esperienza, occorre considerare che la teologia non puo
permettersi nessun purismo, nessun riduzionismo, cosa che invece e con-
sentita all’antropologia. In altri termini - come abbiamo piu volte messo
in luce nel corso della nostra ricerca - se I’antropologo puo limitarsi a
giocare I’'uomo contro Dio, il teologo non puo - con una risposta che ri-
mane catturata dalla logica perversa cui tenta di resistere - giocare Dio
contro I’uomo, senza venir meno al suo compito teologico piu proprio. E
proprio questa e stata la grande intuizione che ha collocato, fin dall’ini-
zio, il movimento liturgico in un contesto di riscoperta teologica del culto
cristiano mediante strumenti spregiudicati, facilmente attribuibili alla
«deriva antropocentrica» della teologia del ’900. In realta si trattava
dell’apparire di una «seconda svolta antropologica», che si riprometteva
di recuperare I’integralita della esperienza di fede, reintegrando il rito nel
fondamento della fede.

In effetti, il compito profetico del movimento liturgico - il suo essere
passaggio dello Spirito - e stato quello di (ri-)portare alla luce la «inte-
gralita» del fenomeno della fede, ossia il presupposto rituale dell’atto di
fede. Tale presupposto, che la teologia classica poteva lasciare nella ov-
vieta di un «dato presupposto», con la modernita ha conosciuto una grave
crisi; tale crisi ha comportato, nello stesso tempo, una rimozione e una

" E la identificazione di grazia e liberta lo spazio «escatologico» e «protologico» in
cui opera I’azione liturgica: la rigida opposizione (che il diritto pretende) e la faticosa
composizione (che I’etica propone) sono diverse articolazioni del rapporto tra grazia e
liberta. Forse la questione liturgica e nata quando le esperienze etico-giuridiche hanno
sequestrato I’intero orizzonte di cio che € umanamente significativo. Il contesto postmo-
derno ¢ favorevole al superamento di questo «imperialismo etico-giuridico» di cui la fede
cristiana (e anzitutto la sua celebrazione) é ancora largamente vittima.

| Iber4

Book



Il contributo delle scienze umane al rinnovamento liturgico / 107

sovradeterminazione: la teologia ha largamente rimosso la questione del
rito, concentrandosi soltanto sul «significato teologico», mentre le nuove
scienze assumevano la preghiera, il sacrificio, il rito e il simbolo come
ambiti peculiari della propria ricerca. Questa scissione tra teologia e an-
tropologia, che si e verificata nella modernita, e la risposta ad una crisi di
evidenza dei riti tradizionali, non solo della Chiesa, ma della stessa cultu-
ra civile. Ma I’alternativa tra rimozione e sovradeterminazione e un’al-
ternativa letale.

Questa e stata la lucida intuizione con cui Guéranger, Festugiere, Ca-
sel, Guardini, Vagaggini, si sono battuti con strumenti teorici di grande
livello. Cosi oggi, la teologia della reintegrazione, inaugurata da questi
grandi anticipatori, ha il compito di non cadere nei vecchi come nei nuovi
luoghi comuni. E come prima non era affatto vero che il culto fosse an-
zitutto «compito» e «dovere» dell’'uomo, cosi oggi al problema del culto
non si puo rispondere esclusivamente mediante la «riforma di testi e di
gesti». La scoperta della questione della iniziazione mediante i riti e la
grande questione, quasi il grande tema che corre lungo tutto il movimento
liturgico, e di cui il problema della riforma e solo una variazione. Con
cio, tuttavia, non si vuol dire nulla contro la riforma, e tanto meno
s’intende auspicare il manifestarsi di quello «spettro» che e la «riforma
della riforma»: si tratta invece di comprendere che la riforma € solo un
momento di un movimento liturgico che certamente la precede, ma che
rimane anche dopo di essa, con il compito di «formare» e di «iniziare» al
rito come momento fondamentale della vita cristiana.

Per maturare questa coscienza, come abbiamo ampiamente mostrato,
occorre prendere sul serio la «questione antropologica» che e sottesa al
compito teologico di riaccreditare il rito come culmen et fons di tutta
I’azione della Chiesa. Una piccola sintesi sulle tendenzi attuali circa la
«questione antropologica» potra condurci alle conclusioni del nostro la-
VOro.

| molteplici volti della «svolta antropologica»
Se, come abbiamo fatto lungo tutto questo nostro itinerario, € molto
utile distinguere accuratamente tra «due» svolte antropologiche, non dob-

biamo pero nasconderci che si tratta comunque di una distinzione per
molti versi troppo semplice e che molto piu numerose sono state e sono

L Iberd - Book



108/ Andrea Grillo

tuttora le modalita con cui viene considerata la svolta antropologica nella
vicenda teologica dell’ultimo secolo. Una piccola rassegna finale ci aiute-
ra a cogliere al meglio le potenzialita che questa rilettura riserva al matu-
rare di una piu accorta coscienza liturgica.

Capita di sentire ripetere un luogo comune largamente infondato, ma
percio tanto piu efficacemente insidioso: la svolta antropologica in campo
cattolico sarebbe una specie di protestantizzazione del cattolicesimo. In
realta e facile mostrare che non soltanto la svolta antropologica non si
identifica affatto con il protestantesimo, ma che piuttosto di tale svolta il
protestantesimo é stato anche un fiero e impenitente avversario. Una bella
sintesi offerta da W. Pannenberg, che intitola alla svolta antropologica il
penultimo capitolo del suo libro sul rapporto tra teologia e filosofia3 mo-
stra la grande derivazione hegeliana e schleiermacheriana di una lunga e
intensa stagione teologica protestante, che ha proprio in lui uno degli epi-
goni piu rilevanti. Ma cio non esclude che proprio tale tendenza sia stata
avversata da una teologia che potremmo definire «antiantropologica» e
che ha il suo piu grande esponente in K. Barth.

D’altra parte, se soltanto queste brevi considerazioni valgono a disto-
gliere una certa tendenza teologica dal cadere ancora in un luogo comune
gravido di pesanti errori, € anche vero che all’interno dello stesso fronte
cattolico non é affatto chiaro che cosa si debba intendere per «svolta an-
tropologica», e cio con grave pregiudizio per un’adeguata valutazione del
senso e della portata del movimento liturgico, come anche della riforma
che da esso e scaturita.

Ampie tracce del fraintendimento che abbiamo sottolineato lungo tutto
il corso della nostra ricerca sussistono ancor oggi, forti e chiare. Non vi e
dubbio che la figura chiave di questo dibattito e ancora il pensiero di
K. Rahner, sul quale sono state avanzate ampie riserve proprio come rap-
presentante di una svolta antropologica che metteva in questione il prin-
cipio del discorso teologico4 Non vi e dubbio che, pur cogliendo alcuni

3Cf W. Pannenberg, Teologia efilosofia. Il loro rapporto alla luce della storia co-
mune, Queriniana, Brescia 1999, 261-317.

4 Mi limito a segnalare alcune critiche ormai «classiche» alla impostazione rahneria-
na: in Germania cf H.U. VON Balthasar, Cordula, ovverosia il caso serio, Queriniana,
Brescia 1968; B. Lakebrink, Klassische Metaphysik. Eine Auseinandersetzung mit der
existentialen Anthropozentrik, Rombach, Freiburg 1967 e R. Schaeffler, Fahigkeit zur
Erfahrung. Zur traszendentalen Hermeneutik des Sprechens von Gott (Quaestiones
disputatae, 94), Herder, Freiburg-Basel-Wien, 1982. Per I’ltalia cf C. Fabro, La svolta
antropologica di Karl Rahner, Rusconi, Milano 1974; per un quadro della critica piu re-

L Iberd - Book



Il contributo delle scienze umane al rinnovamento liturgico /109

limiti obiettivi del progetto rahneriano, tali critiche non coglievano Il
buon diritto della operazione culturale che Rahner tento - con vasto suc-
cesso - soprattutto tra gli anni ’50 e gli anni ’70. Cio che invece oggi ha
bisogno di essere compreso e il rapporto paradossale tra la teologia rahne-
riana e I’antropologia. Se oggi una critica deve essere mossa non e tanto
quella che contesta teologicamente I|’antropologia rahneriana, quanto
piuttosto quella che contesta la sua antropologia astratta e ancora sostan-
zialmente «intellettualistica»5 in questo senso K. Rahner era ancora
«troppo classico» per intercettare davvero la sfida che il movimento litur-
gico aveva tentato di raccogliere gia prima di lui.

Neé si puo negare che tuttora il ruolo della svolta antropologica e del
rapporto che ne deriva per la liturgia con le scienze umane sia divenuto
effettivamente chiaro alla coscienza degli studiosi e dei pastori. Una re-
cente sintesi a questo proposito6ha mostrato assai bene il grande compito
di riflessione e di approfondimento che spetta alla Chiesa intorno a questo
tema. E la recensione del dibattito piu recente ha messo bene in luce
I’esigenza di superare il luogo comune della opposizione tra teologia e
antropologia come ambito specifico degli studi liturgici7. Cio che appare
comungue assai curioso e proprio il fatto che queste acquisizioni - ancor
0ggi capaci di suscitare imbarazzo e difficolta nel campo teologico - era-
no gia apparse necessarie agli inizi del secolo scorso, come una breve ri-
visitazione del pensiero di O. Casel sara in grado di confermare nel pros-
simo paragrafo.

cente cf A. Dal Maso, L’efficacia dei sacramenti e «performance» rituale. Ripensare
| ’«ex opere operato» a partire dall’antropologia culturale, (Caro salutis cardo. Studi, 12),
EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova 1999, soprattutto 15-41.

5Nel valutare il contributo rahneriano al sorgere di una «antropologia teologica», giu-
stamente afferma F.G. Brambilla che «la proposta di Rahner é potuta apparire anche un
ostacolo all’elaborazione di una antropologia teologica «regionale», perché affermava
paradossalmente che non ci pu0 essere una trattazione antropologica specifica, in quanto
I’antropologia &€ una dimensione generale e non un oggetto particolare della teologia»
(Antropologia teologica, in La teologia del XX secolo. Un bilancio, voi. Il, Citta Nuova,
Roma 2003, 175-286, qui 195).

6 Cf Aa.Vv., Liturgia e scienze umane. ltinerari di ricerca, C.L.V. - Ed. Liturgiche,
Roma 2002.

7 Cf L. Girardi, Liturgia e scienze umane: riflessioni introduttive a partire da «Sa-
crosanctum Concilium», in Aa.Vv. Liturgia e scienze umane, 9-56.

L Iberd - Book



110/ Andrea Grillo

Excursus: Casel e il Modernismo

In questo breve excursus vorrei mostrare come le ambiguita di collo-
cazione della svolta antropologica assomigliano molto agli equivoci che
possono sorgere nell’interpretare adeguatamente il pensiero di un grande
«classico» del movimento liturgico, ossia di O. Casel, in relazione al mo-
dernismo e al suo «irrazionalismo».

Si e soliti far risalire I’inizio «ufficiale» del movimento liturgico
all’anno 1909, durante il quale vi fu uno storico congresso a Malines, in
Belgio. Due anni prima, nel 1907, era stata pubblicata la famosa enciclica
Pascendi contro il Modernismo. Vorrei tentare di comprendere 1’origi-
nalita del pensiero di O. Casel partendo proprio da queste due date. In ef-
fetti noi non riusciamo piu a capire il movimento liturgico se non teniamo
conto del fatto che il fenomeno del Modernismo (e del corrispettivo anti-
Modernismo) ha avuto come due punti chiave della sua argomentazione
alcuni assunti di carattere filosofico e teologico circa il simbolo, circa il
fenomeno, circa I’esperienza religiosa, che il movimento liturgico ha uti-
lizzato in modo molto libero e creativo, uscendo dalle contrapposizioni
rigide tra pensiero teologico e pensiero antropologico, come anche tra
Immanenza e trascendenza.

I movimento liturgico nasce dunque due anni dopo I’enciclica Pa-
scendi e il grande manifesto del movimento liturgico La Liturgie Catho-
lique di M. Festugiere e del 1913, a pochi anni di distanza. Il movimento
liturgico reintroduce nel discorso ecclesiale, nei primi decenni del *900,
con molta fatica, le tematiche dell’esperienza religiosa, del simbolo, della
religione come forma di vita. Queste sue tematiche «antropologiche» ri-
sultano assolutamente qualificanti il suo impegno squisitamente teo-
logico.

Ora, se proviamo a cercare nel testo fondamentale dell’anti-Mo-
dernismo, scopriamo che proprio queste dimensioni, cosi tipiche del mo-
vimento liturgico, vengono colpite con una durezza terribile. Consideria-
mo due affermazioni molto significative: nell’enciclica Pascendi ad un
certo punto si dice cosi: (identificando nel simbolismo una delle piu gravi
malattie del pensiero moderno)

«Iterum: philosopho certum est, repraesentationes obiecti fidei esse
tantum symbolicas; credenti pariter certum est, fidei obiectum esse Deum
in se; theologus igitur colligit: repraesentationes divinae realitatis esse sym-
bolicas. Hinc symbolismus theologicus» (DS 3487).

| Iber4

Book



I contributo delle scienze umane al rinnovamento liturgico / 111

Ossia, In traduzione:

«Per il filosofo modernista & cosa certa che le rappresentazioni dell’og-
getto di fede sono soltanto simboliche (qui simboliche vuol dire non reali,
I’uso del termine simbolico significa negazione della realta), per il credente
d’altra parte e certo che I’oggetto di fede & Dio in sé (e non quindi un sim-
bolo). (Sulla base di queste premesse) Il teologo (modernista) dice: le rap-
presentazioni della realta divina sono simboliche, di qui deriva il simboli-
smo teologico».

Ho voluto citare questo passo per sottolineare che nel 1907 in modo
autorevole, mediante il Magistero papale, il concetto di simbolo e di sim-
bolismo subisce questo tipo di lettura fortemente antitetica rispetto
all’ortodossia: per essa, sconfinare nel simbolo significa mettere i piedi
nell’incerto, nell’erroneo, in una parola significa diventare immanentisti.
Ma c’e un altro aspetto che ci permette di entrare nel pensiero di Odo Ca-
sel con una coscienza piu ricca e articolata. Sempre nel medesimo docu-
mento si dice che una caratteristica del pensiero moderno - in qualche
modo di derivazione kantiana - € quella di pensare che la ragione del-
I’'uomo sia chiusa nei fenomeni, sia limitata dai fenomeni; é la famosa vi-
sione kantiana del fenomeno, come confine invalicabile di ogni futura
metafisica.

Secondo il testo dell’Enciclica questo assunto ha due conseguenze per
la teologia: una negativa e una positiva. Affermare che la ragione e limi-
tata ai fenomeni ha come conseguenza negativa un certo agnosticismo,
cioé una non conoscibilita della realta, che secondo Tanti-modernismo é
il preludio dell’ateismo. Dicendo che la ragione e limitata ai fenomeni, si
asserisce che essa non ha fiducia di arrivare alla realta, quindi & agnostica
e atea. Questa e la conseguenza negativa.

Ma vi € anche una conseguenza positiva molto interessante. Sul piano
positivo si cerca il fondamento della religione nella «immanenza vitale»:
il fondamento non € in Dio, perché Dio non e conoscibile, invece il fon-
damento lo si cerca nell’immanenza vitale, in una sorte di vitalismo, di
auto-esperienza dell’'uomo e se ne deduce una conseguenza. Desidero ci-
tare proprio I’espressione letterale che I’enciclica Pascendi pone sotto
condanna (DS 2074):

«Quoniam religio vitae gaedam est forma, in vita omnino hominis repe-
rienda est».

Ossia in traduzione:

L Iberd - Book



112/ Andrea Grillo

«Poiché la religione & una certa forma di vita, deve essere cercata esclu-
sivamente nella vita dell’uomo».

Questa e la posizione attribuita ai Modernisti e rispetto a cui I'en-
ciclica di Pio X prende netta posizione contraria. In un certo senso il
principio dell’immanenza religiosa € un principio che chiude la religio-
ne su di sé, rinchiude la religione nell’orbita della piccola, modesta
esperienza dell’uomo. Cio che risulta curioso ed interessante e che la
riscoperta da parte del movimento liturgico del valore originario della
liturgia in qualche modo rilegge sia il simbolo, sia la religione come
forma di vita in modo positivo, non cadendo nell’errore modernista.

Il movimento liturgico e cosciente di questo rischio - cioé del rischio
che parlando di simbolo e di esperienza religiosa, non si esca dall’uomo,
ma si resti chiusi nell’antropologia - e tuttavia non rinuncia ad usare in
modo forte, come ad es. in Casel, sia il concetto di simbolo, sia il con-
cetto di forma di vita religiosa. In un certo modo esso tende ad affermare:
noi non rinunciamo ad andare oltre ifenomeni, ma per andare oltre ife-
nomeni bisogna passare attraverso ifenomeni. In altri termini, la forma
di vita dell’'uomo, secondo il movimento liturgico, non e «esclusiva»
della relazione con Dio e della vita divina, ma ne é piuttosto il presuppo-
sto che non puo piu essere rimosso 0 scavalcato.

Questa e |’apparente ovvieta e banalita della piu grande scoperta del
movimento liturgico, secondo la quale non ci si puo fermare ai fenomeni,
ma, per arrivare alla realta, a Dio, alla Chiesa, a Cristo, alla verita dog-
matica, il fenomeno celebrativo, in quanto densamente simbolico ed espe-
rienziale, e forma di vita originaria, che non solo non puo essere scaval-
cata, ma che deve rimanere sempre salda come mediazione essenziale di
quella realta e di quella verita.

Solo comprendendo il contesto dentro cui si muove il movimento
liturgico, possiamo capire perché esso impiega decenni a farsi apprezza-
re, e almeno per i primi 20 anni € guardato con sospetto, e in fondo so-
spettato di Modernismo. Tutte le idee che hanno trasformato la teologia
liturgica, la teologia sacramentaria nel secolo XX, non entrano in con-
flitto, ma mostrano un modo diverso di usare le parole che I’anti-
modernismo definiva come errori irrimediabili. Casel usa sia il concetto
di simbolo, sia il concetto di forma di vita applicata alla religione e alla
esperienza rituale della religione, ma non per essere modernista, o0 per
cadere in una forma di «riduzionismo antropologico», bensi per ritrova-

re il principio di una esperienza cristologica e pneumatologica nel-

L Iberd - Book



Il contributo delle scienze umane al rinnovamento liturgico /113

/’ambito piu squisitamente teologico8 E non é affatto un caso che Casel
segua proprio questa strada, rinunciando alla pit consolante e piu rassi-
curante via scolastica e neo-scolastica, che egli riconosceva ormai inca-
pace di «mediare» quella esperienza e quella simbolicita proprio perché
sembrava opporsi in radice alla riconciliazione tra teologico e antropo-
logico, da cui pure scaturiva come forma di sapere medioevale.

Vi sono almeno due livelli sui quali abbiamo considerato il rapporto tra
I’ Antimodernismo e il pensiero di O. Casel:

- Il simbolismo teologico Viene identificato con I’agnosticismo e persi-
no I”ateismo.

- C’e poi Ialtro versante che € quello della parte positiva: il simboli-
smo tende a fondare la religione sulla «<immanenza vitale».

Da un lato il simbolo e il luogo del soggettivismo, dall’altro I’espe-
rienza religiosa, la religione come forma di vita mette al principio la irra-
zionalita. Si tratta di una lettura profondamente polemica che contesta in
radice due idee del pensiero liberale moderno: I’idea di simbolo e I’idea
di esperienza religiosa.

Indirettamente I’enciclica ritiene che questi due concetti siano nozioni
non solo protestanti, ma decisamente atee. Questa lettura dell’anti-
modernismo, del Magistero rispetto al Modernismo, ha un parallelo nel
mondo protestante. Anche i protestanti hanno avuto un loro anti-mo-
dernismo che si chiama anti-liberalismo. Ed il rappresentante piu famoso
e Karl Barth. Poco dopo quest’epoca (siamo nel 1907), K. Barth, subito
dopo la prima guerra mondiale, dal *19 al ’21, scrive la famosa Epistola
ai Romani, il commento alla Lettera ai Romani che e considerato il mani-
festo anti-liberale del protestantesimo del 900, in cui dice che «un modo
di fare teologia che comincia dall’esperienza religiosa e in realta una
forma di ateismo». Anche per Barth spiegare la fede cominciando dal-
I’esperienza religiosa € il grande errore.

8 Bisogna segnalare che di recente, dopo lunghi periodi di parziale o totale frainten-

dimento, il pensiero di O. Casel é entrato piu pienamente all’interno della cultura teologi-
ca italiana. Segnalo soltanto due elementi di questa nuova recezione: anzitutto la bella
monografia di A. BOZZOLO, Mistero, simbolo e rito in Odo Casel. L ’effettivitda sacramen-
tale dellafede, (Monumento Studia Instrumenta Liturgica, 30), Libreria Editrice Vaticana.
Citta del Vaticano 2003, poi la traduzione dell’ultima opera del teologo tedesco: O.
Casel, Fede, gnosi e mistero. Saggio di teologia del culto cristiano, (Caro Salutis Cardo.
Studi/Testi, 14), Padova EMP-Abbazia di S. Giustina, 2001, di cui ho curato la introdu-
zione Odo Casel e il «cuore» della questione liturgica: teologia, filologia e scienze umane
nel saggio «Fede, gnosi e mistero», XI-XXXVI.

| Iber4

Book



114/ Andrea Grillo

O. Casel invece, qualche anno dopo - egli infatti incomincia la sua
produzione negli anni 20 - crede che il recupero del senso teologico
debba avvenire considerando centrale il simbolo e I’esperienza religiosa
come forma di vita. Qui Casel si colloca in una posizione non lontana
da alcune idee del Modernismo, utilizzando con coraggio i concetti di
«forma di vita», di «pensiero totale», di «simbolo» e di «mistero». Solo
cosi capiamo il disagio diffuso allora e tuttora circa il pensiero di Casel,
che é stato un autore sospettato di nutrire idee vicine al pensiero moder-
no, al Liberalismo, al Modernismo. E dobbiamo dire che, sotto sotto,
tutto il pensiero liturgico del 900 e stato sospettato di Modernismo,
almeno fino agli anni ’40 e comunque fino alla enciclica Mediator
Dei.

Alla luce di quanto considerato fin qui, si vede bene che la reazione
caseliana al «razionalismo moderno» non passa per una risposta intellet-
tualistica o positivistica, ma tende a recuperare un terreno originario (una
forma di vita, un pensiero totale, come quello che si esprime nel «mistero
del culto») nel quale é possibile che la cristologia e la pneumatologia si
diano solo come «esperienze» e che I’esperienza sia reale solo in quanto
teologicamente, cristologicamente e sacramentalmente fondata. Troviamo
qui - nell’esempio di Casel, cui potrebbero essere avvicinati anche Festu-
giere o Guardini o addirittura Guéranger - la radice di quella che abbia-
mo chiamato seconda svolta antropologica, ossia un riferimento all’an-
tropologia come possibilita di sfondamento dell’intellettualismo e del po-
sitivismo che accomunavano la teologia classica e la teologia della prima
svolta antropologica.

Epilogo:
il nuovo compito della iniziazione liturgica. Dalla riforma ecclesiale
della liturgia alla riforma liturgica della Chiesa

Siamo cosi giunti al termine del nostro percorso. Possiamo tentare in
conclusione di trasporre tutto il discorso teorico che abbiamo proposto in
un’immagine, semplice ma suggestiva. Potremmo dire che le due dimen-
sioni della svolta antropologica considerate corrispondono a due fasi ben
determinate della riscoperta liturgica dell’ultimo secolo, riassumibili in
due passaggi di grande importanza.

Il movimento liturgico e stato, anzitutto, la scoperta che la liturgia

L Iberd - Book



Il contributo delle scienze umane al rinnovamento liturgico /115

non & solo rubrica. Potremmo dire che € stato passaggio dal rosso al ne-
ro. Ma poi si e visto che tale passaggio, quando giungeva ad opporre il
nero al rosso, finiva con il perdere il proprio oggetto: si &€ cosi imposta
una seconda fase. Si & passati, allora, dal nero al rosso. Ma questa volta il
rosso Non € rappresentato solo dalla rubrica, ma dall’intero contesto spa-
zio-temporale e relazionale della celebrazione.

Si potrebbe aggiungere che il passaggio dal rosso al nero € stato la
identificazione del Rinnovamento liturgico con la parola, con la intelle-
gibilita, con la chiarezza, con il primato del «verbale». Mentre la secon-
da fase, non e smentita della prima, ma arricchimento del verbale con il
non-verbale. E raffermarsi della coscienza che il «primato del Verbo»
non si identifica con il primato del verbale. Cosi il rinnovamento litur-
gico si articola strutturalmente di due movimenti: il primo e quello della
riforma, che mira appunto alla «verbalita» liturgica; il secondo é quello
della iniziazione, che punta piuttosto sulla «non-verbalita». L’utilita di
una riflessione ampia sulla svolta antropologica e evidente quando si
considerino queste due diverse dimensioni dell’aggiornamento liturgico,
che normalmente vengono ridotte all’unico stile della riforma.

Cosi appare evidente che I’arricchimento del significato storico della
svolta antropologica - con tutta I’articolazione che abbiamo potuto co-
statare - ci consente di considerare il movimento liturgico non solo come
storicamente molto piu ricco, ma anche come pastoralmente molto piu
dinamico e profetico - ancora oggi - rispetto a quanto si e soliti ritenere.
Fino a considerare la stessa riforma come I’esito di una seconda fase del
movimento liturgico, rispetto a cui una prima fase si colloca prima e una
terza fase si colloca dopo.

Queste considerazioni, da ultimo, dovrebbero essere in grado di muta-
re I’atteggiamento medio - a dire il vero spesso alquanto superficiale -
con cui si pensa alla «riforma liturgica», dando per scontato che si tratti
anzitutto di un compito che la Chiesa & chiamata ad espletare. E CIO, Sia
chiaro, resta una parte importante della verita. Ma, forse, non é neppure la
parte piu decisiva. Poiché riforma liturgica significa anche - e forse so-
prattutto - il mutamento che la liturgia & in grado di apportare alla Chie-
sa. In questo senso il termine «riforma liturgica» potra finalmente passare
dal significare soltanto la riforma ecclesiale della liturgia a significare
anche e anzitutto la riforma liturgica della Chiesa. Ma, per raggiungere
guesto scopo, occorre ancora approfondire - con tutta la serenita necessa-
ria nonché sine ira ac studio - la storia del movimento liturgico, il suo

| Iber4

Book



116/ Andrea Grillo

rapporto con la teologia della (prima e seconda) svolta antropologica e la
dialettica tra riforma e iniziazione.

Mostrare queste emergenze e indicare qualche via plausibile per af-
frontarle e stato I’intento fondamentale delle pagine che qui trovano fine,
non senza aver prima formulato I’auspicio che, una volta lette, sappiano
suscitare almeno qualche duraturo interesse e magari - chissa? - possano
anche promuovere ulteriori appassionate ricerche.

L Iberd - Book



Bibliografia

Aa.Vv. Liturgia e scienze umane. lItinerari di ricerca, C.LV. - Ed. Liturgiche,
Roma 2002.

A. ANGENENDT, Liturgik und Historik. Gab es eine organische Liturgie-
Entwicklung? (Quaestiones Disputatae, 189), Herder, Freiburg-Basel-Wien
2001.

M. ANTONELLI, L'autocoscienza del cristianesimo tra fede e religione, in «La
Scuola Cattolica», 126, 1998, 3-32.

L. ARTUSO, Liturgia e spiritualita. Profdo storico (Caro Salutis Cardo. Sussidi,
4), EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova 2002.

M. AUGE, La ricerca del senso e del valore del rito. Una problematica attuale,
in «Lateranumy, 66, 2000, 373-383.

H.U. von Balthasar, Cordula, ovverosia il caso serio, Queriniana, Brescia 1968.

Id., Solo I’amore & credibile, Boria, Roma 1991.

K Barth, Unterricht in der christlichen Religion, Theologicher Verlag Ziil’iCh,
Ziirich 1985.

K Barth, Rivelazione, Chiesa, Teologia, IN Id., Volonta di Dio e desideri uma-
ni. L’iniziativa teologica di K. Barth nella Germania hitleriana, Claudiana,
Torino 1986, 89-114.

E. Benvenuto, Il lieto annunzio ai poveri, EDB, Bologna 1997.

M. BLONDEL, L ’azione. Saggio di una critica della vita e di una scienza della
prassi, Ed. Paoline, Cinisello B., 1993.

G. Bof (ed.), Antropologia culturale e antropologia teologica, (= Pubblicazioni
dell’Istituto di Scienze Religiose in Trento, 19), EDB, Bologna 1994.

G. BONACOORSO, Introduzione allo studio della liturgia, EMP-Abbazia S. Giu-
stina, Padova 1990.

Id., Celebrare la salvezza. Lineamenti di liturgia, Messaggero, Padova 1996.

|d., La dimensione comunicativa della liturgia, In «Rassegna di Teologia», 41,
2000, 485-515.

Id., 1l rito e I'Altro. La liturgia come tempo, linguaggio e azione, (= Monumenta
Studia Instrumenta Liturgica, 13), Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vati-
cano 2001.

Id., Linguaggio, IN Teologia, edd. G. Barbaglio - G. Bof - S. Dianich, San Paolo,
Cinisello B. 2002, 837-864.

L Iberd - Book



118/ Andrea Grillo

Id., / principali orientamenti dello studio della liturgia, in E. Carr (ed.), Liturgia
opus Trinitatis. Epistemologia liturgica (= Studia Anselmiana 133, Analecta
liturgica, 24) Centro Studi S. Anseimo, Roma 2003, 95-121.

G. BONACCORSO - A GRILLO, Lafede e il telecomando. Televisione, pubblicita e
rito, Cittadella, Assisi 2001.

S. BORUTTI, Filosofia delle scienze umane. Le categorie dell’Antropologia e
della Sociologia, Bruno Mondadori, Milano 1999.

A. BOZZOLO, Mistero, simbolo e rito in Odo Casel. L ’effettivita sacramentale
della fede, (Monumenta Studia Instrumenta Liturgica, 30), Libreria Editrice
Vaticana, Citta del Vaticano 2003.

F. G. Brambilla, Antropologia teologica, IN La teologia del XX secolo. Un bi-
lancio, VOI. I, Citta Nuova, Roma 2003, 175-286.

F. BROVELLI (ed.), Liturgia: temi e autori. Saggi di studio sul movimento liturgi-
co, C.L.V.- Ed. Liturgiche, Roma 1990.

G. BUSANI, La rilettura del «Rito di iniziazione cristiana degli adulti» a con-
fronto con il postmoderno, in Aa.Vv. Iniziazione cristiana degli adulti oggi,
C.L.V. Ed. Liturgiche, Roma 1998, 213-235.

G. CANTARANO, Immagini del nulla. Lafilosofia italiana contemporanea, Bruno
Mondadori, Milano 1998.

E. CARR (Ed.), Liturgia opus Trinitatis. Epistemologia liturgica (: Studia An-
selmiana 133, Analecta liturgica, 24) Centro Studi S. Anseimo, Roma 2003.
O. CASEL, Fede, gnosi e mistero. Saggio di teologia del culto cristiano, (Caro
Salutis Cardo. Studi/Testi, 14), EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova 2001.

A. CATELLA - R Tagliaferri, Le domande e le intenzionalita cui risponde |’im-
pianto di «Sacrosanctum Concilium», IN «Rivista Liturgica», 77, 1990, 129-143.
A. CATELLA, Dalla Costituzione conciliare «Sacrosanctum Concilium» all’enci-
clica «Mediator Dei», in Aa.Vv. La Mediator Dei e il Centro di Azione Li-
turgica: 50 anni alla luce del movimento liturgico, (= Biblioteca «Ephemerides

liturgicae». Sectio pastoralis, 18), C.L.V. - Ed. Liturgiche, Roma 1998, 11-43.

Id., Dal che cosa e perché al come si celebra, in Aa.Vv. L ’arte del celebrare,
C.L.V.- Ed. Liturgiche, Roma, 1999, 9-20.

L. -M. CHAUVET, Simbolo e sacramento. Una rilettura sacramentale dell’esi-
stenza cristiana, LDC, Leumann (Torino), 1990.

P. Crauderl, Interroge les animaux, in «Figaro Iittéraire», 129/3, 1948, 1

F. CONIGLIARO, La liberta. Estasi e tormento, Glappichelli, Torino 2001.

A Dal Maso, L efficacia dei sacramenti e «performance» rituale. Ripensare
| '’xkex opere operato» a partire dall’antropologia culturale, (Caro salutis car-
do. Studi, 12), EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova 1999.

M. De Certeau, L ’invenzione del quotidiano, Edizioni Lavoro, Roma 2001.

G. Ebeling, Dogmatica dellafede cristiana, \VOI. l, Marietti, Genova, 1990.

M. Eriade, La nascita mistica. Riti e simboli dell’iniziazione, Morcelliana, Bre-
scia 1980.

R. Esposito, Communitas. Origine e destino della comunita, (= Einaudi con-
temporanea, 58), Einaudi, Torino 1998.

C. Fabro, La svolta antropologica di Karl Rahner, Rusconi, Milano 1974.

L Iberd - Book



Bibliografia /119

M. FESTUGIERE, La liturgia cattolica, (Caro salutis Cardo. Studi/Testi, 15) EMP-
Abbazia di S. Giustina, Padova 2002.

E. GILSON, Iifilosofo e la teologia, Morcelliana, Brescia, 1966.

L. GIRARDI, Liturgia e scienze umane: riflessioni introduttive a partire da «Sa-
crosanctum Concilium», in Aa.Vv., Liturgia e scienze umane, 9-56.

A. GRILLO, Teologia fondamentale e liturgia. Il rapporto tra immediatezza e
mediazione nella riflessione teologica, (Caro Salutis Cardo. Studi, 10), Mes-
saggero - Abbazia di S. Giustina, Padova 1995.

Id., «La cause de la liturgie gagne chaquejour du terrain». Modernita, rinascita
liturgica efondamento dellafede in Maurice Festugiére, in «Ecclesia Orans»,
13, 1996, 229-251.

Id., «<Sacramenta propter angelos?» Karl Rahner e un «principio» della sacra-
mentaria di S. Tommaso, In «Ecclesia Orans», 14, 1997, 391-412.

ID.,, Per una genealogia della liberta. Il mistico nel secondo Wittgenstein e il
ruolo della teologia in una filosofia della mistica, IN A. MOLINARO - E. Sal-
MANN (edd.), Filosofia e mistica. Itinerari di un progetto di ricerca (= Studia
Anselmiana 125, Philosophica 2), Centro Studi S. Anseimo, Roma, 1997, 89-
127.

Id., Introduzione alla teologia liturgica. Approccio teorico alla liturgia e ai sa-
cramenti cristiani, (Caro Salutis Cardo. Sussidi, 3), EMP-Abbazia di S. Giu-
stina, Padova 1999.

Id., Karl Rahner versus Karl Rahner? La «prima» e la «seconda» svolta
antropologica, In J. DRISCOLL (ed.), «Imaginer la théologia catholique»,
permanence et transformations de lafoi en attendant Jésus-Christ. Mélanges
offerts a Ghislain Lafont, (Studia Anselmiana, 129), Centro Studi S. Anseimo,
Roma 2000, 101-122.

Id., Il senso della ricerca liturgico-sacramentale sul valore del rito. In dialogo
con Matias Augé intorno alla «Scuola Padovana di Liturgia», In «Ecclesia
Orans», 19, 2002, 139-146.

ID., La nascita della liturgia nel XX secolo. Saggio sul rapporto tra Movimento
Liturgico e (post-)Modernita, Cittadella, Assisi 2003.

R. GUARDINI, Uber die systematische Methode in der Liturgiewissenschaft, in
«Jahrbuch fir Liturgiewissenschaft», 1, 1921,97-108.

Id., Formazione liturgica. Saggi, Edizioni O.R., Milano 1988.

K. IRWIN, Critiquing recent liturgical Critics, in «Worship», 74, 2000, 2-19.

E. JUNGEL, Der menschliche Mensch. Die Bedeutung der reformatorischen
Unterscheidung der Person von ihren Wirken far das Selbstverstandnis des
neuzeitlichen Menschen, In ld., Wertlose Wahrheit. Zur Identitait und
Relevanz des christlichen Glaubens. Theologischen Erérterungen 111, Kaiser,
Miinchen 1990, 194-213.

M. KUNZLER, La liturgia all’inizio del terzo millennio, in R. Fisichella (ed.), 1
Concilio Vaticano Il. Recezione e attualitd alla luce del giubileo, San Paolo,
Roma 2000,217-231.

J.-Y. LACOSTE, Expérience et Absolu. Questions disputées sur |’humanité de
I’homme, PUF, Paris 1994.

| Iber4

Book



120/ Andrea Grillo

B. LAKEBRINK, Klassische Metaphysik. Eine Auseinandersetzung mit der
existentialen Anthropozentrik, Rombach, Freiburg 1967.

E. Lévinas, Difficile liberta, La Scuola, Brescia 1986.

G. LUKKEN, L "«autre coté» du rituel humain: reconsidération a partir de la phé-
noménologie et la sémiotique sur des couches anthropologiques et théolo-
giques dans le rituel chrétien, IN «Questions Liturgiques», 83, 2002, 68-91.

S. Maggiani, La nozione di iniziazione, in AA.VV., Iniziazione cristiana degli
adulti oggi, C.L.V. - Ed. Liturgiche, Roma 1998, 11-45.

ID., Epistemologia liturgica. Come studiare razione rituale?, in E. Carr (ed.),
Liturgia opus Trinitatis, 153-186.

F. MANZI - G.C. Pagazzi, Il pastore dell'essere. Fenomenologia dello sguardo
del Figlio, Cittadella, Assisi 2001.

J.-L. Marion, Dio senza essere, Jaca BOOk, Milano 1984.

Id., Dato che. Saggio per unafenomenologia della donazione, SEI, Torino 2001.

A. MATTEO, Della fede dei laici. Il cristianesimo difronte alla mentalita post-
moderna, Rubbettino, Soveria Mannelli (Catanzaro) 2001.
E. MAZZA, Liturgia e metodo storico. Un esempio significativo: il caso

dell'epiclesi eucaristica, IN «Rivista Liturgica», 88, 2001, 419-438.

G. MAZZOCCHI, 11 corpo e la liturgia, IN A.N. Terrin (ed.), Liturgia e incarna-
zione, EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova, 1997, 287-315.

M. Merleau-Ponty, Conversazioni, SE, Milano 2002, 86.

Id., Fenomenologia della percezione, Bompiani, Milano 2003, (ed. orig. 1945).

R. MESSNER, Was ist systematische Liturgiewissenschaft, «Archiv ftir Liturgie-
wissenschaft», 40 (1998), 257-274.

J. Moltmann (ed.), Biografia e teologia. Itinerari di teologi, (gdt, 258), Queri-
niana, Brescia 1998.

J. -L. Nancy, L ’esperienza della liberta, Einaudi, Torino 2000.

M. PAJANO, Liturgia e societa nel Novecento, percorsi del movimento liturgico
di fronte ai processi di secolarizzazione (= Biblioteca di storia sociale, 28),
Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 2000.

W. PANNENBERG, Teologia e filosofia. Il loro rapporto alla luce della storia co-
mune, Queriniana, Brescia 1999.

L. Pareyson, Ontologia della liberta. Il male e la sofferenza, Einaudi, Torino
1995,

G. PATTARO, La svolta antropologica. Un momento forte della teologia contem-
poranea (Nuovi Saggi Teologici, 29), edd. M.C. Bartolomei - A Gallas, EDB,
Bologna 1990.

C. PICKSTOCK, After writing. On the liturgical consummation of philosophy,
Blackwell, Oxford 1998.

K Rahner, Sulla teologia del simbolo, in |d., Saggi sui sacramenti e
sull’escatologia, Paoline, Roma 1965, 51-107.

J. Ratzinger, Verita del cristianesimo?, In «ll Regno», 45, 2000, 190-195.

J. Ratzinger, Introduzione allo spirito della liturgia, San Paolo, Cinisello B.
2001.

P. RICOEUR, Finitudine e colpa, Il Mulino, Bologna 1970.

L Iberd - Book



Bibliografia /121

Id., Il conflitto delle interpretazioni, Jaca Book, Milano 1977.

Id., Sé come un altro, Jaca Book, Milano 1993.

S. ROUVILLOIS, Corps et sagesse. Philosophie de la liturgie, Fayard, Paris 1995.

E. SALMANN, Andacht. Philosophen vor dem Phanomen der Liturgie, in «Eccle-
sia Orans», 7, 1990, 309-333.

|d., La rivelazione dell’ineffabile. Evento simbolico e voce contestata, in G.
MAZZILLO (ed.), Parlare di Dio. Possibilita, percorsi, fraintendimenti, Cini-
sello Balsamo, Milano 2002, 95-130.

R. SCHAEFFLER, Der Kultus als Weltauslegung, IN Kult in der sakularisierten
welt, Pustet, Regensburg 1974, 9-62.

Id., Kultisches Handeln. Die Frage nach Proben seiner Bewahrung und nach
Kriterien seiner Legitimation, in HUNERMANN-SCHAEFFLER, Ankunft Gottes
und Handeln des Menschen, Herder, Freiburg 1977, 9-50.

Id., Fahigkeit zur Erfahrung. Zur traszendentalen Hermeneutik des Sprechens
von Gott (Quaestiones disputatae, 94), Herder, Freiburg-Basel-Wien, 1982.

Id., Religionsphilosophie, Alber, Miinchen 1983.

Id., Die Stellung des Kultus im Leben des Menschen und Gesellschaft. Eine
anthropologische Grundlegung, in Unfahig zum Gottesdienst? Liturgie als
Aufgabe aller Christen, Pustet, Regensburg, 1991, 9-34.

Id., Kultur und Kult, In «Liturgisches Jahrbuch», 41, 1991, 2, 73-87.

P. SEQUERI, Il Dio affidabile. Saggio di teologia fondamentale, Queriniana, Bre-
scia 1996.

Id., Sensibili allo Spirito. Umanesimo religioso e ordine degli affetti, Glossa,
Milano 2001.

G. SOVERNIGO, Rito e persona. Simbolismo e celebrazione liturgica: aspetti psi-
cologici (= Caro Salutis Cardo. Sussidi, 2), EMP-Abbazia di s. Giustina, Pa-
dova 1998.

R TAGLIAFERRI, Quale modello di pastorale liturgica emerge dal Concilio? Ri-
flessione di ermeneutica conciliare, IN «Rivista Liturgica», 79, 1992, 25-38.
A N. TERRIN, Mistiche del post-moderno: tra il rifugio nel sé e la riscoperta
deir«olon», IN G. BONACCORSO (ed.), Mistica e ritualita: mondi inconciliabi-

li?, EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova 1999, 84-142.

W. Trapp, Vorgeschichte und Ursprung der liturgischen Bewegung, vorwiegend
in Hinsicht aufdas deutsche Sprachgebiet, Pustet, Regensburg, 1940.

S. UBBIALL, Il simbolo rituale e il pensiero critico, in A.N.Terrin (ed.), Liturgia
e incarnazione, 251-284.

C. VAGAGGINI, Liturgia e pensiero teologico recente, Pontificio Ateneo S. An-
seimo, Roma 1961.

M. ZLPl, L 'ascesa all’uno in Plotino, Eunomio e Gregorio di Nissa: |’esito mi-
stico delle «<Enneadi» e del «Contro Eunomio», IN G. BONACCORSO (ed.), Mi-
stica e ritualita: mondi inconciliabili?, EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova
1999, 191-234.

Id. (ed.), Gregorio di Nissa. Le belle ascese. Antologia del ‘Contro Eunomio’,

EMP, Padova 2001.

L Iberd - Book



>

Lber4 - Book



Indice generale

Presentazione 5
Prefazione 9
Introduzione 13

Capitolo primo
Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis 17

1. La «questione liturgica» sul celebrare rituale:

il problema della risposta e I’imbarazzo della domanda 17
Perché e da quando ciponiamo la domanda sul «perché celebrare» ? 18
Che cosa risponde la Bibbia al nostro perché? 20
Che cosa risponde la Tradizione? 21
Come risponde |’atto difede? 23
Il salto di qualita e la riscoperta dellaforma 25

2. La teologia contemporanea e il tramonto della antitesi moderna

tra cristianesimo e religione 26
La differenza trafede e religione 26
La riscoperta del «fondo» religioso dellafede 28
Considerazioni in prospettiva 31

3. La prima e la seconda svolta antropologica:

una tesi e alcune differenze fondamentali 32
Prima svolta antropologica 34
Seconda svolta antropologica 35
Grandezza e limiti della svolta antropologica 37

Capit_o!o secondo _ _ _ _
La «visione antropologica» e la teologia della liturgia:

le due svolte antropologiche a confronto 39

1. La «questione liturgica» come nuovo rapporto
tra teologia e antropologia: pertinenza metodica e fedelta storica 40

L Iberd - Book



124/ Andrea Grillo

2. «Antropologia» si dice in molti modi 42

La dimensione antropologica 44

Il riduzionismo antropologico 45

Interrogativi difondo 47

3. Caratteristiche della «prima» e della «seconda» svolta antropologica 48

4. La elaborazione di una lettura del sacramento «in genere ritus» 49
5. Conclusione: la «triplice lettura» di una parabola buddista:

I’elefante e i ciechi, la verita e I’apparenza 52

Capitolo terzo
Liturgia, filosofia e seconda svolta antropologica:

un «ressourcement» fenomenologico 57
1. Un rapporto da riscoprire anche storicamente 61
2. Questione liturgica e questione filosofica contemporanea 62
3. Le correnti fondamentali: (quasi un catalogo per autori/scuole) 64
La scuolafenomenologica 64
Il pensiero simbolico 66
Il pensiero antropologico-culturale 67
Il pensiero dialogico neo-ebraico 68
Il decostruttivismo 69
La teoria politica 69
L'ermeneutica e il pensiero trascendentale 11
Una rilettura radicale del pensiero medioevale 72
4. Le questioni centrali: (quasi un catalogo per soggetti/temi) 73
Intreccio filosofico-liturgico sui temi presi in considerazione 73
5. La relazione complessa tra filosofia e liturgia 75
Ad extra: problematizzazione delle categorie «politiche» 75
Ad intra: riscoperta di una logica sacramentale dellafede 76
L azione e il pensiero: fino al capovolgimento del rapporto? 77
6. Prospettive sul futuro 79
La riassunzione del temafilosofico per la ricerca liturgica:
la differenza tra intelletto e intellettualismo 79

La provocazione al chiarimento del rapporto tra teologia e antropologia 79
Lafedelta agli inizi e il nuovo compito di una «terza fase»
del movimento liturgico 80

L Iberd - Book



Indice generale / 125

Capitolo quarto

Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti 83

Premesse sul «vissuto liturgico» e sulla «questione liturgica»

1 Prima tesi
Il rapporto traliturgia e cultura
Conseguenze perla interpretazione attuale

2. Seconda tesi
Il rapporto ambivalente tra modernita e liturgia
La «tradizionalita» del riformare e la «novita» dell’iniziare
3. Terza tesi
Prima e seconda svolta antropologica come contesti diversi
di una evoluzione nella recezione della riforma liturgica
Liturgia e cultura nella «seconda svolta antropologica»

4. Quarta tesi
Una nuova visione della liturgia
Un nuovo concetto di liberta
Una «seconda svolta antropologica» a partire dalla liturgia?
Prospettive attuali

5. Per una «riforma» consapevole di una inaggirabile «iniziazione»
Una consapevole iniziazione
Il pericolo da evitare

6. Conclusioni in forma di «ouverture»

Capitolo quinto
Il contributo delle scienze umane al rinnovamento liturgico

La nuova sensibilita «iniziatica» ridimensiona,
ma anche rilancia i compiti della riforma

| molteplici volti della «svolta antropologica»
Excursus: Casel e il Modernismo
Epilogo: il nuovo compito della iniziazione liturgica.

83

85
85
86

88
88
89

90

0
91

93
93
94
96
98

99
99
100

101

103

105
107
110

Dalla riforma ecclesiale della liturgia alla riforma liturgica della Chiesa 114

Bibliografia
Indice generale

117
123

L Iberd - Book



LIber4 - Book



QUADERNI DELLA RIVISTA DI SCIENZE RELIGIOSE

La collana ha lo scopo di promuovere la ricerca nel campo delle discipli-
ne filosofiche e teologiche e delle altre scienze con queste connesse, con-
tribuendo in tal modo al progresso e alla diffusione del sapere cristiano,
in dialogo interdisciplinare con la cultura contemporanea. La collana
pubblica gli scritti scientifici dei docenti dell’Istituto e contributi scienti-
fici di altri studiosi.

Comitato scientifico:

Salvatore Palese, direttore

Giovanni Ancona, Rocco D’Ambrosio, Giacomo Lorusso, Mauro Pater-
noster, Giovanni Ricchiuti, Pio Zuppa.

1 Dire Dio alfemminile. Antropologia e Teologia,
a cura di Angelo Sabatelli, pp. 60, € 3,50

2. Andrea Grillo, Il rinnovamento liturgico tra prima e seconda svolta
antropologica, pp. 125, € 8,00

In preparazione

Vittorio Fusco, Euanghelion. Discussioni neotestamentarie,

a cura di Giovanni Ancona
Apocalittica ed escatologia - Gesu e la tradizione evangelica - Protocattoli-
cesimo - Esegesi storia ed ermeneutica teologica.

Angelo Panzetta, Lafamiglia umana icona del mistero di Dio
La coppia e la famiglia nella Bibbia - La loro dimensione iconica nella storia
della teologia - Nella visione aperta dal concilio Vaticano Il - lconocita
“sacramentale” ed ecclesiale.

In programma

La Chiesa particolare nel Codice del post Concilio,
a cura di Baldassarre Chiarelli

Il cristianesimo popolare, oggi: persistenza o novita, rischio o chance?
a cura di Angelo Sabatelli e Pio Zuppa

Homo moralis. Aspetti psicologici e processiformativi,
a cura di Giacomo Martielli

| Iber4

Book



Edizioni VIVERE IN - Roma - Tel. e Fax 065943323

Finito di stampare: marzo 2004

Stab.to: Monopoli (Bari) - Tel. 0806907030 - Fax 0806907026
E-mail: edizioniviverein@tin.it

L Iberd - Book


mailto:edizioniviverein@tin.it

LIber4 - Book



Andrea Grillo

(Savona, 1961) insegna teologia sacramentaria e filosofia presso il Pontificio Ateneo S.
Anseimo di Roma, teologia liturgica e spiritualita liturgica presso I’lstituto di Liturgia
Pastorale di Padova. E Coordinatore della Specializzazione Dogmatico-Sacramentaria della
Facolta Teologica di S. Anseimo e Vicepresidente dell’APL (Associazione Professori di
Liturgia). Tra le sue pubblicazioni si ricordano: Teologia fondamentale e liturgia (Padova
1995), Guida laica per tornare a messa (Cinisello B. 1997), Introduzione alla teologia
liturgica (Padova 1999), Tempo e preghiera. Dialoghi e monologhi sul “Segreto’ della
Liturgia delle Ore (Bologna 2000), La fede e il telecomando (Assisi 2001, con G.
Bonaccorso), La nascita della liturgia nel XX secolo (Assisi 2003). Ha inoltre curato

insieme con M. Perroni e P.-R. Tragan, il Corso di teologia sacramentaria in 2 voli.
(Brescia 2000).

| Iber4

Book



