
Andrea Grillo

IL RINNOVAMENTO
LITURGICO 

TRA PRIMA E SECONDA
SVOLTA 

ANTROPOLOGICA
Il presupposto rituale 

nell’epoca del postmoderno

Catalogato
CEl.Bib

DELLA RIVISTA DI SCIENZE RELIGIOSE

EDIZIONI VIVERE IN



J



%oẑ >

BIBLIOTECA ISTITUTO TEOLOGICO PUGLIESE BIB
2 g

- ?c.iL....1.1.3......  2
< 55

§   Ico
“ m

O
u j r -
U) Oty ............................................... o
o 8
ild 00ID0T031 O lfU llSI V0310ITaia 3S3ITDnd





PONTIFICIA FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA MERIDIONALE
ISTITUTO TEOLOGICO PUGLIESE

MOLFETTA

Quaderni della Rivista di scienze religiose

Com itato scientifico:

Salvatore Palese, direttore -  Giovanni Ancona 
Rocco D’Ambrosio -  Giacomo Lorusso 

Mauro Paternoster -  Giovanni Ricchiuti -  Pio Zuppa



Edizioni VIVERE IN
Via di Acque Salvie, 1/A -  Roma -  Tel. e Fax 065943323
C.da Piangevino, 224/A -  Monopoli -  Tel. 0806907030 -  Fax 0806907026
E-mail: edizioniviverein@tin.it

mailto:edizioniviverein@tin.it


QUADERNI DELLA RIVISTA DI SCIENZE RELIGIOSE

ANDREA GRILL

IL RINNOVAMENTO LITURGICO 
TRA PRIMA E SECONDA SVOLTA

ANTROPOLOGICA
Il presupposto rituale 

nell’epoca del postmoderno

EDIZIONI VIVERE IN



'

/



Presentazione

Il traguardo cui mira il nostro Istituto è quello di diventare laboratorio 
di ricerca scientifica e scuola di alta educazione teologica. Si tratta di un 
processo in cui riflessione sul sapere cristiano e sua ripresentazione nel 
contesto odierno interagiscono in maniera feconda e creativa. Questo se­
condo «quaderno» della avviata Rivista di scienze religiose lo esprime.

Andrea Grillo, del Pontificio Ateneo S. Anseimo di Roma, ha avuto 
l’occasione di questa esperienza culturale nel convegno promosso dal Di­
partimento di Teologia pratica (12-13 marzo 2003) per ricordare, qua­
rantanni dopo, la costituzione Sacrosanctum Concilium del Concilio Va­
ticano II (4 dicembre 1963). Va ringraziato Mauro Paternoster, professore 
straordinario di Teologia liturgica, che ha organizzato l’iniziativa ed ha 
seguito la pubblicazione dell’intero sviluppo delle lezioni tenute nel corso 
del convegno, a Molfetta.

Le tematiche approfondite si collocano in quel filone di ricomprensione 
della traditio liturgica delle comunità cristiane, che il Concilio Vaticano II 
ha recepito e rilanciato peraltro nel contesto ravvivato dallo sviluppo delle 
scienze umane. Il sapere cristiano, infatti viene provocato dalla crescita di 
queste ultime, che caratterizza l’antropologia del Novecento. Il senso recu­
perato dalla centralità del mistero della Pasqua del Gesù risorto e vivente 
nel suo popolo, ha originato la ricerca dei significati dei riti con i quali i 
cristiani ne fanno la «memoria» e dei modi con cui essi possono dire in 
maniera partecipativa il suo attuarsi ogni giorno, fino alla fine dei secoli.

C’è da auspicare che siano molti a lasciarsi coinvolgere da queste ri­
flessioni e da questa ricerca, nel vivo farsi delle nostre comunità alle so­
glie del terzo millennio.

Pasqua 2004
Salvatore Palese 

Direttore dell’Istituto Teologico Pugliese



\



Prefazione

Alla M argherita  
appena sbocciata: 

ai suoi pasti gustosi 
e ai suoi sogni incantati

«M algrado la finzione della pagina bianca, scriviam o sem ­
pre  su pagine già scritte».

M. De Certeau1

Chiunque si interroghi sulla recente riforma liturgica -  con tutto ciò 
che essa ha significato per la Chiesa, movimentando con grande beneficio 
le azioni e i pensieri di molti cristiani cattolici negli ultimi 40 anni -  co­
stui non potrà mai pretendere di venire a capo dell’oggetto del proprio 
studio senza sollevare una questione fondamentale circa il rapporto tra 
questo «atto di rinnovamento» del rapporto della Chiesa con la liturgia e 
la nuova tendenza teologica che ha segnato il Novecento e che si è soliti 
denominare «svolta antropologica».

Pensare in modo significativo tale rapporto riguarda anzitutto la pos­
sibilità e la capacità di restare fedeli alla riforma; ancor più, questa riela­
borazione critica appare quasi come una condizione di possibilità per 
mantenere una continuità con lo spirito del movimento liturgico e con il 
metodo attraverso cui esso ha cercato di affrontare -  culturalmente e pa­
storalmente -  la imbarazzante sfida che la «questione liturgica» aveva 
lanciato alla Chiesa a partire dal XIX secolo.

Ma ciò implica anche una grande fatica e una notevole conversione, 
poiché tale intento dovrebbe avere la pretesa di non farci cadere vittime 
di molti stereotipi, da tempo invalsi sia a proposito del movimento litur­
gico, sia circa la stessa «svolta antropologica». L’obiettivo di questo vo- 1

1 M. D e C erteau, L ’invenzione del quotidiano, Edizioni Lavoro, Roma 2001, 83.



1 0 / Andrea Grillo

lume è infatti di portare a maggiore chiarezza la grande articolazione di 
entrambi gli aspetti di tale questione, rispondendo a due domande ele­
mentari: che cosa è stato veramente il movimento liturgico? quale rap­
porto ha avuto con la «svolta antropologica»?

Per rispondere a tali domande non vorrei dimenticare una sorta di 
«progressione del pensiero» da me fin qui elaborato a tale proposito. In 
particolare vorrei ricordare -  in successione -  il cammino di avvicina­
mento alla impostazione teorica che qui appare quasi come lo sfondo del 
discorso.

In primo luogo, la ricerca originaria deriva dalle indagini dedicate al 
rapporto tra teologia fondamentale e liturgia2, con l’intento di portare alla 
luce le connessioni -  nascoste e palesi -  tra l’atto rituale di culto e l’atto 
di rivelazione/fede.

In secondo luogo, tale attenzione si è poi sviluppata, abbastanza gra­
dualmente, in una rilettura storica e teorica della teologia liturgica3, che 
mi ha condotto a formulare una modello teorico di rapporto tra teologia e 
rito, secondo una successione/scansione di presupposizione, rimozio- 
ne/sovradeterminazione e reintegrazione.

In terzo luogo, la domanda sulla questione liturgica è pervenuta ad una 
ricomprensione di tutto il movimento liturgico del XX secolo4, come 
classico fenomeno della tarda modernità: al suo interno viene elaborato 
un nuovo metodo della scienza teologica, capace di riscoprire e tematiz­
zare il rapporto fondamentale tra fede e rito.

Da ultimo, in questo volume, viene alla luce forse il nodo segreto e il 
criterio ultimo di tutta questa vicenda fondamentale, liturgico-sistematica 
e storico-metodologica: vale a dire il rapporto complesso tra movimento 
liturgico e svolta antropologica5. Lo studio di questo rapporto, che è stato

" Cf A. GRILLO, Teologia fondamentale e liturgia. Il rapporto tra immediatezza e me­
diazione nella riflessione teologica, (Caro Salutis Cardo. Studi, 10), Messaggero, Abbazia 
di S. Giustina, Padova 1995.

' C f A. Grillo, Introduzione alla teologia liturgica. Approccio teorico alla liturgia e 
ai sacramenti cristiani, (Caro Salutis Cardo. Sussidi, 3), EMP-Abbazia di S. Giustina, 
Padova 1999.

4 Cf A. Grillo, La nascita della liturgia nel XX secolo. Saggio sul rapporto tra Mo­
vimento Liturgico e (post-)Modernità, Cittadella, Assisi 2003.

5 Per questo tema specifico della «svolta antropologica», oltre che agli scritti già citati, 
rinvio in particolare a due saggi su K. Rahner, che hanno fatto emergere in modo piuttosto 
netto la differenza tra «prima» e «seconda» svolta: cf A. Grillo, «Sacramenta propter 
angelos?» Karl Rahner e un «principio» della sacramentaria di S. Tommaso, in «Ecclesia 
Orans», 14, 1997, 391-412; Id., Karl Rahner versus Karl Rahner? La «prima» e la «se-



Prefazione /11

largamente disatteso dalla teologia della seconda metà del secolo scorso, 
riveste una particolare importanza al fine di poter tentare un bilancio 
odierno, che intenda cogliere, sine ira ac studio, le istanze più autentiche 
della riscoperta liturgica degli ultimi decenni.

Confido che quest’ultimo passo -  quasi come l’ultimo atto di una pic­
cola «tetralogia» -  sappia contribuire almeno un poco al chiarimento di 
tutto l’itinerario precedente e, soprattutto, possa risultare in grado di apri­
re nuove prospettive di rilettura sia della nuova scienza liturgica contem­
poranea, sia del nobile impegno liturgico-pastorale della Chiesa post­
conciliare, sia della esperienza rituale della fede, nella quale il cristiano 
postmoderno può (ri-)scoprire la verità di sé, del mondo e di Dio.

Dedico il libro alla mia piccola Margherita, nel suo primo giorno di 
vita.

Savona, 27 giugno 2003

concia» svolta antropologica, in J. DRISCOLL (ed.), «Imaginer la théologie catholique», 
permanence et transformations de la foi en attendant Jésus-Christ. Mélanges offerts à 
Ghislain Lafont, (Studia Anselmiana, 129), Centro Studi S. Anseimo, Roma 2000, 101- 
122.





Introduzione

«M entre il “de hom ine”, p er  la teologia a tradizione m eta­
fìsica , si svolgeva “in theologia”, nella teologia attuale è la 
“teleologia” che si svolge nel “de hom ine”».

' G. Pattaro1

L’invito a tenere tre conferenze sul tema del «rinnovamento liturgi­
co», rivoltomi gentilmente dal prof. Mauro Paternoster dell’Istituto Teo­
logico Pugliese di Molfetta, nei giorni 12-13 marzo 2003 -  nonché la 
successiva richiesta da parte del Prof. Salvatore Palese, di farne una pub­
blicazione organica, da inserire nei «Quaderni della Rivista di Scienze 
Religiose» -  mi ha spinto ad affrontare in modo più pieno e completo la 
avvincente questione del rapporto tra la scienza liturgica tardo-moderna 
-  ossia l’unica forma di sapere liturgico ad aver rivendicato esplicita­
mente uno statuto teologico alla azione liturgica -  e la svolta antropologi­
ca della teologia del XX secolo. In effetti, molto spesso questo rapporto è 
stato gravemente frainteso, almeno in due diverse direzioni:

-  Da un lato, si è ritenuto che, di fronte alla svolta antropologica rap­
presentata dalla teologia del ’900 -  riletta, attraverso uno schematismo 
anti-modernista, come un vero attentato alla autenticità del sapere teolo­
gico -  la scienza liturgica dovesse essere interpretata o come radical­
mente (e provvidenzialmente) «antitetica» o come sostanzialmente (e 
drammaticamente) «sintonica». Il lungo dibattito sul metodo, sull’oggetto 
e sulla stessa legittimità di una scienza liturgica ha attraversato tutta la

1 G. PATTARO, La svolta antropologica. Un momento forte della teologia contempo­
ranea (Nuovi Saggi Teologici, 29), edd. M.C. Bartolomei - A. Gallas, EDB, Bologna 
1990,35.



1 4 / Andrea Grillo

prima metà del XX secolo e oggi, nelle ricostruzioni degli storici, con­
sente le riletture più diverse del movimento liturgico e del suo orienta­
mento ideologico: esso appare talvolta come una razionalizzazione quasi 
«illuministica» della tradizione autentica, e quindi come un alleato della 
svolta antropologica; in altri casi esso viene visto invece come una forma 
di ri proposizione deH’intransigentismo ottocentesco e della reazione an­
timoderna, e pertanto come distonico e addirittura antitetico allo spirito e 
alle intenzioni della svolta antropologica.

-  D’altra parte, la stessa svolta antropologica, sia pure nella diversità 
delle valutazioni di cui continua ad essere oggetto, non è stata quasi mai 
considerata nella sua «componente liturgica»: è stata invece valutata co­
me un fenomeno a-liturgico ed extra-liturgico, che poi secondo alcuni 
avrebbe fatto sentire il suo influsso anche sui liturgisti della prima o della 
seconda generazione. Al contrario, per noi sarà interessante notare come 
il movimento liturgico sia nato contestualmente ad un «interesse antro­
pologico» molto originale, che entrerà nel discorso teologico ufficiale 
solo molto più tardi, e che può a buon diritto configurarsi nei termini di 
una «seconda svolta antropologica», da affiancare alla «prima svolta an­
tropologica» e rispetto alla quale mantiene differenze e peculiarità del 
tutto significative.

In un certo senso, questa prima delucidazione terminologica e storica 
intende additare un fatto di grande rilievo, ma troppo spesso disatteso e 
trascurato: cioè che il lavoro teologico dei liturgisti -  in ragione delle 
particolarità dell’oggetto di cui erano (e sono) chiamati a dar ragione -  è 
stato costretto a riferirsi al tema antropologico secondo uno stile e un 
metodo irriducibile a quello che veniva introdotto in altri ambiti del sape­
re teologico del tempo. Nelle ricostruzioni storiche più diffuse, invece, si 
è scelto -  per ovvi motivi -  di dividere i fronti del movimento liturgico 
per uniformare l’interlocutrice svolta antropologica. Il mio intento sarà 
invece, in questo lavoro, proprio quello opposto: per unificare la inter­
pretazione del movimento liturgico e del rinnovamento rituale ad esso 
collegato, sarò costretto ad articolare la svolta antropologica a due livelli, 
in due momenti e in due stili, quello della prima svolta antropologica e 
quello della seconda svolta.

In altre parole, mentre si è soliti dividere il movimento liturgico in due 
fronti, per salvare un’unica interpretazione della svolta antropologica, io



Introduzione /1 5

vorrei differenziare la svolta antropologica per recuperare una visione 
unitaria -  per quanto articolata -  del movimento liturgico. Questa opera­
zione ermeneutica non solo mi sembra plausibile, ma mi pare possa anche 
offrire qualche non piccolo vantaggio alla ricerca storica e alla coscienza 
teologica attuale, che spesso risulta pesantemente condizionata non da 
«giudizi», ma da «pregiudizi» che tanto più esercitano un’influenza sulle 
argomentazioni quanto meno vengono tematizzati dalla ricerca. Potrem­
mo elencare qui di seguito almeno quattro di questi vantaggi, che potreb­
bero sortire dalla impostazione qui prescelta:

-  una simile ricostruzione permette una più fedele lettura del «feno­
meno liturgico» (del «dato» rituale in tutta la sua complessità e ricchez­
za), eliminando o almeno limitando ogni forma di «ideologizzazione» del 
rito cristiano, di riduzione delle forme a contenuti o dei contenuti a for­
malismi;

-  tale impostazione mira poi a recuperare tutta la profondità del «mo­
vimento liturgico», uscendo dallo stereotipo che lo comprende come una 
semplice «preparazione» del Concilio; proprio evitando una retroproie- 
zione della coscienza maturata successivamente, questo metodo si propo­
ne di riscoprire la freschezza originaria della questione liturgica;

-  il metodo adottato cerca di acquisire un criterio di lettura diverso e 
più comprensivo di tutti i recenti imbarazzi che si manifestano di fronte 
alla difficoltà con cui la riforma liturgica viene recepita dalla vita cristia­
na ordinaria, e può così interpretare in modo più efficace le diverse forme 
di «fuga» dalla questione liturgica (o nostagiche o relativistiche) con cui 
si fa evidente questa mancata recezione della più originaria preoccupa­
zione dei liturgisti dell’inizio del XX secolo;

-  infine, esso porta alla luce in modo più chiaro ed esplicito una inter­
na articolazione del cosiddetto «fronte» della svolta antropologica, co­
gliendone aspetti meno evidenti o addirittura dimenticati. Il risultato di 
una distinzione tra prima e seconda svolta antropologica vorrebbe essere 
così non soltanto importante per una rilettura del movimento liturgico e 
della coscienza rituale della Chiesa contemporanea, ma anche come rico­
struzione interna della vicenda teologica del XX secolo.

In vista di questi guadagni -  che si dispongono sui due lati della rela­
zione, ossia dalla parte del «movimento liturgico» e dalla parte della



1 6 / Andrea Grillo

«teologia della svolta antropologica» -  vorrei articolare il mio percorso in 
tre passi fondamentali: anzitutto (cap. I) vorrei formulare una sorta di in­
troduzione allo status quaestionis, mediante la quale mi avvicinerei al 
tema centrale -  quello del rapporto tra movimento liturgico e svolta an­
tropologica -  muovendo da temi concreti e diretti, formulando alla fine di 
questa prima tappa la tesi centrale del lavoro.

Nella fase successiva (capp. II-III) vorrei mostrare alcuni dei princi­
pali presupposti teorici di questa lettura, evidenziando concretamente i 
pregi e i difetti di una acquisizione irriflessa della svolta antropologica 
all’interno del «sapere liturgico» moderno. Infine, (capp. IV-V), vorrei 
chiarire come la articolazione del sapere teologico contemporaneo secon­
do una differenziazione tra prima e seconda svolta antropologica permetta 
al sapere liturgico di maturare due diversi guadagni:

-  anzitutto la possibilità di cogliere la unità del movimento liturgico 
nelle sue tre diverse fasi (storicamente e teoricamente distinte), rileggen­
do così, all’interno di esse, anche la riforma come «una fase» del movi­
mento liturgico, e non soltanto come il suo punto di arrivo e di compi­
mento;

-  poi, e in conseguenza del primo punto, la capacità di individuare con 
maggior chiarezza la differenza tra riforma liturgica e iniziazione/for- 
mazione liturgica, come compiti diversi per un vero «rinnovamento» li­
turgico, che solo da questa differenziazione articolata e organicamente 
ricompaginata può trarre tutta la forza e l’ispirazione necessaria.

Dal percorso complessivo dovrebbe risultare -  in modo spero convin­
cente e attraente -  il grande contributo che il movimento liturgico ha sa­
puto dare ad una più piena e radicale comprensione della dimensione an­
tropologica dell’atto di fede, capace di reggere alla duplice tentazione di 
riduzionismo, così tipica tanto di ogni antropologia anti-teologica, quanto 
di ogni teologia anti-antropologica.



Capitolo primo

Questione liturgica
e svolta antropologica: per uno status 
quaestionis

«Ciò che opera n e ll’azione liturgica, che prega, che offre e 
agisce non è 1’“anim a”, non / ’“in teriorità”, bensì l ’“uom o”».

R. Guardini1

Questo primo capitolo si occupa di istruire in modo semplice e diretto la 
delicata (e largamente disattesa) relazione tra movimento liturgico e svolta 
antropologica, e lo fa in tre tappe: anzitutto riflettendo sul nocciolo della 
novità della questione liturgica nel XX secolo (§ 1), poi interrogando il dif­
fìcile rapporto tra fede e religione nella tradizione teologica recente (§ 2) e 
da ultimo formulando la tesi qualificante la ricerca, ossia la individuazione 
nella differenza tra una prima e una seconda svolta antropologica del crite­
rio più adeguato per una ermeneutica che sappia cogliere il senso del rin­
novamento liturgico degli ultimi decenni, come anche le sue difficoltà e le 
sue benemerenze.

1. La «questione liturgica» sul celebrare rituale: 
il problema della risposta e l’imbarazzo della domanda

«Perché voi mi domandate ciò che non si deve dom andare?».
F. Dostojewskij

In una famosa pagina del grande romanzo Delitto e castigo, F. Do­
stojewskij ci propone un dialogo tra Sonja e Raskolnikov -  pervaso da un 
delicato equilibrio tra interrogatorio e confessione -  che culmina con una 1

1 R. Guardini, Formazione liturgica. Saggi, Edizioni O.R., Milano 1988, 21.



1 8 / Andrea Grillo

risposta della protagonista femminile, la quale chiede al giovane assassi­
no con tono deciso: «Perché voi mi domandate ciò che non si deve do­
mandare?».

Anche noi, nell’introdurre il nostro piccolo itinerario sulla correlazio­
ne tra questione liturgica e svolta antropologica, dovremmo cercare sem­
pre di percepire -  in un certo senso e con le dovute distinzioni -  l’insidia 
di quella possibile contro-domanda e la sfida di quella obiezione radicale. 
Non perché sia sbagliato -  come era per Raskolnikov -  sollevare la que­
stione che ci sta a cuore intorno alla giustificazione ultima del celebrare 
cristiano, ma poiché risulta molto complessa la ragione per cui noi sen­
tiamo il diritto e persino il dovere di sollevare a tutti i costi tale questione.

D’altra parte rimane altrettanto decisivo il fatto che non possiamo non 
porre -  a noi stessi e agli altri -  tale domanda, poiché ne va della autenti­
cità non soltanto della liturgia che celebriamo, ma ancor più della fede 
che crediamo. In altri termini, la domanda sul «perché i cristiani celebra­
no» -  che sintetizza bene l’interrogativo centrale e purtroppo presto di­
menticato del movimento liturgico -  contraddistingue il modo con cui la 
fede si presenta e si interpreta nell’ultimo secolo, qui in Europa. Se ab­
biamo un problema nel rispondere alla domanda sul perché i cristiani ce­
lebrano, dobbiamo ancor prima sentire un certo imbarazzo (e un non pic­
colo disagio) per il fatto stesso di dover porre tale questione. Pertanto, 
prima di trovare una risposta alla domanda, cerchiamo anzitutto di capire 
le motivazioni più profonde della domanda stessa.

Perché e da quando ci poniamo la domanda 
sul «perché celebrare» ?

Come è stato messo bene in luce da studi recenti2, la domanda sul 
«perché celebrare» -  che individua nella sua essenza l’emergenza moder­
na della questione liturgica -  risulta più recente e in certo modo «tardiva» 
rispetto a quelle sul «come», sul «che cosa» celebrare. Dovremmo dire 
che tale domanda è la prova stessa della sorprendente modernità della 
«questione liturgica», intesa come interrogazione -  inedita nella sua radi-

9 . .
" Mi riferisco soprattutto a G. BONACCORSO, Celebrare la salvezza. Lineamenti di li­

turgia, EMP, Padova 1996, e A. Catella, Dal che cosa e perché al come si celebra, in 
A a .V v ., L'arte del celebrare, C.L.V. Ed. Liturgiche, Roma 1999, 9-20.



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis /1 9

calità -  intorno al celebrare cristiano e alla sua pertinenza al fondamento 
della fede. Inedita, perché scaturita da un mondo che per la prima volta 
poteva interpretarsi come rigorosamente «ateo» e naturalmente «indiffe­
rente» in materia religiosa. Il lavoro teorico e teologico di uomini come 
Guéranger, Festugière, Casel, Guardini, Vagaggini, Marsili può essere 
interpretato e compreso solo sulla base di questa nuova domanda sul

V

«perché i cristiani celebrano». E in un clima di forte mutazione storico­
culturale e antropologica che poteva sorgere -  non prima del XIX e XX 
secolo -  la domanda sul perché del culto rituale: per rispondere ad essa e 
alla sua novità imbarazzante nacque il movimento liturgico e si sviluppa­
rono i primi germi di una riforma liturgica ed anche di una teologia litur­
gica.

La novità di una tale disciplina consistette proprio nell’aver assunto la 
domanda più radicale -  quella sul «perché» del culto rituale -  e di aver 
tentato di rispondervi con tutta la competenza biblica, patristica, dogmati­
ca, ecclesiologica, storica, filologica e antropologica.

Prima non era stato così. Prima le domande sul celebrare si erano con­
centrate anzitutto sul «come» e sul «che cosa». Il «modo» e 1’«oggetto» 
della celebrazione assorbivano totalmente la attenzione e la competenza 
dell’esperto di riti.

Si può dunque rilevare una certa tensione tra la natura del cele­
brare -  che è tradizionale per essenza -  e il fatto di sollevare la domanda 
sul perché si celebra -  che deriva da un mondo post-tradizionale, ossia 
che non sa più riconoscere né sopportare alcuna tradizione, quando essa 
non sia chiarita e giustificata da una ragione universale, capace di proce­
dere appunto «di perché in perché». Questa consapevolezza complessa, 
che ci fa intendere il retroterra della domanda che stiamo ponendo a noi 
stessi, non è una inutile complicazione a fronte di una esperienza sempli­
ce, ma è piuttosto l’unica via per capire tutta la complessità della dimen­
sione celebrativa cristiana da mediare di fronte alla (e a favore della) 
cultura civile e religiosa di oggi. Alla luce di questa consapevolezza po­
tremo meglio capire che cosa possiamo chiedere alla Bibbia e alla Tradi­
zione e che cosa invece esorbita propriamente dalla esperienza che in 
quei testi e in quei contesti si è depositata e ci è stata trasmessa.

Scomporremo pertanto la nostra domanda sul «perché» del celebrare 
cristiano in tre sotto-domande, che rivolgeremo anzitutto alla Bibbia, poi 
alla Tradizione e infine alla coscienza di Fede.



20 / Andrea Grillo

Che cosa risponde la Bibbia al nostro perché?

A questa prima sotto-questione saremmo tentati di dare una risposta 
molto drastica: forti delle considerazioni fatte poco sopra dovremmo 
ammettere che la Bibbia, a tutta prima, non sembra avere nulla da dirci 
sul perché i cristiani celebrano, poiché essa parla completamente immersa 
nell’orizzonte di una esperienza ordinariamente e ovviamente cultuale. Le 
risposte che essa ci offre sono tutte interne alla evidenza del celebrare 
come modo ordinario del rapporto con Dio.

Per la Scrittura è «ovvio» che il rapporto con il Dio di Abramo, di 
Isacco e di Giacobbe, con il Dio di Mosè e con il Dio di Gesù Cristo deb­
ba passare necessariamente attraverso il culto rituale. Essa presuppone 
una risposta positiva e convincente alla nostra domanda, ma non tematiz­
za mai questa risposta nel suo centro, cosa che per noi è molto imbaraz­
zante.

Questa affermazione, tuttavia, se restasse la nostra prima e ultima pa­
rola su questo tema, sarebbe una affermazione troppo semplicistica e in 
fondo falsa. Infatti, pur essendo necessaria una grande coscienza della di­
versità culturale nella quale si colloca quel testo biblico e il nostro conte­
sto vitale, possiamo trarre dai «detti e fatti di Gesù» e dagli «atti e discor­
si delle comunità cristiane primitive» una certa tendenza alla interpreta­
zione del rapporto tra culto e vita, tra fede e culto. Proprio grazie alla av­
vertenza -  troppe volte dimenticata -  circa la assenza di una esplicita 
intenzione di rispondere alla «nostra» domanda sul perché celebriamo, 
possiamo desumere facilmente le oscillazioni del nostro giudizio sulla 
«intenzione del testo».

Comunque sia, la più importante avvertenza che dovremmo valorizza­
re in questo rapporto con la Scrittura è quella che capovolge la prospetti­
va delle nostre attese, e fa della celebrazione liturgica il presupposto della 
lettura biblica. C’è infatti qualcosa di irrimediabilmente sbagliato nell’at­
teggiamento con cui cerchiamo nella Bibbia il criterio per rispondere al 
nostro interrogativo sul «perché i cristiani celebrano», poiché l’accesso 
alla Bibbia ha già la celebrazione rituale come uno dei suoi registri di ap­
proccio, e come tali essi risultano originari e inaggirabili. Sarebbe utile, 
proprio per arricchire la riflessione di oggi, non usare la Scrittura come 
un codice, come un dizionario, come un prontuario, ma saperla riscoprire 
anzitutto nella celebrazione e come celebrazione. La prima notizia utile 
per rispondere alla nostra questione è dunque la seguente: la Scrittura



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 21

non ci dice esplicitamente perché il cristiano celebra, proprio perché è 
essa stessa parte essenziale di questa celebrazione e solo in questo atto 
rituale di culto può essere colta nella sua verità ultima.

Che cosa risponde la Tradizione?

Per venire alla nostra seconda sotto-domanda, dobbiamo chiarire che 
la tradizione non è anzitutto «ciò che ci separa dalle origini cristiane», ma 
piuttosto ciò che può congiungerci ad esse! Questa consapevolezza inve­
ste anch’essa la celebrazione e i suoi motivi di nuova luce. Essa presenta 
il sorgere della riflessione teologica come una successione di risposte al 
«come celebrare», al «che cosa celebrare» e solo da ultimo al «perché 
celebrare». È la tradizione più recente, quella dell’ultimo secolo e mezzo, 
a condurci quasi per mano a prender coscienza di questa domanda fon­
damentale sul culto rituale, che costituisce appunto il cuore stesso della 
«questione liturgica»3. La domanda che solleviamo indica una profonda 
modificazione non solo culturale, ma teologica, nel modo di concepire e 
di vivere la fede. Proprio a partire dal momento in cui è stato possibile 
vivere la vita indipendentemente da ogni fede, è emerso come problema 
-  urgente per il cristianesimo stesso -  quello della irrinunciabilità di 
quelle pratiche -  sempre anche sociali, comunitarie, festive, estetiche, ma 
soprattutto rituali e cultuali -  con cui il cristiano esprime e sperimenta la 
propria relazione con Dio Padre, Figlio e Spirito Santo.

La Tradizione risponde alla domanda sul «perché i cristiani celebra­
no» facendoci riscoprire la inseparabilità tra «forma» cristiana e «conte­
nuto» cristiano. La stessa Tradizione attesta la grande «giovinezza» di 
questa acquisizione. Potremmo dire che soltanto nella seconda metà del 
XX secolo vediamo che la tradizione ecclesiale recepisce la questione 
intorno al «perché celebrare» al suo livello più alto. Scopriamo infatti 
come il magistero ecclesiale della prima metà del secolo XX -  in parti- 
colar modo nella fondamentale tappa costituita dalla enciclica di Pio XII 
Mediator Dei (1947) -  dimostri bene la portata «ricostruttiva» e «fonda- 
mentale» che in questo campo ha avuto il ripensamento del culto sacra-

3 C f A. Catella, Dalla Costituzione conciliare «Sacrosanctum Concilium» a ll’enci­
clica «Mediator Dei», in A a . V v ., La Mediator Dei e il Centro di Azione Liturgica: 50 
anni alla luce del movimento liturgico (= Biblioteca “Ephemerides liturgicae”. Sectio pa- 
storalis, 18), C.L.V. Ed. Liturgiche, Roma 1998, 11-43.



22 / Andrea Grillo

mentale, che il movimento liturgico ha prima suggerito e poi in qualche 
modo ha saputo «imporre» alla Chiesa cattolica, contro la rimozione im­
plicita che essa tendeva a promuovere quasi come condizione del pro­
gresso spirituale.

La riflessione sul ruolo de\Vatto di culto acquisisce infatti i suoi rifles­
si più luminosi soprattutto nella formazione spirituale del cristiano. E 
proprio questo è stato il «fronte» più caldo del dibattito nei primi decenni 
del secolo, tra coloro che sostenevano la riscoperta della liturgia (come 
Festugière, Beauduin, Casel, Guardini ecc.) e coloro che vedevano in 
questa riscoperta una insidia, una perdita, talvolta addirittura un esplicito 
tradimento della nobile tradizione spirituale cominciata nel medioevo e 
compiutasi nella spiritualità moderna e barocca (tra cui ad es. Navatel, 
Príimm e i coniugi Maritain)4.

Il riflesso che il magistero offre di questa disputa, e che in qualche 
modo risolve non tanto in un documento, quanto nella progressione di 
documenti (dalla Mediator Dei alla Sacrosanctum Concilium fino ai te­
sti della riforma liturgica) è assai significativo: la Mediator Dei ci offre 
un quadro estremamente vivo e articolato delle ancora forti preoccupa­
zioni che il movimento liturgico sollevava nel corpo ecclesiale, quasi a 
voler costituire la «sostituzione» di una spiritualità individuale, interiore 
e soggettiva, con una spiritualità comunitaria, esteriore ed oggettiva. Si­
gnificativamente la Sacrosanctum Concilium darà una risposta -  in 
parte solo implicita e indiretta -  cambiando registro, non parlando più 
teoricamente e definitoriamente, ma narrativamente e in qualche modo 
«patristicamente». I pregi e i limiti di questa «soluzione» hanno lasciato 
nella teologia una grande eredità e un grande buco nero: anche per que­
ste ragioni di fondo, la affermazione della decisività di una «spiritualità 
liturgica e sacramentale» non ha ancora trovato adeguate categorie con­
cettuali per essere veramente pensata fino in fondo nella sua natura di 
esperienza fondamentale per la spiritualità cristiana, sebbene rimanga 
una dimensione spesso evocata -  purtroppo anche solo retoricamente -  
come una necessaria integrazione della esperienza spirituale «ordina­
ria», che è quasi sinonimo di «non sacramentale» e «non liturgica». 
Questa vicenda è specchio fedele della perdita del rapporto tra «forma»

4 Cf F. Brovelli (ed.), Liturgia: temi e autori. Saggi di studio sul movimento liturgi­
co, C.L.V. Ed. Liturgiche, Roma 1990. Per una sintesi storica della questione, vedi anche 
L. A rtuso, Liturgia e spiritualità. Profilo storico (Caro Salutis Cardo. Sussidi, 4), EMP 
Abbazia di S. Giustina, Padova 2002.



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 23

celebrativa e «contenuto» cristologico dell’atto di fede e del vissuto spi­
rituale e mostra inequivocabilmente la domanda antropologica che è 
sottesa al lavoro del movimento liturgico.

Come risponde Catto di fede?

Siamo arrivati al nostro terzo sotto-interrogativo, ossia alla necessaria 
risposta che l’atto di fede può dare alla nostra domanda. Se la Scrittura 
presuppone la nostra risposta come ovvia e scontata, se la Tradizione ha 
scoperto al proprio interno la tentazione di rimuovere la dimensione cele­
brativa da ciò che è essenziale alla fede, ora l’atto di fede, nella sua rifles­
sione su di sé, in quanto risposta a ciò che la Scrittura e la Tradizione of­
frono come proprio contenuto, può tentare una risposta che riscopra la 
pertinenza del celebrare rituale al fondamento dell’esperienza cristiana, e 
perciò risponda al «perché» i cristiani celebrano la propria fede.

Se, come abbiamo visto, la «liturgia» -  come dimensione teologica -  è 
una «invenzione» dell’ultimo secolo, la «pretesa» più significativa di que­
sta novità consiste nel rivendicare -  da parte della celebrazione liturgica -  
una originale dimensione teologica, ossia quella di essere «atto teologico». 
Questo è il novum, che non può essere compiutamente compreso solo in 
termini di «rinascita patristica» o di «scrupolo pastorale», di «rigore filolo­
gico» o di «entusiasmo creativo». In esso viene detto qualcosa di così ori­
ginale e inedito, che modifica la comprensione stessa del rapporto con Cri­
sto e il ruolo che ha la antropologia in tale rapporto. Ma per questo è ne­
cessario pensare il rapporto tra fede e rito non soltanto in termini di «rifor­
ma», ma anche in termini di «iniziazione», e ciò comporta non soltanto 
l’aggiornamento dei riti alla fede, ma anche l’aggiornamento della fede ai 
riti.

La riforma dei riti presume inevitabilmente come già risolto il pro­
blema della rilevanza dei riti. Detto in altri termini, il valore comunitario 
e pragmatico della liturgia non risulta assicurato prima di tutto da quello 
che nella liturgia si dice o si fa, ossia dai testi o dalle rubriche, ma dal 
valore culturale (antropologico e strutturale) che quei giochi linguistici 
hanno sulla forma di vita del cristiano. Il rito religioso cristiano propone 
il suo discorso sulla oggettività, sulla eteronomia, sulla comunitarietà e 
sulla pragmaticità della fede cristiana prima di tutto col semplice fatto di 
essere quello che è (cioè un rito) e di essere così coni’è. Ogni riforma dei



24 / Andrea Grillo

riti può ritenere che il rito sia semplicemente rispecchiamento di un ordi­
ne concettuale e non invece che possa strutturare formalmente lo spazio 
«culturale» per il discorso della fede. Il recupero di questa dimensione 
della «formalità liturgica» è ciò che oggi chiamiamo dimensione della 
«iniziazione rituale», che deve essere accostata alla (e integrata con la) 
dimensione di «riforma».

Sotto questo profilo, allora, il giudizio sul rito religioso della liturgia 
può essere un discorso critico (in termini di valutazione, riscrittura e ri­
forma) soltanto se rimane capace di riconoscere la funzione strutturante 
della liturgia non solo per la cultura antropologica, ma per la stessa possi­
bilità di una autentica tematizzazione teologica.

Anche storicamente, se la prima tappa è stata quella di riformare i riti, 
essa tuttavia, nonostante le apparenze, rimane la forma di approccio più 
tradizionale; la seconda, ben più radicale, è invece quella di iniziare ai 
riti. La prima fase, nella sua essenziale ingenuità, deve ritenere che il 
problema che il rito propone al mondo moderno sia semplicemente quello 
di una mancanza di rispecchiamento e di rappresentazione del teologico 
rispetto alla cultura e alla società mutata. La seconda fase avverte invece 
che la difficoltà è ben più profonda e attiene al senso stesso del rito in 
quanto tale per l’uomo e per il cristiano contemporaneo. Una riforma dei 
riti può essere completata soltanto con la accresciuta coscienza del biso­
gno di una iniziazione ai riti, ossia del riconoscimento al linguaggio ri­
tuale di una certa autonomia rispetto alle teorie razionali e alle prassi fun­
zionali, capace di strutturare originariamente il soggetto cristiano. La 
«aporia liturgica» sta tutta in questa complessa articolazione de\Yaggior­
namento cui la liturgia deve essere oggi sottoposta. Una piena coscienza 
di questa connessione tra fede e rito dimostra che la risposta alla doman­
da sul «perché i cristiani celebrano» comporta inevitabilmente il ripensa­
mento sia del «che cosa» che del «come».

Potremmo dire, in conclusione, che l’immagine della successione 
delle domande, con cui abbiamo iniziato a rispondere alla nostra questio­
ne principale, si rivela alla fine uno strumento utile, ma con qualche ri­
schio. Esso potrebbe indurre a pensare -  cosa tutt’altro che rara -  che la 
domanda sul «perché» di fatto superi le domande sul «che cosa» e sul 
«come». È vero il contrario. Una risposta al perché i cristiani celebrano 
(potremmo dire una antropologia teologica del culto) rilancia il discorso 
sulla teologia del culto (sul che cosa celebrano) e sulla concreta celebra­
zione cultuale (il come si celebra), dove il ruolo della forma appare fi-



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 25

nalmente in tutto il suo valore fondante. Superare il «rubricismo» non si­
gnifica disattendere le «rubriche», anzi significa riscoprirne tutta la pro­
fondità «formale». Infatti, non si supera il formalismo accantonando le 
forme, ma solo illuminandole di nuova luce e ripensandone radicalmente 
il valore fondante.

Il salto di qualità e la riscoperta della forma

Come abbiamo visto, una risposta alla domanda sul «perché i cristiani 
celebrano» non può semplicemente usare la Scrittura, la Tradizione o 
l’atto di fede come fonte, ma deve anzitutto riscoprire il valore della cele­
brazione per l’accesso alla Scrittura, il valore della forma rituale per 
l’accesso al contenuto cristologico, il valore della iniziazione come con­
dizione della riforma.

Solo quando riconosciamo che, per rispondere alla domanda sul «per­
ché il cristiano celebra», occorre che la esperienza celebrativa della fede 
non stia semplicemente davanti a lui, ma che stia anche dietro di lui, die­
tro la Scrittura, dietro la Tradizione, dietro lo stesso atto di fede, allora 
possiamo realmente rispondere senza pretendere di dire tutto, permetten­
do alla dialettica teologica di nutrire la vita di fede e non di sostituirsi ad 
essa. La scoperta che il movimento liturgico ha introdotto nella coscienza 
ecclesiale è proprio questa: la celebrazione non sta semplicemente «oltre» 
il rapporto con la Scrittura, con la Tradizione e con la fede, ma anche «al 
di qua» di tale rapporto, come una sua condizione di possibilità, non solo 
come suo culmen, ma come sua fons (cfr. SC 10).

Per tornare alla prima immagine di questo paragrafo, potremmo dire 
che è proprio la coscienza della delicatezza della domanda sul «perché i 
cristiani celebrano» ad aver suscitato la nuova comprensione della liturgia 
che si è dispiegata lungo il secolo XX e che ancora solleciterà il secolo 
XXI. Anche per la teologia, la corretta risposta alla domanda su questo 
perché e sulla sua legittimità può diventare una prospettiva arricchente, 
fino ad assumere il valore di una «riconciliazione» tra fede viva e rito 
(Vagaggini). Quando avrà superato questa prova, anche della teologia si 
potrà dire ciò che si afferma del Raskolnikov riconciliato, alla fine di De­
litto e castigo: «Alla dialettica era subentrata la vita».



26 / Andrea Grillo

2. La teologia contemporanea e il tramonto della antitesi moderna 
tra cristianesimo e religione

«Forse verrà un tempo in cui si po trà  riparlare d i religione  
senza im plicazioni negative e senza com plessi, senza dover  
arrossire... Ma oggi non è quel tempo».

K. Barth (1924)5

L’emergere della «questione liturgica» all’interno delle preoccupazio­
ni pastorali e spirituali della Chiesa, dal XIX secolo in poi, come abbiamo 
visto sopra, ha suscitato una forte domanda di senso circa le prassi rituali 
della Chiesa. Ed è proprio intorno a tali «pratiche» che la «svolta antro­
pologica» ha avuto qualcosa da dire. Ed anche in questo caso, è possibile 
scoprire che vi è stata una («prima») svolta antropologica, che ha cercato 
di rileggere anche tali pratiche mediante una sorta di antitesi tra fede e 
religione, mentre un’altra tendenza della svolta antropologica (appunto, 
quella che definiremo «seconda») ha tentato di recuperare il senso della 
differenza tra fede e religione, senza cadere nelle forme di contrapposi­
zione e di antitesi in cui era caduto l’altro stile di pensiero. Bisogna dire, 
però, che anche in questo caso la prima svolta antropologica si trova 
sbilanciata sul livello teologico dei contenuti, mentre la seconda svolta 
mostra maggiore attenzione alle forme con cui la fede si esprime e fa 
esperienza di sé. Ciò ha comportato un movimento di pensiero e di cul­
tura teologica molto ampio, del quale dobbiamo brevemente occuparci.

La differenza tra fede e religione

Dobbiamo ammettere che la autocomprensione della fede cristia­
na in una distanza-differenza-antitesi rispetto alla religione è nello 
stesso tempo un dato tradizionale della coscienza cristiana e della ri­
flessione teologica -  e come tale è irrinunciabile - , ma costituisce 
anche il frutto ormai maturo di una forzatura moderna, dovuta alla 
crisi del rapporto tra teologia e antropologia -  e come tale è da sot­
toporre oggi ad accurata revisione. Discernere tra queste due dimen-

5 La citazione è tratta dallo scritto Unterricht in der christlichen Religion, Zürich, 
Theologicher Verlag Zürich, 1985, p. 225, la cui edizione originaria è del 1924.



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 27

sioni della questione è il primo passo necessario alla impostazione 
della riflessione:

-  In quanto dato tradizionale, tale distinzione comincia dal canone 
neotestamentario (già preannunciata dall’ AT) e percorre i secoli della sto­
ria del cristianesimo come un filo rosso. Questa tensione tradizionale, 
tuttavia, non ha pensato la religione e il cristianesimo con le nostre cate­
gorie moderne, che oppongono «purezza teologica» a «prevaricazione re­
ligiosa». Viceversa, questa tradizione sapeva bene che l’idea cristiana di 
mediazione ha bisogno di essere articolata su diversi livelli: alla media­
zione cristologica legava necessariamente una mediazione sacramentale, 
irriducibile alla prima, anche se non separabile da essa. La logica del sa­
cramento, del segno del culto e della santificazione, è anche necessaria­
mente una logica religiosa, ammette e pretende una mediazione preziosa 
esercitata dal culto liturgico, dal mito e dal rito. Se si nega questo legame, 
non si riesce a capire la limpida naturalezza -  per noi sempre un po’ mi­
steriosa e faticosa -  di tale passaggio tradizionale.

-  In quanto forzatura moderna, la distinzione (divenuta «antitesi») tra 
cristianesimo e religione assume il valore quasi di «trincea» per garantire 
la originalità cristiana dalla (nuova) pretesa antropologica. Una religione 
intesa come «proiezione del sentimento dell’uomo», come «cattura di Dio 
da parte dell’uomo», o come «invarianza strutturale» de\Y anthropos, 
permette alla fede di autocomprendersi e di autogiustificarsi soltanto come 
la antitesi di questa pretesa umana e la garanzia della differenza teologica.

\

E evidente che questa è una visione nuova, che pretende di rimuovere 
la centralità di alcune mediazioni e che presume di poter guardare ai «se­
gni esteriori» della fede (alle fidei protestationes) come dall’alto, e con 
un senso di sufficienza. Aspira a raggiungere un livello su cui tutte le 
mediazioni siano ricondotte ad una sola, riducendo tutte le articolazioni 
della fede alla mediazione cristologica. In particolare tende ad una «pu­
rezza trascendentale» che assume le forme o di una «teologia senza pre­
supposti» (Barth) o di una «potenza obbedienziale» (Rahner) ridotta al 
pensiero o, peggio, alla filosofia.

Ma il progetto di garantire la trascendenza di Dio sulla base della scis­
sione radicale tra fede e religione era destinato a fallire perché viziato da



28 / Andrea Grillo

intellettualismo e da astrazione rispetto ad una adeguata fenomenologia 
dell’atto di fede. Preoccupato dalla urgente salvaguardia del «contenuto», 
tale sguardo finiva con il perdere la «percezione della forma». Non si crede 
infatti per un «atto trascendentale», per un arretramento rispetto al religio­
so, ma per un avanzamento rispetto ad esso. La fede si accende non evitan­
do le «sabbie mobili» del religioso e del sacro, ma attraversando e superan­
do la frattura che la esperienza religiosa solca nel «profano», senza alcuna 
possibilità che cristianesimo e religione costituiscano due alternative, ma 
considerando la fede cristiana come una ulteriorità possibile della esperien­
za religiosa. Tale esperienza religiosa non comanda la esperienza cristiana, 
ma ne costituisce il terreno di appoggio e l’orizzonte di senso.

Recentissime espressioni teologiche, in diversi settori disciplinari, te­
stimoniano il progressivo allontanarsi della teologia dal principio della an­
titesi tra fede e religione. Teologi come Jiingel, Pannenberg, Lafont, Chau- 
vet, Rizzi, Ruggieri, Sequeri, Terrin, Bonaccorso negli ultimi anni hanno 
contribuito grandemente a riaccendere l’interesse per una indagine spregiu­
dicata proprio su questo «snodo» nascosto del discorso teologico moderno: 
hanno indagato sulla preoccupazione un po’ ingenua di attribuire alla teo­
logia una posizione-postazione inattaccabile, con l’inevitabile opporsi di 
una via «teologica» ad una via «antropologica», segnate entrambe dal di­
fetto di aver assunto un interlocutore umano troppo stilizzato cui presentare 
il discorso su Dio. L’uomo che entra in relazione con Dio non comprende 
se stesso al di là di ciò che può esprimere nella materialità sensibile di ex­
teriora signa. La consapevolezza di tale implicazione linguistica del pen­
siero teologico (e della esperienza di fede) ha portato la teologia più avver­
tita a cogliere il vizio intellettualistico che ha segnato la prima svolta an­
tropologica.

La riscoperta del «fondo» religioso della fede

Gli autori citati rappresentano in diversi contesti della ricerca teologica 
attuale alcuni punti di riferimento di quella tendenza che potrebbe essere 
chiamata seconda svolta antropologica, nella quale viene preso sul serio 
ciò che in filosofìa è stata chiamata «svolta linguistica», ossia la coscienza 
sempre più acuta di una forma di dipendenza del pensiero dal linguaggio e 
della esperienza dalla espressione. La fede e la sua protestatio mediante se­
gni (cioè la religione secondo la definizione della Summa Theologica di



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 29

Tommaso) non stanno in un rapporto di gerarchia a priori, ma hanno piut­
tosto una relazione di cooriginarietà che impedisce alla teologia di poter 
fare i conti con la religione (con il mondo del culto, del rito e del mito) in 
modo sbrigativo e approssimativo, «a monte» rispetto al suo compito. Poter 
decidere dei rapporti con la religione è uno dei risultati della fede, non uno 
dei suoi principi.

La scissione tra fede e religione è stata, per la teologia del ’900, a partire 
dalla Epistola ai Romani di K. Barth, un modo per garantire la possibilità 
della religioneì Questo «atto religioso», di cui nessuno può dubitare dopo 
la lettura di appena alcune righe del Romerbrief può essere salvato oggi 
solo a patto di ricostituire l’unità tra religione e fede che in Barth era ga­
rantita dalla lunga sua consuetudine con quella tradizione che nel suo gesto 
profetico veniva d’un tratto radicalmente negata.

Che cosa sia la fede posso apprenderlo solo dalla parziale «negazione» 
della religione. Ma come il profano è negato dal sacro, così il santo può ri- 
conciliare con il profano soltanto se passa attraverso il fuoco del sacro, se 
nega tematicamente e supera concretamente quella separazione. In questo 
Barth ha sistematicamente dimenticato una regola ben evidente a Kierke­
gaard: «Vi sono cose in cui ogni generazione ricomincia sempre daccapo». 
L’accesso dal profano al santo comporta che ogni generazione resti capace 
di separarsi dal profano nel sacro e di riconciliarsi con il profano separan­
dosi dal sacro grazie al santo; comporta che la fede resti sempre capace di 
cominciare come religione, che non si vergogni dei suoi signa exteriora.

La differenza teologica del santo, per l’esperienza/espressione dell’uo­
mo, non è dunque mai una dimensione autosuffìciente. Se pretende di reg­
gersi soltanto sulle proprie gambe, cade inesorabilmente. Il senso della dif­
ferenza teologica è invece custodito e garantito (e non prima di tutto mi­
nacciato e pervertito) dalla differenza antropologica del sacro. Quando la 
differenza teologica pretende di autocostituirsi, al di fuori di ogni media­
zione religiosa, di fatto assume passivamente un orizzonte che proprio la 
modernità l’ha spinta ad accettare, prima di tutto contro se stessa. Nella pu­
rezza di una autofondazione (e di una autopistia) la teologia non può supe­
rare indenne neppure lo spazio di una sola generazione.

Ciò che oggi tramonta necessariamente non è allora la distinzione tra 
religione e fede, ma il suo carattere moderno di antitesi, come segno di una 
comprensione della fede che già risente di quella opposizione tra antropo­
logia e teologia che non è il baluardo della verità teologica, ma l’abbaglio 
di una semplificazione anti-teologica. In effetti, la teologia moderna risulta



30 / Andrea Grillo

profondamente segnata da questa identità conquistata in negativo: essa 
sembra dover affermare i diritti di Dio contro quelli dell’uomo, ma resta 
così vittima della impostazione moderna, in cui i diritti dell’uomo sono 
pensati -  non sempre e non da tutti i moderni -  contro i diritti di Dio. Que­
sta contestazione della teologia mossa alla antropologia nella forma di un 
capovolgimento, non comincia neppure ad affrontare il problema centrale 
della teologia cristiana nel mondo moderno, che è quello di scovare in que­
sta opposizione e antitesi tra Dio e uomo non già la chiave per la propria 
autodifesa, ma il vizio essenziale della mentalità contemporanea, per anti­
teologica o teologica che essa voglia presentarsi.

La religione -  purché assunta in una concezione non previamente squa­
lificata o addirittura «impresentabile» -  costituisce una mediazione essen­
ziale per comprendere appieno il cristianesimo. Solo all’interno dell’ambi­
to religioso la distinzione della fede cristiana dalla religione può manife­
starsi. Se invece essa è guadagnata prima di ogni momento religioso (nella 
fittizia autoevidenza di un principio della coscienza o della esperienza o 
della storia) essa prescinde completamente dalla mediazione umana, che 
non può essere solo di tipo intellettuale o etico, ma ha costitutivamente bi­
sogno di lasciarsi permeare da racconti mitici e prassi rituali. Questa di­
mensione mitico-rituale, che la tradizione teologica presupponeva e che la 
modernità ha spesso o rimosso o sovradeterminato, oggi deve essere rein­
tegrata nel fondamento della fede. Così il cristianesimo può veramente 
dialogare con le religioni soltanto a patto di tornare a riconoscere, in se 
stesso, tutta la serietà e la fondamentalità del proprio momento strettamente 
religioso. Solo così il cristianesimo può riconoscere davvero, nell’atto di 
culto religioso, il «culmen et fons» di tutta l’azione della Chiesa.

Perciò, la differenza tra religione e fede cristiana può essere detta solo 
religiosamente. Meglio ancora, la fede cristiana può comprendere e dire la 
propria differenza dalla religione solo religiosamente. Articolare questo pa­
radosso, dargli polpa e sostanza, mi parrebbe un compito non secondario 
per comprendere appieno l’intento fondamentale del rinnovamento liturgi­
co, avvenuto con il movimento liturgico nel XX secolo. Se invece preva­
lesse una precomprensione disinvolta nel risolvere «per principio» tale rap­
porto -  consegnandolo ad una sorta di ovvietà presupposta -  potrebbe ca­
pitare che uno dei noccioli più delicati della questione risulti alla fine così 
avvolto nell’ombra e così sprofondato nel silenzio da determinare un ine­
vitabile fraintedimento della «cosa stessa» di cui è questione. Non è impos­
sibile che proprio una incomprensione del genere sovraintenda alle facili



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 31

semplificazioni con cui facciamo del movimento liturgico una semplice 
premessa del Concilio Vaticano II o della riforma liturgica. Credo che per 
noi, comprendere il rinnovamento liturgico equivalga a ripensare piena­
mente la correlazione tra teologico e antropologico, così come riscoperta 
dalla seconda svolta antropologica e così come vissuta dal movimento li­
turgico nelle sue tre diverse fasi.

Considerazioni in prospettiva

Concludendo, vorrei riassumere così le tre priorità che in questa pro­
spettiva dovrebbero essere considerate nel seguito del nostro lavoro:

-  La possibilità di un proficuo dialogo con le religioni per il cristiane­
simo passa attraverso una profonda ricomprensione della propria natura di 
religione. Lo sguardo teologico che pretende di guardare alle «religioni» 
con l’occhio della «pura fede» ha già smarrito la grammatica cultuale e ri­
tuale con cui intere generazioni hanno potuto elaborare faticosamente 
quella purificazione della vista. Essere fedeli alla tradizione cristiana signi­
fica aver la forza di far emergere ciò che sta alla base del discorso cristiano 
e lo rende possibile, senza alcuna riduzione: «Il nostro modo di riconoscer­
ci eredi di una grande tradizione è meditare su ciò che essa esclude e che 
tuttavia è quello che la rende possibile» (Chauvet).

-  Rispettare l’anima religiosa del cristianesimo significa saper di nuovo 
coniugare concetto e simbolo, linguaggio e pensiero, espressione e espe­
rienza. Se noi possiamo ripetere, con Tommaso, che «religio non est fides», 
dobbiamo poter aggiungere, con lui, che la religione è «fidei protestatio per 
aliqua exteriora signa» (S. Th. II-II, q. 94, a.l, ad 1). Il legame tra fides e 
fidei protestatio non è però dominabile dall’alto di una «purezza trascen­
dentale» e con ciò riabilita la funzione decisiva degli «exteriora signa». 
Che dei semplici segni esteriori siano necessari al sussistere della fede cri­
stiana è la verità tradizionale che è stata letteralmente rimossa dalla co­
scienza moderna. Per questo il rapporto tra fede e religione non è compren­
sibile a priori rispetto al mondo cultuale e rituale, come si ostina a fare in­
vece gran parte della teologia cristiana. Rinunciare ad una alternativa «a 
priori» tra fede e religione è la forma migliore con cui la «seconda svolta 
antropologica» può far valere il suo buon diritto ad una reimpostazione del



32 / Andrea Grillo

lavoro teologico. E in tal modo essa favorisce la piena recezione del rinno­
vamento liturgico, che deve essere perseguito secondo due diverse direttri­
ci, e non per una soltanto: attraverso la riforma dei riti, ma anche attraverso 
la iniziazione mediante i nuovi riti.

-  La possibilità di questa riconciliazione tra fede e religione, come ri­
comprensione dei diritti del simbolo accanto al concetto, del linguaggio 
accanto al pensiero, dell’espressione accanto alla esperienza, si traduce 
per la epistemologia teologica nel bisogno di ricomprendere radicalmente 
il rapporto tra teologia e antropologia. Il mito di una teologia «senza pre­
supposti» è costretto a lasciare perdere e a far cadere per sempre la possi­
bilità di comprendere la religione e la sua dimensione «esteriore»: ma co­
sì finisce anche per comprendere se stessa in modo talmente stilizzato da 
risultare ultimamente tanto irreale quanto inefficace. Solo una teologia 
che «cominci anche con l’uomo», che rinunci alla purezza originaria e si 
comprometta almeno quanto il Dio di cui pretende di parlare, può arrivare 
a dire qualcosa di tale Dio e soprattutto può permettere davvero che il Dio 
di Gesù Cristo -  mediante la debole voce di una umana teologia -  parli 
davvero in concreto e non in astratto, a tutti e non a pochi, a corpi animati 
e non ad intelletti disincarnati.

3. La prima e la seconda svolta antropologica: 
una tesi e alcune differenze fondamentali

«La teologia della seconda metà del nostro secolo mi pare 
più decisamente impegnata, a riguardo della esplorazione... 
[della] immanenza, nell’interrogazione religiosa della ragio­
ne separata, che non nell ’approfondimento antropologico [- J 
della fede rivelata».

P. Sequeri6

Dopo i nostri primi passi, abbiamo dissodato il terreno su cui possia­
mo piantare il seme della nostra ricerca: abbiamo già dichiarato, nella in­
troduzione, il nostro progetto: recuperare una nozione articolata e diffe­
renziata di svolta antropologica, per ricucire una lettura unitaria e non 
schizofrenica del movimento liturgico e della riforma liturgica.

6 P. Sequeri, Il Dio affidabile. Saggio di teologia fondamentale, Queriniana, Brescia 
1996,93-94.



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 33

Qui dovrei dire che è il fenomeno stesso della questione liturgica a 
pretendere una tale differenziazione tra prima e seconda svolta antropolo­
gica.

Se nelle ricostruzioni storiche più diffuse si è scelto di dividere i fronti 
del movimento liturgico (uno più «teologico» e uno più «antropologico») 
per uniformare Vinterlocutrice svolta antropologica, il mio intento sarà 
invece, in questo lavoro, proprio quello opposto. Per unificare la inter­
pretazione del movimento liturgico e del rinnovamento rituale ad esso 
collegato, sarò costretto ad articolare la svolta antropologica a due li­
velli, in due momenti e in due stili: la prima e la seconda svolta antropo- 
logica. In altre parole, mentre si è soliti dividere il movimento liturgico in 
due fronti, per salvare un’unica interpretazione della svolta antropologica, 
io vorrei differenziarla per recuperare una visione unitaria -  per quanto 
articolata -  del movimento liturgico.

Con tale scelta, evidentemente, si rinuncia ad una opzione di fondo, 
che ha attraversato il pensiero teologico (fondamentale e liturgico) di 
tutta la seconda metà del XX secolo: ossia alla contrapposizione tra 
svolta teologica e svolta antropologica, con la quale si mantiene in qual­
che modo bloccata la prospettiva deH’estrinsecismo, per non cadere nelle 
sabbie mobili deH’intrinsecismo e dell’immanentismo. Ma qui, io credo, 
è proprio il fenomeno del movimento liturgico che, se preso sul serio e 
non ridotto a stereotipi pregiudiziali e pregiudizievoli, ci impedisce una 
tale facile ricostruzione e ci impone una logica diversa.

D’altra parte non mancano oggi sensibilità che denunciano proprio la 
facile «spartizione» del campo, con cui a posteriori si ricostruisce la vi­
cenda della teologia (anche liturgica) come una sorta di contesa tra svolta 
antropologica e svolta teologica. Di fatto, l’estrinsecismo apologetico è 
molto duro a morire e mostra la sua presenza anche all’interno di modelli 
e metodi apparentemente assai distanti da esso7.

Per evitare di cadere in questi stereotipi, bisogna distinguere tra due 
svolte antropologiche con caratteristiche diverse.

7 C f P. Sequeri, Il Dio affidabile, 93-109. Questo autore ha buon gioco nel mostrare 
le difficoltà con cui viene affrontato il «fenomeno» della fede, senza ricorrere a metodi 
che in qualche modo lo disinnescano fin dal principio. Mi pare che abbia ragione nel deli­
neare una piccola storia della «prima» svolta antropologica, nella quale avverte come que­
sto interesse per l’uomo appaia più decisamente impegnato «nell’interrogazione religiosa 
della ragione separata che non nell’approfondimento antropologico della fede rivelata» 
(94).



34 / Andrea Grillo

Prima svolta antropologica

La teologia della prima svolta antropologica ha assunto certamente 
l’uomo nel proprio orizzonte, ma troppo spesso in modo stilizzato e 
astratto. Opponendosi airestrinsecismo della teologia manualistica, essa 
subordina il proprio discorso ad una certa radicalizzazione della visione 
astratta e intellettualistica dell’uomo, mutuata dalla sensibilità della cultu­
ra moderna: immediatezza della libertà e autonomia individuale ne sono 
le caratteristiche, di cui la teologia deve in un certo senso presupporre 
l’evidenza.

La seconda svolta antropologica, che oggi si affaccia alla luce in modo 
articolato, ma che ha avuto alcuni suoi precedenti proprio all’interno del 
movimento liturgico, si muove diversamente: pur non rinunciando alla 
provocazione di questa (provvisoria ma insuperabile) centralità umana, 
non rinuncia neppure a sottoporre a critica radicale l’immagine astratta 
dell’uomo con cui la teologia sarebbe chiamata a dialogare. La teologia 
riguarda l’uomo reale, l’uomo «umano», l’uomo «concreto», non l’uomo 
astratto. La rivalutazione della dimensione corporea, materiale e simboli­
ca rappresenta l’esito più cospicuo di questa seconda fase, che si contrad­
distingue per un nuovo tipo di relazione necessaria tra sapere teologico e 
sapere antropologico.

Tale seconda svolta costituisce anche il riconoscimento sereno della 
rilevanza, per il costituirsi stesso del lavoro teologico e per il suo fonda­
mento, dell’oggetto e del metodo delle cosiddette «scienze umane», che 
oggi -  paradossalmente -  contribuiscono non tanto ad avvalorare, quanto 
a «smontare» e a decostruire l’immagine moderna di uomo su cui la pri­
ma svolta antropologica aveva prosperato.

In questa nuova struttura di pensiero, la teologia assume la antropolo­
gia (quella culturale e non prima di tutto quella filosofica o teologica) per 
riconoscere il luogo della impostazione del proprio ascoltare e del proprio 
parlare: ne risulta una prospettiva di superamento delle opposizioni tra 
una teologia senza presupposti (Barth) e una teologia con presupposti 
(Bultmann), auspicando una sorta di topologia del teologico, uno strategi­
co réplacement del teologico (dopo il suo déplacement moderno), una 
ricollocazione del discorso e del lavoro teologico nella sua tipicità di reli­
gione e di esperienza del sacro che non può essere ridotta né a momento 
«puramente» antropologico, né a momento «puramente» teologico. Que­
sta svolta insomma non è una scelta tra due alternative (antropologia o



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 35

teologia) ma mira a rendere finalmente impossibile la alternativa tra teo­
centrismo e antropocentrismo e addita lo sfondo che -  solo quando è 
stato dimenticato -  ha potuto determinare il sorgere stesso della quérelle 
moderna tra quei due punti di vista che si presumevano antitetici, ma 
che erano invece correlati nell’orizzonte della «esperienza religiosa e 
rituale».

Seconda svolta antropologica

A questo punto, dopo i pochi cenni iniziali, vorrei chiarire meglio in 
che senso oggi si può (e forse si deve) articolare la «svolta antropologica» 
in una «prima» e in una «seconda» fase.

Presupposto di questa articolazione è essenzialmente quello di salva­
guardare e difendere la pertinenza e la opportunità di una tale svolta in 
teologia. Ma difendere le aspirazioni di un riavvicinamento della parola 
teologica alla esperienza dell’uomo moderno (poiché nella svolta antro­
pologica essenzialmente di questo di tratta) non significa aver già chiaro 
che cosa l’uomo moderno sia, in sé e in relazione a Dio. Proprio su que­
sto punto -  sulla comprensione moderna dell’uomo -  si può facilmente 
distinguere una duplice scansione.

La svolta antropologica nella sua prima fase è stata caratterizzata 
dall’ansia di coordinare tradizione teologica e libertà moderna, spesso ca­
dendo nelle ambiguità di una visione astratta e «acosmica» dell’uomo. 
Col nobile intento di superare un inadeguato «principio divino» sovrap­
posto al «principiato umano», espresso ordinariamente dalla correlazione 
tra livello soprannaturale e naturale, è spesso approdata ad una valutazio­
ne troppo generica, astratta, quasi «iperintrinsecista» dell’uomo. Ha di­
menticato la «esteriorità» come dimensione insuperabile dell’umano, ha 
cancellato dalla vista le dimensioni della esteriorità, della alterità e della 
differenza, come strutture tipiche dell’uomo.

La svolta antropologica nella sua seconda fase, senza rinunciare 
all’intento che qualificava assai positivamente la prima fase, accetta ora 
di pensare radicalmente l’esperienza e la libertà dell’uomo, senza più ac­
cettare di ridurre, di demitizzare, di sciogliere dalle «auctoritates», ma 
ripensando in una nuova sintesi necessaria i concetti di tradizione, di au­
torità e di alterità. Il metodo di questa seconda fase della svolta antropo- 
logica subisce un mutamento: proprio per rispettare in pieno questa «dif-



36 / Andrea Grillo

ferenza» e questa «esteriorità» in cui l’uomo trova se stesso, la teologia 
modifica il rapporto con la antropologia, accettando di percorrere la «via 
lunga» della fenomenologia del sacro e della antropologia del rito per 
poter venire a capo del proprio compito di riscattare la teologia manuali­
stica dal suo «estrinsecismo».

Insomma, la teologia della seconda svolta antropologica -  inserita 
nella temperie culturale postmoderna -  fa propria l’idea per cui il supe­
ramento dell’estrinsecismo -  cioè di una verità separata dalla storia -  ri­
sulta molto più complesso e delicato di quanto non fosse stato ipotizzato 
dal pensiero della seconda metà del secolo XX.

Come abbiamo visto, è difficile, per la teologia moderna e contempo­
ranea, parlare davvero in nome dell’uomo. Che cosa sia un «uomo uma­
no» è una domanda ancora aperta per la teologia, anche quando essa si 
fregia del merito di sapersi collocare dopo la «svolta antropologica»8. Fa­
cilissimo è che, facendo ciò, essa cada in una forma di indebita idealizza­
zione, astrazione e distorsione dell’uomo. Si rispetta l’uomo sia non ab­
bassandolo a meno di sé, sia non innalzandolo troppo oltre se stesso. Così 
gli si fa torto sia quando gli si nega una spiritualità, sia quando si cancella 
la sua materialità, sia quando si ignora il suo «già», sia quando si trascura 
il suo «non ancora».

Forse la prima svolta antropologica ha dimenticato soprattutto il se­
condo aspetto di questa alternativa, condividendo con il mondo moderno 
questa «sfigurazione» dell’uomo per eccesso di astrazione (e di fiducia). 
K. Rahner ha contribuito a modo suo a questa dimenticanza, più per ef­
fetto obiettivo di ciò che ha scritto che per l’intenzione soggettiva con cui 
lo ha scritto. Nella testa di Rahner, ed anche nel tenore complessivo della 
sua opera, è sempre rimasto chiaro che l’uomo non è un angelo, ma nella 
testa dei suoi lettori e dei suoi allievi spesso le sue parole hanno creato e 
continuano a creare un piccolo abbaglio iniziale e un grande equivoco fi­
nale. Pur parlando in favore dell’uomo, questa tendenza della teologia re­
cente, a lungo andare ha parlato di fatto contro di esso. Pur confidando 
con molto ottimismo nell’uomo, questa prima svolta antropologica in 
realtà ha avuto paura dell’uomo, della sua complessità, della sua struttura

g
Cf E. JüNGEL, Der menschliche Mensch. Die Bedeutung der reformato rischen Un­

terscheidung der Person von ihren Wirken für das Selbstverständnis des neuzeitlichen 
Menschen, in Id., Wertlose Wahrheit. Zur Identität und Relevanz des christlichen Glau­
bens. Theologischen Erörterungen III, Kaiser, München 1990, 194-213.



Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis / 37

mediata e non puramente immediata. Ma Rahner, rispetto a ciò, può esse­
re riabilitato dalla certezza che in lui l’equilibrio è sempre stato in qual­
che modo garantito.

La prima svolta antropologica, con tutta la sua valenza «liberatrice» è 
ancora una forma con cui la Chiesa -  sebbene in un modo nuovo -  ha 
avuto paura di fare i conti con l’uomo, con la sua verità storica e concre­
ta, con la sua tipica struttura, radicata e sociale. La seconda svolta antro­
pologica, per quello che sinora ha lasciato vedere, e nonostante tutte le 
sue inevitabili esitazioni e incertezze, rappresenta una opportunità con cui 
la teologia può davvero prender confidenza con l’umano, con «tutto 
l’uomo», senza astrazioni o rimozioni di comodo. Anche K. Rahner, nel 
modo e nella misura che abbiamo indicato e almeno per una parte non ir­
rilevante del suo pensiero, può rientrare a buon diritto tra i più autentici 
ispiratori anche di questa seconda fase, di cui il movimento liturgico è 
stato profetico precursore.

In effetti esso ha avuto il merito di dover rispettare radicalmente il fe ­
nomeno del quale si occupava: il rito liturgico è il «fenomeno» che non si 
lascia superare dalle diverse tecniche della astrazione tipica della prima 
svolta antropologica (che essa ha in comune con la neo-scolastica), men­
tre la «passione per il concreto» della seconda è ad un tempo figlia della 
«fenomenologia» e di un «ritorno all’autenticità» (realistica e non raziona­
listica) del pensiero classico.

Grandezza e limiti della svolta antropologica

Lo spazio per articolare un rapporto adeguato tra riforma liturgica e 
svolta antropologica è dunque rappresentato anzitutto dalla accezione anco­
ra largamente equivoca e ambivalente del concetto di «svolta antropologi­
ca». Essa va, sostanzialmente, da una preziosa acquisizione interna al sa­
pere teologico, ad una sorta di minacciosa sostituzione dell’antropologico 
al teologico. La «svolta antropologica», così, può suonare come il coro­
namento di una fortunata stagione di riflessione autenticamente teologica, 
o come lo scacco stesso della teologia, il suo ridursi a «non-teologia».

Evidentemente queste accezioni -  qui assai schematizzate -  dipendo­
no da una complessità obiettiva del fenomeno: si tratta della irruzione, 
all’interno della sapienza teologica del XX secolo, di quei temi che erano 
rimasti o emarginati o censurati dai secoli precedenti.



38 / Andrea Grillo

Il vero rischio, di fronte a questa svolta, è quello di leggerla in modo 
univoco, quasi come se fosse ovvio e scontato che la svolta antropologica 
sia l’unica a poter garantire la teologia del XX secolo, oppure, al contra­
rio, come se la teologia potesse salvaguardare se stessa soltanto opponen­
dosi e resistendo alla svolta antropologica. Se in un secondo momento 
vedremo che cosa significa tutto ciò per la teologia liturgica, ora ci inte­
ressa analizzarlo sia pur brevemente come fenomeno in sé. Va detto, in­
fatti, che la facile contrapposizione tra svolta antropologica e svolta teo­
logica, che facilmente si sente usare oggi, costituisce una ermeneutica 
molto pericolosa, che molto difficilmente è in grado di comprendere la 
verità della svolta antropologica. D’altra parte è vero che non ogni 
aspetto della svolta antropologica costituisce una reale possibilità e una 
vera apertura per la teologia del XX secolo. Di fatto non sarà difficile 
mostrare che alcuni aspetti della svolta antropologica (in particolare di 
quella che abbiamo già indicato come prima svolta antropologica) posso­
no costituire, in taluni casi, addirittura un regresso rispetto alla stessa 
teologia classica. Mentre gli aspetti più rilevanti sono quelli che fanno più 
esplicitamente i conti con il «fenomeno umano» in tutta la sua ricchezza e 
articolazione, senza troppe stilizzazioni trascendentali o formali, come 
vedremo subito nel prossimo capitolo.



Capitolo secondo

La «visione antropologica»
e la teologia della liturgia:
le due svolte antropologiche a confronto

«Il nostro problema consiste nel fare nel nostro tempo, 
e attraverso la nostra esperienza, quello che i classici hanno 
fatto nel loro»1.

In questo capitolo intendo parlare delle questioni che si nascondono 
sotto l’espressione «visione antropologica della liturgia» e vorrei farlo 
con l’aiuto di una sorta di «contaminazione» tra teologia sacramentaria, 
teologia liturgica, teologia fondamentale e filosofia. Desiderò però, anzi­
tutto, partire dal fatto che ogni visione ha a che fare con una piccola o 
grande cecità, poiché noi vediamo solo se accettiamo di non vedere e in­
vece diventiamo ciechi se pretendiamo di vedere sempre tutto. Anche per 
quanto riguarda la liturgia e i sacramenti, la visione antropologica e la lu­
ce teologica stanno in questo complesso rapporto di equilibrata tensione, 
e per questo cercherò di portare in superficie questa delicata relazione tra 
«visibilis forma» e «invisibilis grada», cosa che risulta, appunto, anche 
una classica definizione del sacramento cristiano.

Tenterò questa operazione seguendo un percorso che va dal richiamo 
di alcune caratteristiche della «questione liturgica» (§ 1), alla compren­
sione di una nozione «plurale» di antropologia (§ 2) e di «svolta antro­
pologica» (prima e seconda) (§ 3), fino a quello che vorrei chiamare «res- 
sourcement antropologico» della liturgia, onde approdare -  forse ina­
spettatamente -  alla scoperta dei sacramenti «in genere ritus» (§ 4), per 
concludere poi con il richiamo ad una bella «parabola buddista», secondo 
tre diverse e sorprendenti esegesi (§ 5). Da essa impareremo molto e 1

1 M. M erleau-Ponty, C on versazion i, SE, Milano 2002, 86.



40 / Andrea Grillo

riusciremo anche a proporre una piccola sintesi, se non plausibile, almeno 
passabile, per proseguire più adeguatamente nel nostro piccolo itinerario 
di ricerca.

1. La «questione liturgica» come nuovo rapporto tra teologia
e antropologia: pertinenza metodica e fedeltà storica

Comincio con una semplice precisazione circa le caratteristiche della 
moderna «teologia liturgico-sacramentale», per come si sono evolute lun­
go il XIX e XX secolo. Durante questi due secoli, appena chiusi dietro le 
nostre spalle, si è infatti sviluppata -  accanto alla teologia sacramentale 
classica -  dapprima una disciplina antropologica e poi anche una disci­
plina liturgica. I secoli XIX e XX si sono infatti caratterizzati per raffer­
marsi di una disciplina «a-teologica» come la «antropologia» (con le sue 
diverse articolazioni e metodiche) e parallelamente per il sorgere di una 
nuova disciplina «teologica» come la «scienza liturgica».

Questa appassionante e traumatica vicenda culturale deve essere con­
siderata con estrema attenzione dal teologo, poiché contribuisce a chiarire 
il duplice imbarazzo della teologia dei sacramenti in questo periodo, dato 
che essa si è trovata d’un tratto provocata, interpellata, contestata nello 
stesso tempo dall’esterno e dall’interno, ossia da parte della «non­
teologia» (o antropologia) e da parte di una «nuova teologia» (o scienza 
liturgica). Osserviamo per qualche istante questo duplice aspetto scoperto 
del sapere teologico sui sacramenti:

-  da un lato, a partire dagli inizi del XIX secolo e poi, in modo sempre 
più forte, dai primi decenni del XX secolo, sono nate una serie di nuove 
competenze scientifiche -  prima non solo ignote, ma impensate e impen­
sabili -  che portavano alla luce una serie di dimensioni nascoste dei sa­
cramenti. Pensiamo al lavoro di scavo che l’antropologia, la psicologia, la 
sociologia, la etnologia, hanno saputo svolgere e inaugurare sui riti, sui 
miti, sulle preghiere, sui sacrifici, sulla gerarchia, sul dono, sulla comu­
nità, sulle simboliche elementari: la teologia ha originariamente percepito 
queste nuove forme di sapere come una invasione di campo, come una 
indebita e arrogante usurpazione, ma spesso ha soltanto rimosso la que­
stione che ne emergeva, ritagliando per se stessa un territorio esclusivo, 
quasi come una splendida isola teologica, rispetto a questo grande e in-



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 41

quietante arcipelago o continente antropologico. Tale scelta -  che sulle 
prime poteva sembrare una scelta non solo obbligata, ma necessaria e 
persino opportuna -  ha di fatto complicato grandemente la possibilità di 
venire a capo di una comprensione dei sacramenti che potesse risultare 
piena, adeguata ed efficace2.

Di fatto, il sorgere della «antropologia» indica ancor oggi una nuova 
possibilità di comprensione dell’uomo, indipendentemente da ogni 
esplicita ipotesi trascendente o teologica. Ma proprio questa esclusione 
a priori di una trascendenza determinata può anche permettere -  parados­
salmente -  la riscoperta di strutture determinate della immanenza sacra­
mentale3.

Proprio così, attraverso questo passaggio doloroso -  che senz’altro è 
risultato fonte di autentiche sofferenze teologiche ed ecclesiali -  e grazie 
alle scienze umane (di cui fanno parte anche la storia, la filologia, la 
archeologia... non dimentichiamolo), il rito liturgico ha potuto essere re­
integrato nel fondamento della rivelazione e della fede, e la scienza litur­
gica ha potuto integrare e correggere il sapere dogmatico.

-  D’altro canto, con la consapevolezza della insostenibilità di questa 
opposizione, il bisogno di comprendere i sacramenti come intreccio ori­
ginario di teologia e antropologia ha spinto gli studiosi ad inventare una 
nuova disciplina! La liturgia, in effetti, in quanto «scienza liturgica», na­
sce fin dall’origine da una domanda non soltanto «storica», o «filologi-

2 In ambito sacramentario non è certo possibile ammettere con troppa tranquillità che 
una nozione scientifica dì rito (maturata in ambito antropologico soltanto nell’ultimo se­
colo) possa imbrigliare il discorso teologico fin dal principio, costringendolo entro le pro­
prie categorie. La teologia per essere davvero libera e critica, deve essere essenzialmente 
libera da presupposti. Ma nessuno può negare che questa istanza, per sé non solo giusta 
ma anche necessaria, affinché la teologia possa essere e restare se stessa, corra anche un 
grande rischio proprio nel fare della istanza teologica un che di immediato. Perduta una 
mediazione storica, civile, culturale, essa teologia si costituisce immediatamente come un 
sostitutivo di quella mediazione perduta. E questa è, in altro modo, una forma di rischiosa 
immanentizzazione del teologico.

3 Ciò è evidente quando si consideri a fondo il fatto che il significare del segno sa­
cramentale (ossia dei simboli rituali e dei riti simbolici che lo costituiscono) non è riduci­
bile al suo significato; il suo versante antropologico non è sostituibile con il suo signifi­
cato teologico. Anzi è peculiare del sacramento di poter essere teologicamente rilevante 
solo come perfetta sintesi di antropologia e teologia. Per un approfondimento di questo 
tema cf G. Bonaccorso, Introduzione allo studio della liturgia, EMP-Abbazia S. Giusti­
na, Padova 1990, 121 ss. Molto utile è anche, dello stesso autore, la voce Linguaggio, in 
Teologia, edd. G. Barbaglio - G. Bof- S. Dianich, San Paolo, Cinisello B., 2002, 837-864.



42 / Andrea Grillo

ca», ma anche «pastorale», «spirituale» e «sistematica». Nei suoi più im­
portanti rappresentanti di inizio XX secolo troviamo sorprendentemente 
un forte interesse per una sintesi teologica, integrata dalle scienze umane 
e derivata dalla liturgia: senza una tale sintesi, essi ritenevano inutile tutto 
il lavoro storico e filologico. Per questo, se oggi riconsideriamo con at­
tenzione gli inizi di questa nuova forma di «teologia dei sacramenti», ve­
diamo che essa è sorprendentemente caratterizzata da una grandissima 
apertura -  presente in Festugière, in Casel, in Guardini, ma già anche in 
Guéranger -  nei confronti delle «nuove scienze»4! E il motivo sta proprio 
nella esigenza culturale ed epocale di dover recuperare una nuova sintesi 
tra teologia e antropologia, ossia in una nuova coscienza del rapporto tra 
tradizione e novità, tra autorità e libertà. Tale sintesi comporta proprio il 
dover ripensare radicalmente che cosa significa «forma visibile della gra­
zia invisibile». Ossia restaurare i diritti della visibilità, della materialità, 
della sensibilità del sacramento! E non è affatto un caso che tutti questi 
teologi della liturgia insistano proprio su questo versante «visibile» e 
«sensibile» del sacramento.

2. «Antropologia» si dice in molti modi

Vi è allora una sorta di ambiguità di fondo, con cui comprendiamo 
meglio il movimento liturgico come un tentativo di risposta alla «que­
stione liturgica», che nasce proprio dall’intreccio di quattro livelli pro­
blematici della modernità. In certo modo, proprio questo «intreccio» ci 
consente di chiarire meglio le ambizioni e i limiti della «visione antropo- 
logica» di cui i sacramenti cristiani hanno bisogno nella tarda modernità 
(o post-modernità che dir si voglia). Proviamo ad analizzare tali accezioni 
di «antropologia» una per una, proprio per districare la matassa che le le­
ga tra loro e che ci impedisce di comprenderle, facendoci correre il ri­
schio di sfigurare irrimediabilmente le intenzioni originarie del movi­
mento liturgico:

-  vi è anzitutto il radicale progetto di rilettura immanente dell’umano, 
per la quale la «antropologia» rappresenta una nuova forma di sapere, che

4 Cf A. Grillo, La nascita della liturgia nel XX secolo. Saggio sul rapporto tra Mo­
vimento liturgico e (post-Modernità), Cittadella, Assisi 2003, 47-72.



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 43

si separa da ogni ipotesi di riconduzione dell’uomo alla trascendenza, e 
pensa l’uomo in una radicale autonomia e il cui motto potrebbe essere 
«l’uomo si spiega (soltanto) da sé». Nella sua versione più antica (Feuer­
bach) o più moderna (i «maestri del sospetto»: Marx, Nietzsche, Freud), 
tale prospettiva risulta legata drammaticamente ad una tradizione teologi­
ca (protestante/liberale) e fonda teoricamente la stessa possibilità di una 
«antropologia culturale» radicale;

-  vi è poi il tentativo di recuperare un senso teologico dell’antro­
pologico, proprio contro l’immanentismo delle nuove scienze e filosofie 
che abbiamo visto al punto precedente. La «antropologia» è la rivendica­
zione metodica di una trascendenza immanente alla dimensione «umana», 
che determina un forte interessamento a tutto ciò che di umano riguarda 
la teologia; in questo caso «antropologia» indica che l’uomo supera infi­
nitamente l’uomo (Pascal) e che, perciò, deve essere compreso nella pro­
fondità del suo essere;

-  vi è inoltre la ricerca del senso antropologico del teologico, contro il 
razionalismo e l’intellettualismo della teologia manualistica, controversi- 
stica e neo-scolastica; in questo caso «antropologia» indica un ambito di­
satteso da una teologia chiusa su di sé e, perciò, contraddittoria. Antro­
pologia -  e persino «antropocentrismo» -  cominciano ad indicare non più 
l’errore irrimediabile, ma la corretta lettura di una teologia cristiana. Lo 
stesso fatto che la voce «Anthropozentrich» del «Lexicon ftir Theologie 
und Kirche» sia passata dalle 11 righe del 1930 alle tre pagine del 1957 
(sostantivata in «Anthropozentrik» da K. Rahner) indica qualcosa di ve­
ramente importante5;

-  vi è, infine, la riabilitazione della genealogia liturgico-sacramentale 
della fede, contro ogni raffigurazione del rito o come «protestado fidei» o 
come «sentimento vitalistico». In tal caso la «antropologia» è una forma 
di riconsiderazione della fonte rituale della rivelazione e della fede. In 
questa sua ultima accezione, la antropologia e le scienze umane sono 
l’organo mediante cui recuperare l’integralità di un «pensiero totale» (Ca- 
sel) o l’atteggiamento giusto (e la «forma di vita») per accedere allo spi­
rito della liturgia (Guardini).

5 C f A. A ngenendt, Liturgik und Historik. Gab es eine organi sche Liturgie- 
Entwicklung? (Quaestiones Disputatae, 189), Herder, Freiburg - Basel - Wien 2001, 104.



44 / Andrea Grillo

Ora, se antropologia «si dice in molti modi» e significa ad un tempo 
queste quattro diverse referenze -  ossia, un nuovo metodo delle scienze 
umane (a), una duplice lacuna del metodo teologico classico (b-c), e un 
elemento qualificante della esperienza celebrativa cristiana (d) -  allora è 
chiaro che non è semplice recuperarne pienezza di senso ed equilibrato 
sviluppo nel quadro delle esigenze di sintesi che la teologia dei sacra­
menti deve fornire.

Vorrei però suggerire qui una serie di avvertimenti per il lavoro teolo­
gico di oggi, se esso vuole davvero recepire l’insegnamento più vitale ed 
efficace che il movimento liturgico e la svolta antropologica hanno sa­
puto suggerire alla teologia conciliare e postconciliare.

La dimensione antropologica

Pur essendo dimensione originaria del sacramento celebrato, non è 
qualcosa che si aggiunga successivamente ad una considerazione «pura­
mente teologica» del sacramento, ma ne è struttura fondamentale, che nel 
mondo tardo o post-moderno può essere recuperata soltanto attraverso 
una coscienza affinata dai metodi delle scienze umane. Qui, per una 
scienza liturgica, diviene evidente che non è possibile considerare le 
scienze antropologiche soltanto come «ausiliarie», poiché esse -  a co­
minciare dal contesto tardo-moderno -  partecipano necessariamente al

s

chiarimento teologico del sacramento. E una cattiva teologia -  e una pes­
sima antropologia -  quella che pretende di distinguere a priori tra teologi­
co e antropologico. Se analizziamo uno dei tentativi più recenti di ripren­
dere questa avvincente problematica6, osserviamo che proprio il rapporto 
tra teologia e antropologia viene impostato secondo una subordinazione 
quanto meno «sospetta». Infatti, una delle tesi centrali dell’articolo di 
Messner riconosce la necessità per la scienza liturgica di aprirsi al dialogo 
con le scienze umane, proprio per «dar conto» della dinamica simbolica 
che la struttura7. Così essa può avere ad oggetto non semplicemente il ri­
to, ma la fede che si esprime e si sperimenta nel rito. Tuttavia in questo

6 Mi riferisco allo studio di R. M essner, Was ist systematische Liturgiewissenschaft, 
« Archi v fiir Liturgiewissenschaft», 40 (1998), 257-274.

7 La tesi n. 6 suona infatti: «Die systematische Liturgiewissenschaft als Erschliessung 
einer symbolische Handlung steht in Dialog mit anderen Weisen und Wissenschaften, 
Symbole su verstehen» (R. M essner, Was ist systematische Liturgiewissenschaft?, 270).



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 45

«dialogo» notiamo anche l’emergere di una certa insensibilità per il rap­
porto tra fenomeno e fondamento, che mi pare chiaramente attestata dalla 
collocazione strutturale del rapporto con le scienze umane «in un secondo 
passo», come se la questione liturgica non fosse sorta proprio perché 
c’era bisogno di un’altra «mens» per poter scorgere che l’azione simboli- 
co-rituale era fenomenologicamente e fondamentalemente rilevante per la 
teologia «nel suo primo passo»8. La questione non è quella di sovrapporre 
una normatività antropologica, psicologica, sociologica a ciò che è 
l’esperienza teologica del simbolo rituale -  questo sarebbe davvero un 
fatto grave e persino «irrimediabile» -, ma piuttosto si tratta di ricostruire 
la possibilità che il fenomeno della «azione liturgica» possa essere fon­
damentale per l’atto della fede. Per questa impresa una «secondarietà» 
delle scienze umane costituisce un modo di negare -  nel fondo -  la «que­
stione liturgica» stessa e perciò di perdere il raccordo con l’interesse più 
autenticamente «teologico» del movimento liturgico.

Il riduzionismo antropologico

V

E la riduzione che del rito propongono le singole discipline antropolo­
giche. Ognuna di esse costringe il suo «oggetto» all’interno del proprio 
metodo particolare. Di fatto, la questione del metodo rappresenta la sfida 
che la antropologia lancia alla teologia. E lo fa non soltanto contrappo­
nendo un metodo della immanenza ai metodi della trascendenza -  un 
metodo «sperimentale» ad un metodo «metafisico», un metodo degli «ef­
fetti» ad un metodo delle «cause» -  ma soprattutto portando alla luce una 
immanenza nuova e sorprendente, di cui la teologia classica poteva non 
parlare, presupponendone ovviamente l’esistenza, ma di cui la teologia

8 È molto interessante notare come Messner adotti in fondo una visione di «reciproca 
esclusione» tra teologia e scienze umane. Non solo egli afferma che per una scienza 
sistematica della liturgia che voglia intendersi come teologia «haben die Human- 
wissenschaften... nicht konstitutiven oder gar normativen Charakter, sondern sind 
Hilfwissenschaften» (Was ist systematische Liturgiewissenschaft, 271), ma ritiene che 
debba valere un principio di reciproca esclusione: «Wie die Theologie nicht konstitutiv 
fiir die Religionswissenschaften ist, so auch umgekehrt die Religionswissenschaften (und 
das gilt fiir alle Human- und Kulturwissenschaften) nicht fiir die Theologie» (Ibidem, nota 
49). È proprio questa reciproca esclusione del «fondamento» a costituire ciò che i padri 
del movimento liturgico hanno sollevato come problema. E mi pare che anche oggi sia 
utile lavorare soprattutto in questa loro stessa direzione.



46 / Andrea Grillo

tardo-moderna e contemporanea non può non tenere (e dare) conto. Un 
metodo sbagliato può sempre svelare un oggetto non considerato. Per la 
teologia, la critica del metodo (che giustamente deve rivolgere alle scien­
ze umane) non implica la risoluzione definitiva della questione dell’og­
getto9.

Vi è dunque, nella relazione tra «scienze umane» e «teologia», non 
soltanto una «questione del metodo», ma anche una «questione del­
l’oggetto». Mi pare che qui emerga molto bene il senso stesso della ne­
cessità di un ruolo insuperabile per la «visione antropologica»: essa af­
fonda le sue radici nella inseparabilità tra metodo e oggetto. Nella azione 
liturgica, infatti, «il sapere è interno al suo oggetto, con la conseguenza 
che il modo della riflessione teologica viene elaborato, almeno in parte, 
all’interno, e quindi, secondo il modo della prassi liturgica: il metodo 
(teologico) è interno all’oggetto (liturgico)»10. Ogni forma di «riduzione» 
comporta la rottura di questo equilibrio tra metodo e oggetto: quando un 
approccio sistematico, storico o antropologico impone al proprio oggetto 
un metodo difforme da esso, allora si ha un pericoloso «riduzionismo»: 
né vale ad evitarlo una forte distinzione tra «scienza» e «teologia», poi­
ché essa oppone diametralmente proprio quel binomio (ragione/fede) che 
la scienza liturgica ha il compito di riconoscere come riconciliato. Il cor­
rettivo necessario ad evitare questo pericolo è l’equilibrio tra «dato» e 
«interpretazione», tra «testo» e «contesto», nel quale la scienza liturgica 
si fa aiutare dal rigore del metodo fenomenologico11 e dal prudente in­
treccio di «bricolage» e «pendolarismo»12.

9 Per questo, accanto ad un riduzionismo antropologico, dobbiamo riconoscere resi­
stenza di un riduzionismo teologico, che consiste proprio nel disattendere la «sporgenza» 
e la «ulteriorità» dell’oggetto, garantendosi soltanto una coerenza quanto al metodo. Così, 
potremmo dire, la antropologia cade in «riduzioni» anche quando è corretta e coerente, 
mentre in teologia la «riduzione» dipende quasi sempre dal prevaricare del metodo 
sull’oggetto. Di qui, anche, la curiosa conseguenza per cui le scienze antropologiche non 
possono mai dubitare della propria coerenza, mentre le scienze teologiche dubitano sem­
pre della loro coerenza tra metodo e oggetto. Ma se l’antropologo o il sociologo può esse­
re tranquillamente riduzionista, il teologo non può mai permetterselo. Una mezza verità 
per l’antropologo è sempre un piccolo successo, mentre per il teologo resta pur sempre 
una forma di grave scacco.

10 G. BONACCORSO, I principali orientamenti dello studio della liturgia, in E. Carr 
(ed.), Liturgia opus Trinitatis. Epistemologia liturgica (= Studia Anselmiana 133, Ana- 
lecta liturgica, 24) Centro Studi S. Anseimo, Roma 2003, 95-121, 97.

11 Cf Bonaccorso, o. c., 118-119.I ̂“ Cf S. Maggi ani, Epistemologia liturgica. Come studiare l ’azione rituale?, in E. 
C arr, Liturgia opus Trinitatis, 153-186.



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 47

Interrogativi di fondo

Ci chiediamo, allora: Che cosa vuol dire «cominciare da Cristo», co­
minciare dalla «Chiesa», da «Dio», dalla teologia, piuttosto che dall’uo­
mo, dalla società, dal simbolo o dalla antropologia? Si deve cominciare 
da una nozione scritturistica o da una parola? dalla dogmatica o da un 
«dato storico»? O non è piuttosto l’atto liturgico il principio di intreccio 
dal quale poter poi assumere prospettive antropologiche e/o teologiche? 
Non vi è, pur sempre, una differenza tra «principio» e «inizio»? Qui vedo 
profilarsi una duplice tendenza, che deve essere compresa bene per giusti­
ficare appieno il ruolo e la funzione di una visione antropologica dei sa­
cramenti.

Le scienze umane, come abbiamo visto, possono aiutare la teologia a 
ricostruire la base simbolico-rituale del proprio «sapere della fede». Gra­
zie ad esse, il rito del culto può tornare ad essere un «dato» originario, un 
principio elementare di relazione e di espressione, di manifestazione e di 
esperienza della vita cristiana e del Dio che si rivela11 * 13.

Ma le scienze umane (la filologia o la storia, la psicologia o la etnolo­
gia) non conoscono mai «puri dati», cioè non sono mai completamente 
a-teologiche, a-valutative, indifferenti. Così non vi sono metodi neutri 
che conducano alla conoscenza teologica, ma metodiche complesse che 
ricostruiscono sfere di esperienza, pratiche simboliche, azioni fondanti. 
Come non si può fare teologia senza utilizzare le scienze umane, così non 
si possono «conoscere le fonti» senza una prospettiva teologica, senza 
una precomprensione dell’oggetto come sensato, orientato, interpretato14.

11' Su questo punto segnalo il dibattito tra M. AUGÉ (La ricerca del senso e del valore 
del rito. Una problematica attuale, in «Lateranum», 66, 2000, 373-383) e chi scrive (A. 
Grillo, Il senso della ricerca liturgico-sacramentale sul valore del rito. In dialogo con 
Matías Auge intorno alla «Scuola Padovana di Liturgia», in «Ecclesia Orans», 19, 2002,
139-146).

14 Mi pare che alla luce di quanto abbiamo detto possa essere considerato obiettiva­
mente quanto scrive E. Mazza a proposito dell’oggetto e del metodo della scienza liturgi­
ca: «La «liturgia» non studia il rito secondo le interpretazioni che provengono dalla teolo­
gia, diversamente lo studio sarebbe inutile, si tratterebbe di aggiungere qualche corollario 
a ciò che già è saputo. La scienza liturgica è autonoma e si occupa del rito concretamente 
esistente, non del rito già interpretato in modo teologico. Il rito della celebrazione cristia­
na, dunque, va considerato in sé e per sé, come dato: un dato che si impone, prima e al di 
là di ogni interpretazione» (E. M azza, Liturgia e metodo storico. Un esempio significati­
vo: il caso dell’epiclesi eucaristica, in «Rivista Liturgica», 88, 2001, 419-438, qui 420). 
Qui è evidente che la benefica funzione del «dato presupposto» non può essere giocata



48 / Andrea Grillo

Dobbiamo però affrontare ora brevemente un ulteriore snodo della no­
stra questione, ossia il rapporto tra liturgia/sacramenti e diversi aspetti 
della «svolta antropologica».

3. Caratteristiche della «prima» e della «seconda» svolta antropologica

Pare che nella teologia del XX secolo sia stata indicata con il termine 
«svolta antropologica» una sorta di grande riconciliazione tra il sapere 
teologico e il sapere antropologico, tra Chiesa e modernità. Come ho 
detto prima, infatti, con il sorgere del sapere antropologico in tutta la sua 
autonomia, si era creata, a partire dal XIX secolo, una forte contrapposi­
zione tra i due ambiti, tanto che, per salvaguardare le ragioni di una inter­
pretazione teologica del reale, si era costretti ad escludere e a condannare 
le interpretazioni antropologiche concorrenti.

Con la svolta antropologica pareva che si fosse trovato un nuovo 
equilibrio, senza condanne preconcette tra i due ambiti. Attraverso di essa 
la riconciliazione tra fede e ragione avveniva riabilitando -  in vari modi -  
il polo soggettivo, interiore, libero, trascendentale, individuale, espe- 
rienziale, simbolico, «anonimo» della tradizione. Tutti questi termini 
cominciavano a non suonare più come sinonimo di tradimento della fe­
de, di declino della Chiesa, di errore nella ortodossia, di «modernismo», 
ma entravano vitalmente nella espressione migliore e più autentica della 
vita cristiana.

Dobbiamo dire, però, che la scienza liturgico-sacramentale ci riserva a 
questo proposito una interessante sorpresa. In essa, infatti, possiamo sco­
prire che -  già dagli anni 10-20 del XX secolo -  si denotava la presenza 
di una «seconda svolta antropologica». Questa svolta -  affine alla «pri­
ma», ma diversa per fonti e priorità -  recuperava anch’essa il significato 
antropologico della fede, ma lo faceva riscoprendo il ruolo della esterio­
rità, della comunità, della alterità, della autorità per la interiorità, per la 
individualità, per la identità e per la libertà. È anch’essa preoccupata di 
un raccordo tra «fede» e «ragione», ma inverte le priorità e cambia le 
fonti: procede dall’esteriore all’interiore, e si fonda su una tradizione non

contro, bensì a favore, di una interpretazione teologica. Altrimenti si ricadrebbe in una 
strana alleanza tra Illuminismo e Romanticismo (cf la lucida denuncia di G. Bonac- 
CORSO, o. c., 100, nota 8) con molte conseguenze paradossali.



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 49

metafisica, ma orientata dalle nuove scienze umane, religiose e fenome­
nologiche15.

In essa vediamo le premesse di un fenomeno che, a partire dagli anni 
80, ha investito anche altri settori della teologia post-conciliare. Ossia il 
superamento dei residui intellettualistici che accomunano in modo ancora 
troppo accentuato la teologia classica e la teologia della prima svolta an­
tropologica. Rispetto a questo intellettualismo fondamentale, la teologia 
liturgica ha rivendicato un interesse molto più forte per dinamiche «fe­
nomenologiche», «totali», «primitive», che assumono l’uomo non anzi­
tutto come intelletto e come volontà, ma come «ratio et manus», come 
«sensus et tactus», come «animale simbolico e rituale».

Scopriamo, così, che è stata proprio la ricerca sui sacramenti promossa 
dal versante liturgico, a portare alla luce gli stessi limiti di una «svolta 
antropologica» che aveva assunto un modello di uomo (credente e cri­
stiano) ancora troppo dipendente da una stilizzazione intellettualistica 
della tradizione trascendentale e idealistica. La «seconda svolta antropo- 
logica», invece, assume seriamente la sfida della «svolta linguistica» e 
l’orientamento «verso le cose stesse» della fenomenologia, utilizzando 
queste ipotesi per «rileggere» l’esperienza di fede a partire dalla celebra­
zione liturgica.

4. La elaborazione di una lettura del sacramento «in genere ritus»

Un recentissimo articolo del noto liturgista G. Lukken, dell’Università 
di Lovanio, porta alla luce un ulteriore significato della «antropologia» 
per la scienza liturgico-sacramentale. Mi pare che considerare questa pro-

15 Per questo credo che alla contrapposizione tra «svolta antropologica» e «svolta 
teologica» (ad es. proposta da M. Kunzler, La liturgia a ll’inizio del terzo millennio, in R. 
Fisichella (ed.), Il Concilio Vaticano II. Recezione e attualità alla luce del giubileo, San 
Paolo, Roma 2000, 217-231) nello studio della liturgia -  che rischia di disattendere questa 
intenzione originaria del movimento liturgico -  sia bene sostituire la dialettica tra «prima» 
e «seconda» svolta antropologica. In questo caso, infatti, risulta più chiaro un duplice 
guadagno. È più facile riconoscere non soltanto che entrambe le svolte sono teologiche, 
ma che entrambe fanno i conti radicalmente con la antropologia. Nell’altra rappresenta­
zione, invece, si tende a pensare che Rahner sia un «semplice» antropologo e che Casel, 
invece, sarebbe un «teologo». Ma questo, come è evidente, risulta non solo ingiusto verso 
i due teologi, ma anche incapace di cogliere la domanda antropologica con cui la teologia 
del XX secolo ha dovuto confrontarsi, in modo particolare nel movimento liturgico.



50 / Andrea Grillo

spettiva in conclusione ci aiuti a non perdere la originalità del punto di 
vista «cattolico» sulla questione.

Infatti la originalità di questa ricostruzione della nostra questione non 
ci nasconde il problema più importante e delicato, interrogandosi così:

«la question est de savoir si l’approche anthropologique du rituel ne se réa- 
lise pas ou dépens de l’identité chrétienne»16.

Egli riscontra allora due tendenze all’interno della teologia della litur­
gia e dei sacramenti:

-  la prima tendenza rappresenta l’aspirazione a collocare l’esperienza 
sacramentale cristiana in una certa continuità con l’esperienza rituale 
umana. Essa, da questo punto di vista, riprende in modo originale la ten­
denza classica della teologia scolastica, ed è una sorta di «métamorphose 
de la pensée métaphisique traditionelle» che ha giocato un ruolo così im­
portante nella teologia sacramentale cattolica. Essa si concentra in tre in­
dirizzi: quello antropologico-trascendentale, quello fenomenologico-sim- 
bolico e quello dei «Ritual Studies»;

-  la seconda tendenza, invece, di origine essenzialmente protestante, 
ha bisogno di collocare la «rottura» con la storia «a monte» e quasi «a 
priori» rispetto all’evento liturgico. Per usare immagini oggi assai in­
fluenti, si tratta di opporre l’azione di Dio all’azione dell’uomo (l’unica 
azione della eucaristia sarebbe la «oratio»: Ratzinger), di assumere la 
«katabasi» prima che la «anabasi», per affermare una «svolta teologica» 
al posto di una «svolta antropologica» (Kunzler).

Per G. Lukken, insomma, la «seconda svolta antropologica» -  termine 
che egli non utilizza -  consiste nel divenire coscienti che non vi è un cri­
terio previo rispetto all’azione liturgica, che è il luogo proprio in cui 
-  mediante una esperienza rituale e un linguaggio simbolico -  avviene 
quella rottura, quella inversione, quella interruzione che permette di sco­
prire al fondamento dell’azione dell’uomo l’azione di Dio, senza poter 
mai separare azione di Cristo e azione della Chiesa.

Valorizzando questa intuizione di G. Lukken, possiamo allora affer-

16 G. Lukken, L'«autre coté» du rituel humain: reconsidération à partir de la 
phénoménologie et la sémioticiue sur des couches anthropologiques et théologiques dans 
le rituel chrétien, in «Questions Liturgiques», 83, 2002, 68-91, qui 68.



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 51

mare che il compito di una «visione antropologica dei sacramenti» rap­
presenta oggi una questione decisiva per poter ristabilire la continuità con 
la tradizione classica di teologia sacramentaria, ma valorizzando appieno 
le nuove scoperte del movimento liturgico, che ha precisamente riaperto i 
canali di accesso alla pienezza dell’evento sacramentale, uscendo dalle 
«secche» di un progressivo intellettualismo e razionalismo, che aveva 
perduto il «rito» come presupposto efficace di ogni esperienza della ri­
velazione e della fede, e quindi anche di ogni seria teologia del sacra­
mento e della liturgia cristiana. In sintesi, ciò significa che:

-  i sacramenti e la liturgia non sono il luogo conclusivo del sapere 
teologico, il punto di arrivo di un «sapere» pre o a-liturgico. Ciò è ormai 
acquisito anche dai settori in apparenza più impermeabili a tale logica: si 
ritiene anche nel pensiero non cattolico che la analogia della teologia sia 
originariamente legata alla dossologia (Pannenberg - Wainwright), che il 
culto rituale sia «cooriginario» al culto spirituale (Jtingel);

-  i sacramenti e la liturgia non sono neppure il luogo di esercizio di 
competenze meramente storiche, filologiche e archeologiche (che pure 
restano anch’esse scienze umane e conoscenze necessarie), poiché tale 
interesse per il «contenuto» dei riti, rischia di dimenticare che il nuovo 
interesse tardo-moderno ha avuto la sua origine nella «crisi della espe­
rienza rituale» del cristiano del XIX-XX secolo;

-  i sacramenti e la liturgia hanno certamente bisogno di un ressource- 
ment, che però va inteso non solo come «ritorno alle fonti», ma anche -  e 
forse soprattutto -  come «ritorno della liturgia al suo ruolo di fonte». Co­
sì, riscoprire la liturgia come «fons» -  «Motu proprio Tra le sollecitudi­
ni», 1903; Sacrosanctum Concilium, n. 10, 1963, e oggi, nel 2003, ad un 
secolo da quell’inizio... -  implica una grande operazione culturale, antro­
pologica e teologica, che sappia mirare a riscoprire e a riproporre il pre­
supposto rituale della fede, che riesca a guardare di nuovo al «mondo 
della vita» come presupposto ad un certo «sapere della vita». Il ressour- 
cement liturgico è perciò anche sempre ed anzitutto ressourcement antro­
pologico. Solo così la teologia del rito cristiano può tornare all’altezza del 
proprio compito.



52 / Andrea Grillo

5. Conclusione: la «triplice lettura» di una parabola buddista: 
l’elefante e i ciechi, la verità e l’apparenza.

Alla fine del nostro percorso vorrei soltanto sollevare un’ultima que­
stione, tornando così al problema iniziale: 1’«antropologia» è una forma 
di «cecità» o è, invece, una sorta di «profezia», addirittura una modalità 
della «divinazione»? Con altre parole possiamo chiederci: la «visione an­
tropologica» ci permette davvero di vedere qualcosa, oppure ci assicura 
soltanto una apparenza ingannevole e illusoria, magari comoda e imme­
diata, ma anche profondamente distorta, unilaterale ed erronea?

Proprio qui sono tentato di concludere facendomi aiutare dalla triplice 
lettura di una stessa parabola. Mi muoverò soltanto in terra di Francia; 
anzi, resterò sempre a Parigi, cominciando col rievocare una famosa con­
ferenza tenuta pochi anni fa, nel 1999, alla Sorbonne, dal Card. Joseph 
Ratzinger17. Proprio all’inizio del testo egli dice così:

«L’uomo contemporaneo può riconoscersi molto bene nella parabola 
buddhista dell’elefante e dei ciechi. Un giorno, un re nel nord dell’India 
riunì tutti i ciechi della città. Poi fece passare davanti ad essi un elefante. 
Lasciò che alcuni ne toccassero la testa, dicendo loro che si trattava di un 
elefante. Altri riuscirono a toccarne l’orecchio o la zanna, la proboscide, la 
zampa, il sedere, i peli della coda. E, a seconda della parte che essi avevano 
toccato, risposero: è come una cesta intrecciata... come un vaso... come un 
vomere... come un deposito... come un pilastro... come un mortaio... come 
una scopa. Poi si misero a discutere gridando: l’elefante è così, no così... si 
gettarono l’uno sull’altro e fecero a pugni, mentre il re si divertiva»18.

Per Ratzinger questa parabola mostra bene la sua somiglianza con la 
disputa contemporanea sulle religioni. In questa disputa la reciproca 
esclusione tra verità e religione viene superata dal cristianesimo, che, 
come continua Ratzinger

«... ha avuto i suoi precursori nell’ambito della razionalità filosofica e 
non in quello delle religioni»19.

E poi conclude con queste affermazioni:

«La fede cristiana non si basa sulla poesia o sulla politica, le due grandi 
fonti della religione, ma sulla conoscenza. Essa venera quell’Essere che si

17 Si tratta di J. Ratzinger, Verità del cristianesimo?, in «Il Regno», 45, 2000, 190-195.
18 J. Ratzinger, o . c., 190.
19 J. Ratzinger, o. c., 192.



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 53

trova a fondamento di tutto ciò che esiste, il «vero Dio». Nel cristianesimo 
la razionalità divenne religione, e non più sua avversaria. Stando così le co­
se, il cristianesimo, comprendendo se stesso come vittoria della demitolo- 
gizzazione, vittoria della conoscenza e con essa della verità, dovette neces­
sariamente considerarsi come universale ed essere portato a tutti i popoli: 
non come una religione particolare che ne reprimeva delle altre, non come 
una sorta di imperialismo religioso, ma piuttosto come la verità che rende­
va superflua l ’apparenza»20.

L’apparenza è «dissolta» dalla verità. I ciechi restano ciechi e l’ele­
fante viene visto solo dai vedenti.

Ma 50 anni prima, Paul Claudel, su una prima pagina del «Figaro litté- 
raire» del 1948, ci presentava un’altra versione di questa «parabola». Ec­
co le sue parole di allora:

«Esiste una stampa giapponese che raffigura un elefante circondato da 
ciechi... Il primo abbracciando una gamba dice: «è un albero». «È vero», 
dice il secondo, che ha scoperto le orecchie, «queste sono le foglie». 
«Niente affatto», dice il terzo, facendo scorrere la mano sui fianchi, «è un 
muro!» «È una fune» grida il quarto afferrando la coda. «È un tubo» ri­
sponde il quinto che ha a che fare con la proboscide... Così è anche la no­
stra Madre, la Santa Chiesa cattolica, che dell’animale sacro possiede la 
stazza, l’andatura e il temperamento bonario, per non parlare della doppia 
difesa in puro avorio che gli esce dalla bocca. La posso vedere con i quattro 
piedi immersi nelle acque, provenienti direttamente dal paradiso, che con la 
proboscide spande copiosamente su di sé per battezzare il suo enorme 
corpo»21.

Com’è evidente, questa lettura della parabola è assai diversa dalla 
prima, poiché coglie Vapparenza non come altro dalla verità, ma come 
apparire della verità. Qui 1’«antropologia» è la possibilità non di essere 
ciechi, e neppure di essere «vedenti» nel senso della scienza, bensì di co­
gliere ciò che «supera» la realtà, l’elefante come animale «sacro» e come 
immagine ricca e monumentale della stessa Chiesa.

E, tuttavia, questo non basta ancora: giungiamo alla terza «lettura», 
con la quale restiamo a Parigi, nello stesso anno 1948, ed ascoltiamo 
Maurice Merleau-Ponty commentare alla radio il testo di Claudel, pochi 
giorni dopo averlo letto sul giornale. In questione vi è la possibilità che la

20 J. Ratzinger, o . c., 192.
21 P. Claudel, Interroge les animaux, in «Figaro littéraire», 129/3, 1948, 1.



54 / Andrea Grillo

«antropologia moderna» sappia rappresentare il risveglio del mondo per­
cepito. Con essa, dice Merleau-Ponty,

«Impariamo a vedere nuovamente il mondo attorno a noi da cui ci era­
vamo distolti nella convinzione che i nostri sensi non potessero insegnarci 
nulla di valido e che solo un sapere rigorosamente oggettivo meritasse di 
esser preso in considerazione... In un mondo così trasformato non siamo 
soli, e non siamo soltanto tra uomini. Questo mondo si offre anche agli 
animali, ai bambini, ai primitivi, ai pazzi, che lo abitano a modo loro e che 
coesistono con esso»22.

È proprio la possibilità di valorizzare animali, bambini, primitivi e 
pazzi la via «fenomenologica» per fare un discorso fedele alla «res», per 
andare «verso le cose stesse», per incontrare davvero il mondo!

In conclusione possiamo chiederci: come mai Festugière, Casel, 
Guardini, si sono tanto interessati alla natura, al gioco, al pensiero primi­
tivo, alla «diversa» e «trasgressiva» razionalità del mistero simbolico- 
rituale del culto, se non per recuperare proprio questa «forma di vita» che 
è presupposta dalla nostra teologia e che è quasi la «condizione di possi­
bilità» del nostro vedere? Non è stata proprio, per loro, questa scoperta 
degli animali, dei bambini, dei primitivi e dei pazzi una sorprendente 
forma di «visione» e di «profezia»?

E allora non sarà forse che noi, credendo di vedere, in realtà siamo 
ciechi e che invece sapendo di essere ciechi possiamo sperare di vedere? 
Non sarà forse che solo ammettendo il valore originario della «visione 
antropologica» possiamo evitare una forma di «cecità teologica» partico­
larmente grave proprio nei sacramenti e nella liturgia? Non sarà forse che 
la «antropologia», intesa in questo senso, possa liberarci da quell’an­
tropocentrismo, che invece, proprio la teologia intellettualistica rischia 
continuamente non di smentire, ma di confermare, anche contro le sue 
migliori intenzioni e produzioni?

E non sarà proprio la ammissione delle molte cecità antropologiche 
che possa darci -  a modo suo e nei suoi limiti -  la via più sicura verso 
l’unica vera visione, che la rivelazione e la fede garantiscono, non contro, 
ma a favore della antropologia?

Credo che oggi noi non avvertiamo abbastanza l’imbarazzo di fronte a 
queste tre interpretazioni della stessa parabola e in tal modo non sappia­
mo più come rispondere alla domanda fondamentale e fatale: ma nella

2_ M. Merleau Ponty, Conversazioni, 43-44.



La «visione antropologica» e la teologia della liturgia / 55

parabola buddista, noi chi siamo? siamo forse i ciechi? oppure siamo de­
gli spettatori esterni alla parabola? o, forse, siamo addirittura l’elefante?

Di una cosa, però, sono sicuro: che non possiamo più contentarci sol­
tanto della lineare serietà della prima spiegazione rigorosamente intellet­
tualistica, che non possiamo affatto ignorare la ironica e simbolica pro­
fondità della seconda delucidazione e, soprattutto, che non possiamo fare 
a meno della sorprendente ricchezza fenomenologica della terza esegesi.

Se «visione antropologica» vuol dire tre cose -  corrispondenti a tre 
«dimensioni» e «stadi» dell’uomo -  come:

-  l’apparenza nemica della verità pensata come sostanza, (l’adulto)
-  l’apparire sorprendente della verità rivelata (il bambino)
-  la festa corporea e sensibile per la verità percepita (l’animale)

credo che una explicatio sacramenti oggi non possa fare a meno di nes­
suna di queste tre «visioni antropologiche», cioè visioni di un uomo che, 
da adulto, sa ricordare di essere ancora bambino e animale, primitivo e 
pazzo. E proprio questo dovrebbe garantire alla teologia di essere nella 
«verità» e all’apparenza di essere non una illusione, ma proprio un «appa­
rire del vero», «una verità eterna che appare nella storia», un «sacra­
mento», la Chiesa, Gesù Cristo: appunto una «forma visibile della grazia 
invisibile».

Tuttavia, per maturare una coscienza così articolata, la svolta antro­
pologica deve uscire dalle proprie astrazioni, deve farsi più «fenomeno- 
logica» e attingere ad orizzonti più ampi di quelli del pensiero trascen­
dentale o post-idealistico. Proprio all’approfondimento di questi orizzonti 
teoretici sarà dedicato il prossimo capitolo.



.

:

-Ö 5

>»



Capitolo terzo

Liturgia, filosofia e seconda svolta 
antropologica:
un «ressourcement» fenomenologico

«On rencontre, sur la liturgie, des remarquables ouvrages 
d'érudition, anciens et modernes, des ouvrages de piété, 
quelques consciencieux manuels, des méticuleux commen­
taires de rubriques. Mais nous ne croyons pas que le sujet 
du culte divin ait jamais été traité dans son ensemble 
philosophiquement».

M. Festugière1

Vorrei cominciare questo terzo capitolo sollevando anzitutto una pic­
cola, ma importante domanda: è legittimo che per indagare sul rapporto 
tra «svolta antropologica» e «liturgia» si dedichi una attenzione specifica 
alla filosofia? Possiamo davvero considerare la filosofia semplicemente 
come una «scienza umana»? Una tale domanda, se considerata bene, può 
far emergere alcuni profili della questione di cui vorrei occuparmi in que­
sta ricerca e che è bene considerare con grande attenzione.

Da un lato, infatti, una tale opzione è oggi cosa del tutto (e fin troppo) 
ovvia, in quanto la filosofia, non essendo «sacra doctrina», rientra per 
forza nell’ambito residuale delle «scienze umane»1 2. Ma d’altra parte non

1 La Liturgie catholique. Esquisse d ’une synthèse, suivie de quelques développements, 
Maredsous, 1913, 28, nota 1 (il corsivo è mio). A distanza di 90 anni il giudizio di Festu- 
gière è ancora di una sorprendente e allarmante attualità. Segnalo che di recente è com­
parsa la prima traduzione italiana del «classico» di Festugière: La liturgia cattolica, (Caro 
salutis Cardo. Studi/Testi, 15) EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova 2002.

2 Spesso il teologo commette questo errore di valutazione (e di prospettiva) quando 
non accetta di dijferenziare a dovere il campo culturale dell’interlocutore «non teologi­
co». In tal modo può perdere di vista le differenze profonde che contraddistinguono -  in



58 /  Andrea Grillo

dobbiamo dimenticare che il sorgere delle scienze umane è stato un trau­
ma non anzitutto per la teologia, bensì proprio per la filosofìa, che prima 
del loro avvento in qualche modo «sequestrava in sé» il ruolo di presso­
ché unica interlocutrice della teologia, in modo più o meno armonico o 
conflittuale all’interno del campo delle «scienze dello spirito». Quando 
alcuni «filosofi» si sono trasformati in «altro» (in sociologi, in antropolo­
go in psicologi, in etologi...) i giochi culturali sono radicalmente cambia­
ti3. Proprio in questo contesto è nata anche la liturgia come disciplina au­
tonoma, che in qualche modo porta scritto in sé questo duplice fronte di 
crisi: della teologia e della filosofia rispetto a nuove competenze che sta­
vano nascendo sulla soglia epocale della fine dell’800 e degli inizi del 
’900.

Potremmo allora individuare quasi un parallelismo -  forse inusitato, 
ma non impertinente -  che merita di essere condotto alla luce e indagato 
con estrema attenzione: come le scienze umane hanno posto in crisi 
Vautocoscienza filosofica del XIX e XX secolo, così la scienza liturgica 
(insieme con altre nuove discipline come la patrologia, la storia della 
Chiesa, Vesegesi biblica, Vecumenismo, etc.) ha esercitato una funzione 
simile rispetto alla teologia classica4. Con questa affermazione credo di 
aver meglio chiarito l’orizzonte problematico della riflessione cui mi ac­
cingo.

A questo proposito, in una recente osservazione proposta con acutezza 
da Giorgio Bonaccorso sul rapporto tra comunicazione e liturgia, questo 
autore ha proposto una interessante problematizzazione del rapporto stes­
so per chiarirne la portata: contro la facile tendenza a «dare per scontato» 
il rapporto e a muoversi al suo interno come se fosse ovvio il suo «an» e

quell’ambito -  il filosofo e l’antropologo, lo psicologo e il sociologo, l’etnologo e 
l’etologo, ecc. Di qui deriva il concetto generale (ma davvero troppo generico) con cui 
egli designa come antropologia ogni disciplina che non sia teologica, quasi ragionando 
stabilmente a contrario.

3 Si trovano molte belle pagine -  a carattere prevalentemente autobiografico, ma ric­
che di considerazioni molto istruttive -  dedicate a questa «trasformazione» da E. Gilson, 
nel suo libro brillante e ironico II filosofo e la teologia, Morcelliana, Brescia 1966.

4 Con il concetto di «teologia classica» intendo quel modello di pensiero teologico 
che può semplicemente cominciare da Dio il proprio discorso, mentre la «teologia mo­
derna» è -  come dice G. Ebeling -  quella teologia che ha bisogno di premesse e condizio­
ni prima di poter parlare di Dio (Cf G. Ebeling, Dogmatica della fede cristiana, voi. I, 
Marietti, Genova 1990, 244 s., dedicate alla relazione tra «dottrina di Dio» e «dottrina 
della preghiera», tra «parlare di Dio» e «parlare a Dio»). Questa precisazione permette di 
comprendere meglio le potenzialità e i limiti della prospettiva «post-classica».



Liturgia, filosofìa e seconda svolta antropologica / 59

si dovesse discutere solo il suo «quomodo», Bonaccorso ci invita a sco­
prire una realtà estremamente complessa, ma per questo anche veramente 
significativa: «la relazione tra il rito e la comunicazione non è... scontata: 
...vi sono diversi motivi di reciproca esclusione tra il rito e la comunica­
zione»5.

Ecco, in analogia rispetto a tale relazione problematica, dobbiamo in­
terrogarci anzitutto sull’«¿m» del rapporto tra filosofia e liturgia, e solo 
successivamente potremmo diffonderci intorno al suo «quomodo». Anche 
in questo caso, dovremmo dire che il rapporto tra «ricerca filosofica» e 
«agire liturgico» non è per nulla scontato. Che un «sapere» come quello 
filosofico voglia avere per oggetto un tale agire rituale, e che l’agire ri­
tuale sopporti di essere «oggetto» di un sapere filosofico, questo è il pri­
mo e più grande problema della liturgia (e forse anche della filosofia) 
contemporanea6.

Anche in questo caso dobbiamo essere coscienti che -  almeno media­
mente -  i due campi del sapere che consideriamo tendono ad escludersi: 
l’entrata nel sapere filosofico sembra da un lato coincidere con il tra­
montare di ogni «narrare mitico» e di ogni «agire rituale»; la filosofia 
come «superamento del culto» o come «culto in spirito e verità» (evi­
dentemente qui male inteso) sembra mettere in atto più una sostituzione- 
rimozione dell’agire liturgico che una sua comprensione7.

D’altra parte, è anche vero che l’agire liturgico -  almeno negli ultimi 
decenni e certamente da non più di un secolo -  si è riabilitato proprio 
mettendo in seria crisi la possibilità di un «sapere filosofico-metafisico e 
sistematico» che gli fosse «pre-ordinato», che lo volesse comprendere in 
anticipo. In un certo senso, l’agire rituale -  per essere se stesso, a partire

5 G. Bonaccorso, La dimensione comunicativa della liturgia, in «Rassegna di Teo­
logia», 41, 2000, 485-515, qui 486. Uno sviluppo e un ampliamento di questa lettura si 
trova in G. Bonaccorso-A. Grillo, La fede e il telecomando. Televisione, pubblicità e 
rito, Cittadella, Assisi 2001.

6 Una istanza «liturgica» della filosofia contemporanea potrebbe essere colta nel suo 
desiderio di «risalire al tempio dove si svelano tutti i misteri», come sottolinea con insi­
stenza G. Cantarano , Immagini del nulla. La filosofìa italiana contemporanea, Bruno 
Mondadori, Milano 1998, 1. Per un’altra interessante ricostruzione della filosofia italiana 
recente, ancora più sensibile alla tematica teologica, cf A. M atteo, Della fede dei laici. Il 
cristianesimo di fronte alla mentalità postmoderna, Rubbettino, Soveria Mannelli (Catan­
zaro), 2001.

7 Per la illustrazione dei limiti di una tale comprensione del compito filosofico mi pare 
sempre molto valida la prospettiva offerta sinteticamente da R. Schaeffler, Religions- 
philosophie, Alber, München 1983, soprattutto alle pp. 13-48.



60 /  Andrea Grillo

dalla tarda modernità -  doveva scoprirsi come un «altro» modo di pensa­
re, doveva farsi quasi una «filosofia alternativa», doveva in un certo sen­
so arrivare a ripetere a se stesso la bella frase di K. Barth: «È evidente 
che la teologia [scilicet la liturgia] diventa interessante per la filosofia 
soltanto nel momento in cui rinuncia ad interessarla»8.

Ricostruire in modo più articolato la storia recente del rapporto tra fi­
losofia e liturgia non significa semplicemente studiare i rapporti accade­
mici tra due discipline, né trovare singolari coincidenze tra autori diversi, 
ma soprattutto rielaborare la coscienza della «questione liturgica», che 
per emergere all’inizio del XX secolo con tutta la sua urgenza ha dovuto 
prestare ascolto e rielaborare in proprio alcune delle più agguerrite cor­
renti filosofiche contemporanee. In questo senso, dovremmo dire che la 
«questione liturgica» ha avuto bisogno di un rapporto forte, profondo e 
strutturale con la filosofia9.

Per questo cercheremo di chiarire tale dato importante con un percorso 
in 6 passi. Il primo passo si pone anzitutto il compito di riscoprire che la 
scienza liturgica non sarebbe nata senza un rapporto strutturale con la ri­
flessione filosofica (§ 1); e che oggi, parallelamente, non può continuare 
senza rapporto con la coscienza filosofica contemporanea (che non è più 
quella degli anni 20-30 del XX secolo) (§ 2); per questo stileremo una 
sorta di «catalogo per autori e per soggetti» (§§ 3 e 4), onde orientare il 
liturgista contemporaneo, dopo di che, concludendo, finiremo con il get­
tare qualche sguardo sul rapporto filosofia-liturgia (§ 5) e sulle prospetti­
ve per il suo futuro (§ 6).

8 • N 
K. B arth, Rivelazione, Chiesa, Teologia, in Id ., Volontà di Dio e desideri umani.

L ’iniziativa teologica di K. Barth nella Germania hitleriana, Claudiana, Torino 1986, 89-
114, qui 107.

9 Non sarebbe sorta una questione liturgica, se alcuni monaci di fine XIX e inizio XX 
secolo non avessero tentato di pensare culturalmente e filosoficamente il ruolo teologico 
del culto rituale cristiano. In questo spazio esperienziale e culturale è sorto il movimento 
liturgico, come appare chiaramente da uno dei suoi precursori, ossia M. Festugière, sul 
quale mi limito a rinviare al mio studio A. Grillo, «La cause de la liturgie gagne chacjue 
jour du terrain». Modernità, rinascita liturgica e fondamento della fede in Maurice Fe­
stugière, in «Ecclesia Orans», 13, 1996, 229-251. Una ripresa più complessiva di questa 
tematica «moderna» del movimento liturgico ho proposto nel volume A. G rillo, La na­
scita della liturgia nel XX secolo, già citato.



Liturgia, filosofìa e seconda svolta antropologica / 61

1. Un rapporto da riscoprire anche storicamente

Nel rapporto tra filosofia e liturgia non si tratta di trovare relazioni tra 
due fenomeni «essenzialmente diversi» (come potrebbe sembrare a prima 
vista), ma di riscoprire una correlazione originaria, un rapporto fontale 
che invece gli ultimi decenni si sono incaricati -  e quasi hanno sentito il 
dovere -  di smentire. Potremmo quasi dire che la discussione interna al 
movimento liturgico -  ossia a quel fenomeno ecclesiale, teologico e cul­
turale che ha modificato nella prima metà del XX secolo la comprensione 
del «dato liturgico» nel contesto del cristianesimo e del cattolicesimo eu­
ropeo10 11 -  ha oscillato tra due stili diversi, che tenevano però d’occhio 
-  implicitamente o esplicitamente -  la sua relazione con la filosofia mo­
derna, non metafisica e non scolastica. Insomma, se da un lato il movi­
mento liturgico, per difendersi dalle diverse accuse di «cripto­
modernismo», ha tentato di negare il legame con la filosofia e si è voluto 
descrivere -  con una operazione di abbondante cosmesi -  come tendenza 
puramente teologica (storica, filologica, archeologica, restauratrice), 
d’altra parte le accuse più forti nei suoi confronti sono state proprio 
quelle di chi ha voluto ricondurne la ispirazione al soggettivismo e senti­
mentalismo romantico (H.U. Von Balthasar), o al sociologismo massifi­
cante (J. Maritain) o al razionalismo illuminista (W. Trapp)11.

D’altra parte, non possiamo dimenticare che la stessa filosofia moder­

10 L’opera del movimento liturgico è entrata di recente nelle attenzioni della rico­
struzione storiografica non soltanto da parte dei liturgisti, ma anche della storia laica ed 
ecclesiastica. Due ottimi esempi di volumi scritti sotto l’influsso di questo nuovo interesse 
sono quelli di M. Pajano, Liturgia e società nel novecento. Percorsi del movimento litur­
gico di fronte ai processi di secolarizzazione (= Biblioteca di storia sociale, 28), Edizioni 
di Storia e Letteratura, Roma 2000, e di A. Angenendt, Liturgik und Historik. Gab es 
eine organische Liturgie-Entwicklung? (= Quaestiones Disputatae, 189), Herder, Frei- 
burg-Basel-Wien 2001.

11 Un classico studio, che testimonia bene questa rilettura «in negativo» del movi­
mento liturgico è quello di W. Trapp, Vorgeschichte und Ursprung der liturgischen 
Bewegung, vorwiegend in Hinsicht auf das deutsche Sprachgebiet, Pustet, Regensburg, 
1940. Sulla scia di questa ricerca ormai datata possiamo porre, con le dovute sfumature, 
alcune posizioni di H.U. von Balthasar (Solo l ’amore è credibile, Boria, Roma 1991, 
46, nota 15), di J.L. M arion ( cf soprattutto i due saggi «eucaristici» Del sito eucaristico 
della teologia e II presente e il dono, in J.-L. Marion, Dio senza essere, Jaca Book, Mi­
lano 1984, rispettivamente 169-189 e 193-219) e da ultimo anche di J. Ratzinger, Intro­
duzione allo spirito della liturgia, San Paolo, Cinisello B., 2001. Per le ultime propaggini 
di questa «quérelle» cf il resoconto di K. Irwin, Critiquing recent liturgical Critics, in 
«Worship», 74, 2000, 2-19.



62 /Andrea Grillo

na, in qualche modo, ha avuto una non nascosta aspirazione liturgica: sia 
proponendosi come «vero culto», sia assumendo i toni religiosi e mistici 
del «pastore dell’essere» heideggeriano12. Inoltre, da recenti lavori squi­
sitamente teorici in campo filosofico13, emerge negli ultimi anni una 
grande attenzione da parte della filosofia nei confronti della liturgia: anzi, 
quasi ne risulta un desiderio di ridefinire la liturgia a partire dalla istanza 
veritativa della filosofia.

Alla luce di questi sviluppi, dovremmo allora chiederci: che cosa è 
successo? Si tratta effettivamente di una novità, oppure dobbiamo sentirci 
dire -  dai filosofi -  qualcosa che noi liturgisti avremmo dovuto sapere da 
tempo e che forse oggi abbiamo quasi dimenticato?

2. Questione liturgica e questione filosofica contemporanea

Per rispondere alla nostra domanda, ci chiediamo se sia davvero perti­
nente e azzeccato il famoso giudizio espresso da C. Vagaggini nella sua 
«Prolusione» alla inaugurazione del PIL di S. Anseimo, quando si inter­
rogava sulla nascita del movimento liturgico, chiedendosi:

«Da che cosa fu provocato? Dagli studi storici? Da quelli teologici, bibli­
ci o patristici? Fu forse a crearlo l’ansia del confronto con la vita e il pensiero 
moderno, o l’influsso della corrente esistenziale in filosofia? No! Il primo 
impulso venne da un bisogno eminentemente spirituale e pastorale»14.

Questa tesi, che nel 1961 poteva e forse doveva essere affermata, oggi 
ha bisogno di qualche correzione: almeno nel senso per cui, per tutti i 
primi 50 anni del XX secolo -  quegli anni che Vagaggini già allora, 
quando pronunciava queste parole, aveva ormai alle proprie spalle! -  il

“ Questo non significa che tali intuizioni heideggeriane, quando sappiano uscire 
dall’aura di una retorica vaga ed evanescente del «filosofese», non possano rappresentare 
uno stimolo positivo per l’approfondimento teologico del tema liturgico: cf ad es. il volu­
me interessante di F. M anzi-G.C. Pagazzi, Il pastore dell’essere. Fenomenologia dello 
sguardo del Figlio, Cittadella, Assisi 2001.

13 Consideriamo soltanto alcuni lavori recenti come: J.-Y. Lacoste, Expérience et 
Absolu. Questions disputées sur l ’humanité de l ’homme, PUF, Paris, 1994; S. Rou- 
villois, Corps et sagesse. Philosophie de la liturgie, Fayard, Paris, 1995; C. PlCKSTOCK, 
After writing. On the liturgical consummation of philosophy, Blackwell, Oxford, 1998, sui 
quali avremo modo di tornare tra breve.

14 C. V agaggini, Liturgia e pensiero teologico recente, Pontificio Ateneo S. An­
seimo, Roma 1961, 25.



Liturgia, filosofìa e seconda svolta antropologica / 63

rapporto tra aspirazione liturgica e riflessione filosofica fu strutturale e 
continuo, vitale e irrinunciabile. Potremmo dire che tale rapporto si svi­
luppò in Festugière, in Guardini, in Casel, ma già prima in Guéranger, 
con un’attenzione per la liturgia come «presupposto implicito della cono­
scenza teologica» che modificò profondamente la collocazione della li­
turgia nel quadro del sapere e della esperienza cristiana del tempo.

Ma tale sviluppo fu possibile per un impegno teorico di primo livello 
da parte di quei «padri» del movimento liturgico, che si confrontavano 
con il migliore pensiero del loro tempo e che per questo potevano assu­
mere pastoralmente e spiritualmente il compito di riscoprire la liturgia. 
L’espressione di Festugière che ho citato all’inizio di questo capitolo dice 
già in sintesi tutta la radicalità teorica di tale pensiero originario del mo­
vimento liturgico.

V

E poi sufficiente considerare il ruolo che in Casel e in Guardini ha 
giocato il confronto con il pensiero moderno e tardo moderno, per ac­
corgersi che almeno fino agli anni ’40 vi è stato un forte rapporto tra 
filosofia, scienze umane e liturgia: ciò ha promosso radicalmente tutta 
la prima fase del movimento liturgico, cresciuta proprio grazie alla 
strutturale relazione da esso intrecciata con la filosofia. Poi, a partire 
dagli anni cinquanta -  da quella che potremmo chiamare la seconda fa ­
se orientata più alla riforma del rito che alla ricomprensione radicale di 
esso -  questo ambito di interesse è rapidamente venuto meno, per la­
sciar spazio ad una grande e necessaria ricerca storica, testuale, filologi­
ca e teologica.

A lungo andare, tuttavia, il venir meno di una adeguata riflessione fi­
losofica ha cominciato a pesare: questa carenza, a partire dagli anni ’80 
del XX secolo, ha cominciato a farsi sentire e sono nate nuove spinte al 
confronto con la filosofia: pensiamo al lavoro che si è fatto in Francia 
(con Chauvet, Hameline e Lafont), in Italia (soprattutto a Padova, ma an­
che con tracce evidenti a Torino, a Milano e a Roma) e negli USA (molto 
meno in Germania, in Inghilterra e in Spagna) per recuperare la forza di 
quegli inizi.

L’esito di questa nuova domanda è un principio di terza fase del mo­
vimento liturgico, nel quale il rapporto con la filosofia torna (o, può tor­
nare) ad essere di grande rilievo: per i liturgisti oggi è importante scoprire 
l’interesse che la riflessione liturgica riserva al culto rituale, per poter ca­
pire meglio con quali categorie comprendere e spiegare il culto cristiano 
all’uomo e alla donna del terzo millennio. Noi cercheremo di svolgere



64 /  Andrea Grillo

tale compito in una forma abbastanza classica, cioè quasi scorrendo due 
diversi cataloghi: uno per autori/scuole e uno per soggetti/temi.

3. Le correnti fondamentali: (quasi un catalogo per autori/scuole)

Nella nostra breve rassegna non parleremo soltanto di scuole filosofi- 
che che si occupano -  implicitamente o esplicitamente -  della liturgia, ma 
anche della loro più o meno evidente recezione da parte dei liturgisti. In 
qualche modo dovremo sempre tener conto del fatto che il sorgere stesso 
del «sapere liturgico» è nato da un incontro-scontro con il sapere filosofi- 
co-sistematico. La liturgia è nata come «storia» contro la «sistematica», ma 
presto ha sentito il bisogno di darsi essa stessa un certo «sistema» e di di­
stinguere una scienza liturgica sistematica da una scienza liturgica storica15.

D’altra parte vedremo che alcuni autori inevitabilmente debbono esse­
re inseriti in diverse scuole, poiché di fatto fanno parte di complesse in­
terazioni ideali e accademiche, che contribuiscono a frastagliare ulterior­
mente il panorama, ma anche a renderlo di ancor maggiore interesse. Il 
criterio con cui prenderemo in considerazione i singoli ambiti della rifles­
sione sarà costituito dal «pensiero e dalla pratica del dono», che gli autori 
esaminati rendono ancora possibile, proprio mediante la peculiarità della 
loro indagine.

La scuola fenomenologica

Rievocando di recente le vicende della scienza liturgica dopo la fine 
degli anni ’60, un noto liturgista italiano presentava la questione in questi 
termini:

«Si perfezionava un metodo: non solo teologia, non solo storia, ma atten­
zione anche alle cosiddette scienze umane per approfondire l’agire rituale in 
tutta la sua dinamica processuale, simbolica, comunicazionale. Potrei annota­
re che chi restava inizialmente all’orizzonte era la ricerca filosofica, anche

15 Per questa distinzione, è ormai del tutto classico il riferimento a R. Guardini, Über 
die systematische Methode in der Liturgiewissenschaft, in «Jahrbuch für Liturgiewissen­
schaft», 1, 1921, 97-108, mentre una significativa ripresa di questa esigenza si trova in R. 
M essner, Was ist systematische Liturgiewissenschaft, in «Archiv für Liturgiewissen­
schaft», 40, 1998, 257-274: non a caso tra i due studi intercorrono quasi 80 anni!



Liturgia, filosofìa e seconda svolta antropologica / 65

se -  con e oltre la linguistica, con e oltre lo strutturalismo -  il confronto si 
profilava fecondo con molteplici dati della fenomenologia francese»16.

Ma che cosa è la fenomenologia francese e, più in generale, che cosa 
indica questo termine generale di «fenomenologia», così fortunato in li­
turgia?

Mi pare che la funzione essenziale esercitata dalla «fenomenologia», 
per liberare lo spazio nel quale ha preso figura la «liturgia» come disci­
plina, sia stata quella di «disinserire» il primato della rappresentazione 
dalle categorie abituali della teologia. Lo ha detto bene Lévinas presen­
tando il pensiero di Husserl:

«Mostrando che la coscienza e l’essere rappresentato emergono da un 
contesto non rappresentativo, Husserl non accetta che il luogo della Verità 
sia la Rappresentazione»17.

Questa mi pare la grande emergenza che la fenomenologia ha messo 
in luce e dischiuso ad una indagine più generale. È però vero che lo svi­
luppo del percorso fenomenologico è estremamente vario e complesso, 
prende subito figure «regionali» o «generali», e con ciò tende ad un sape­
re teoretico oppure molto vicino alla esperienza.

Consideriamo due esempi: Lévinas valorizza la differenza come 
nessun altro, ma lo fa a nome di una ideologia rigorosamente antili­
turgica e -  forse -  anche antireligiosa. In nome dell’etica riscopre la ve­
rità della religione in certo senso contro la religione.

Ma ancora più interessante è il caso di J-L. Marion. Soprattutto nel­
l’ultimo lavoro18 il suo tentativo di tradurre Gegebenheit con «donazione» 
e di scoprire così che il «dato» è il «dono», approda ad una teoria del «fe­
nomeno saturo» in cui essenzialmente non si parla d’altro che di liturgia. 
Ma quando lo stesso autore applica la propria teoria alla concretezza li­
turgica -  non alla teoria cristiana del culto, ma alla prassi cultuale cristia­
na -  scrive alcune pagine sull’adorazione eucaristica che non possono 
non lasciarci un poco perplessi.

16 S. MAGGIANI, Presentazione a G. SOVERNIGO, Rito e persona. Simbolismo e cele­
brazione liturgica: aspetti psicologici (= Caro Salutis Cardo. Sussidi, 2), EMP-Abbazia di 
S. Giustina, Padova 1998, 13-22, qui 14.

17 E. Lévinas, Signature, in Id., Difficile libertà, La Scuola, Brescia 1986, 41-49, qui 
43. Torneremo tra breve su questa importante affermazione.

18 Cf J.-L. Marion, Dato che. Saggio per una fenomenologia della donazione, SEI, 
Torino 2001.



66 /  Andrea Grillo

Insomma, la fenomenologia non è al riparo dal «superare il fenome­
no» e dall’entrare in contraddizione con se stessa. La «ragione liturgica» 
-  che è nata da un salutare gesto di un nuovo e per certi versi inaudito ri­
spetto fenomenologico del dato rituale -  non può ignorare oggi questa sua 
anima, senza cadere però nella tentazione di una nuova sistemazione che 
la dispensi dal celebrare. Se la filosofia si fa «culto», lo fa in origine per 
interpretare fino in fondo tutta l’aspirazione cristiana. Ma proprio in que­
sto culmine mette a rischio l’essenziale, può perdere la «differenza» e ca­
dere in una vuota identità.

C’è infine una segreta analogia tra azione liturgica e impresa fenome­
nologica: non solo un utilizzo possibile della fenomenologia da parte 
della liturgia, ma quasi il riconoscimento di una «logica comune» ad 
entrambe. Lo ha bene espresso Marion quando ha affermato che «il para­
dosso iniziale e finale della fenomenologia consiste precisamente in que­
sto suo p r e n d e r e  l ’in iz ia tiv a  d i  p e r d e r e  l ’in iz ia tiv a »I9.

Anche J.-Y. Lacoste utilizza il termine e i fenomeni «liturgici» per 
parlare della «religione», ma sceglie questa parola come tentativo di su­
perare una «sentimentalizzazione» della esperienza religiosa, e per ripor­
tare la discussione sui limiti della «ragione morale» e della «ragione poli­
tica» in un alveo più plausibile20. Questa è la grande opportunità, ma an­
che il grande rischio del suo discorso.

Ecco allora apparire -  proprio a questo punto -  Y a tte n z io n e  a lla  d if fe ­
ren za  e a l l ’a l tr o  nella forma del «simbolo», della «cultura» e del «dialo­
go», cui ci dedichiamo nei prossimi tre brevi passaggi.

Il p e n s ie r o  s im b o lic o

La riflessione sul concetto di «simbolo» appare centrale alla matura­
zione di una più attenta coscienza liturgica. Basterebbe osservare quanto 
le espressioni più rilevanti su questo piano siano debitrici di importanti 
filoni filosofici contemporanei: da un lato la vocazione metafisico-tra­
scendentale di K. Rahner21, dall’altro la tendenza postmetafisica e lingui­

19 J.-L. M arion, Dato che. Saggio per una fenomenologia della donazione, SEI, Tori­
no 2001, 5.

" C f J.-Y. Lacoste, Expérience et Absolu. Questions disputées sur l ’humanité de 
l ’homme, PUF, Paris 1994.

Cf K. Rahner, Sulla teologia del simbolo, in Id ., Saggi sui sacramenti e sul­
l ’escatologia, Paoline, Roma 1965, 51-107.



Liturgia, filosofia e seconda svolta antropologica / 67

stica di L.-M. Chauvet22 attestano istruttivamente la potenza della media­
zione filosofica per l’accesso ad una convincente teoria del simbolo in 
ambito liturgico-sacramentale. Su questo piano la filosofia, da parte sua, 
ha sviluppato negli ultimi decenni sia una rilettura complessiva della di­
namica simbolica in relazione all’analoga dinamica concettuale (con 
Ricoeur), sia un approfondimento della relazione delicata tra simbolo e 
libertà (Pareyson)23. Tale riflessione si è poi intrecciata sia con percorsi 
della semiotica sia con classici della ricerca religionistica24. Il guadagno 
di tale tendenza della riflessione contemporanea mi pare estremamente 
prezioso per il progresso di una teologia liturgica davvero capace di ri­
flettere sulla «esperienza simbolico-rituale» di cui la liturgia vive e che la 
teologia in generale presuppone nel proprio rapporto con la rivelazione e 
con la fede.

Il p e n s ie r o  a n tro p o io g ic o -c u ltu ra le

Basta far riferimento al pensiero del «secondo Wittgenstein» per evo­
care una galassia di produzione filosofica (da Winch a Giddens, da Au­
stin a Apel) che sostanzia un orizzonte ultimamente significativo (ad 
esempio in Apel) per la riflessione che la sacramentaria tedesca ha voluto 
compiere (con Ganockzy e Hlinermann). Accanto a questo filone più 
esplicitamente filosofico, bisogna però collocare la riflessione stretta- 
mente antropologica, che, pur avendo una sua filosofia25, introduce pro­
prio nella riflessione culturale un elemento nuovo, propriamente fenome­

22 L.-M. CHAUVET, Simbolo e sacramento. Una rilettura sacramentale dell’esistenza 
cristiana, LDC, Leumann (Torino) 1990.

23 Cf gli ormai classici studi di P. R icoeur, Ermeneutica dei simboli e riflessione filo­
sofica, in Id ., Il conflitto delle interpretazioni, Jaca Book, Milano 1977, 303-330; Id ., Fi­
nitudine e colpa, il Mulino, Bologna 1970. Per una ripresa recente, cf soprattutto Id ., Sé 
come un altro, Jaca Book, Milano 1993, in cui emerge bene la dialettica tra apologia e 
destituzione del Cogito al centro della esperienza simbolica. Per Pareyson, valga il riferi­
mento complessivo a L. PAREYSON, Ontologia della libertà. Il male e la sofferenza, Ei­
naudi, Torino 1995.

24 Un bell’esempio di sintesi di questa sensibilità filosofica recepita a livello liturgico 
è il volume di G. BONACCORSO, Il rito e l ’Altro. La liturgia come tempo, linguaggio e 
azione, (= Monumenta Studia Instrumenta Liturgica, 13), Libreria Editrice Vaticana, Città 
del Vaticano 2001.

25 C f S. BORUTTI, Filosofia delle scienze umane. Le categorie dell’Antropologia e 
della Sociologia, Bruno Mondadori, Milano 1999.



68 /Andrea Grillo

nologico e culturale, aprendo così uno spazio significativo per la conside­
razione della specificità dei comportamente rituali. Il ruolo che la antro­
pologia ha svolto e svolge per il ripensamento dell’azione liturgica è più 
grande di quanto la filosofia «tout court» -  con tutto il suo inevitabile 
p h ilo s o p h ic a l p r id e  -  sia disposta a pensare26. Essa comporta un sostan­
ziale d é p la c e m e n t dell’intellettualismo e una riscoperta del valore origi­
nario dell’azione. Senza il contributo dell’antropologia culturale, una ri­
scoperta della liturgia affidata soltanto alla teologia o alla filosofia rischia 
continuamente di smentire se stessa, cioè di farsi «teologia senza presup­
posti» e perciò, in un certo senso, anche «teologia astratta».

Il p e n s ie r o  d ia lo g ic o  n e o -e b ra ic o

Si è già fatto notare in qualche occasione27 che per la tradizione del 
pensiero ebraico il riferimento all’alterità assume originariamente una 
e v id e n za  q u a s i l itu rg ic a . La linea che così procede da F. Rosenzweig a 
M. Buber fino a E. Lévinas in certo senso assume la funzione di accende­
re una spia di grande rilievo per il liturgista che si trova stretto nelle ma­
glie non soltanto della onto-teologia, ma di ogni primato della rappresen­
tazione sulla relazione. L’originaria componente «pratica» della sapienza 
ebraica trova oggi il modo di acquisire un nuovo interesse proprio per un 
adeguato ripensamento dell’azione cultuale cristiana, nel suo valore fon­
dante e originario non solo per la p r o te s ta n o  f id e i , per il costituirsi stesso 
del V a c tu s  f ìd e i .

Tuttavia, l’attenzione per la d iffe ren za  -  così viva in questo filone 
della riflessione -  può esasperarsi fino ad una impossibile identità: di 
questo atteggiamento offre testimonianza il decostruttivismo, la teoria 
politica e anche l’ermeneutica contemporanea e persino la nostalgia per il 
medioevo, che ci accingiamo ora ad esaminare come ultime «schede» di 
questo nostro catalogo per autori/scuole.

26 Una bella sintesi del contributo antropologico al pensiero teologico si trova in G. 
Bof (ed.), Antropologia culturale e antropologia teologica, (= Pubblicazioni dell’Istituto 
di Scienze Religiose in Trento, 19), EDB, Bologna 1994.

"7 C f E. Salmann , Andacht. Philosophen vor dem Phänomen der Liturgie, in «Eccle­
sia Orans», 7, 1990, 309-333.



Liturgia, filosofìa e seconda svolta antropologica / 69

Il decostruttivismo

La «disperazione» circa il dono è il tratto che contraddistingue questa 
tendenza della riflessione, in apparenza assolutamente lontana da qualsia­
si mens theologica, ma molto interessante da studiare per il liturgista che 
voglia scoprire l’autocritica di un pensiero autosufficiente, ed anche la 
«riscoperta della libertà come esperienza» e l’apologià del «sentire» come 
chiave di accesso alla verità del cattolicesimo. Smontando gli apriori di 
una larga parte del pensiero novecentesco, questa tendenza filosofica 
contemporanea -  al di là di alcune sue possibili derive obiettivamente ni­
chilistiche -  riporta al centro dell’attenzione tematiche preziosissime per 
la ratio liturgica: si pensi al tema della «scrittura», del «dono», del «se­
greto», dell’«amicizia», della «libertà» o del «sentire rituale» che questi 
autori, più o meno efficacemente hanno potuto portare recentemente alla 
attenzione28. Non troveremo mai in essi -  come invece accade per i feno- 
menologi -  un esplicito interesse liturgico-religioso. Ma questo non sem­
pre è indizio di scarso interesse, come, viceversa, la presenza di tale inte­
resse non rende necessariamente interessante per il liturgista un libro o 
una argomentazione.

La teoria politica

La riduzione del dono a diritto è il problema politico della modernità. 
Di questo problema i primi liturgisti erano fin troppo coscienti. Oggi se 
ne è quasi persa la consapevolezza e non si dedica a questo ambito della 
reflessione che qualche ovvia considerazione di senso comune. Potremmo 
unificare queste linee di pensiero sotto il tema di «interrogazioni sulla 
soggettività/libertà politica»29. Parallelamente, il discorso teologico mira a

28 Cf le ricerche di autori come Derrida, Nancy, Perniola, che, seppure in ambiti di­
versi, hanno sviluppato interessanti forme di «pensiero della differenza». Per le citazioni 
rimandiamo a quanto già indicato o a quanto apparirà nelle note successive.

29 Gli autori più interessanti in questo ambito sono C. Schmidt, H. Arendt, I. Berlin, 
Ch. Taylor, R. Esposito. Si considerino, ad esempio, le interessanti riflessioni che R. 
Esposito, Communitas. Origine e destino della comunità, (= Einaudi contemporanea, 58), 
Einaudi, Torino, 1998), conduce intorno alla categoria di «comunità», smontando alcuni 
dei pregiudizi che obiettivamente ostacolano una riflessione radicale suH’originalità 
dell’azione liturgica cristiana. In altri termini, le ragioni di un pensiero «impolitico» sono 
importanti per il pensiero liturgico contemporaneo.



70 /  Andrea Grillo

riscoprire che la relazione tra grazia e libertà è l’atto costitutivo dell’una 
come dell’altra30.

La traduzione filosofica è allora: nessuna libertà senza autorità, ossia 
senza u n 'a ltra  libertà, la quale sia appunto libera non «da» qualcosa, ma 
«per» l’amore. L’amore è l’origine indefinibile, ma credibile, visibile 
solo nella fede, nell’affidamento, che dà origine al «fenomeno» libertà, 
alla esperienza della libertà (dell’uomo come zò o n  lo g o n  é c h o n ).

Un certo disagio che avvertiamo sulla pagina di Esposito e di Nancy è 
che, modernamente, non riescono ad uscire -  almeno a mio avviso -  dalla 
pretesa di risolvere il problema della esperienza della libertà (e della 
communitas originaria) fuori dalla evidenza del quadro «politico» della 
questione. Ossia, pur uscendo dal paradigma soggettivo e rompendo in 
direzione del «corpo» e della «communitas», non hanno però il coraggio 
o la lucidità -  se mi è permesso di esprimermi così -  di uscire davvero 
dalla stilizzazione politica della libertà. Non fuoriescono da una f i lo s o f ia  
n e g a tiv a  d e lla  re la z io n e -c o m u n io n e , proprio perché una filosofia positiva 
della comunione deve rompere con l’evidenza (solo politica) dell’alter­
nativa tra ragione e fede.

Solo la considerazione seria di ciò che è e sp e r ie n za  e tic a  e d  e s p e r ie n ­
za  r e lig io s a  d e lla  l ib e r tà  può fare entrare in campo -  non solo negativa- 
mente, ma positivamente -  due ulteriori dimensioni di articolazione della 
questione libertà:

a) non solo la libertà come «fatto»
b) ma anche la libertà come «compito» (obbligo, ubbidienza, auctoritas)
c) ed anche la libertà come «dono» (sacrificio, fare la volontà del Pa­

dre, amore).

Ciò che «a priori» è escluso (ossia ch e  V a u c to r ita s  c 'e n tr i  co n  la  l i ­
b e r tà ) diventa il centro della considerazione, non per scalzare il valore 
«originario» dell’autonomia della libertà, ma per ricomprenderla come 
«astrazione» necessaria (politicamente necessaria) di un «concretum» ben

30 Potrebbe essere utile riferirsi alle Tesi di teologia trinitaria di K. Hemmerle, toc­
cando anche il concetto di «filosofia prima» per come appare in Pròpper e Verwejen: su 
questo plesso di questioni rinvio al mio saggio: A. G rillo, Per una genealogia della li­
berici. Il mistico nel secondo Wittgenstein e il ruolo della teologia in una filosofia della 
mistica, in A. Molinaro-E. S almann (edd.), Filosofìa e mistica. Itinerari di un progetto 
di ricerca (= Studia Anselmiana 125, Philosophica 2), Centro Studi S. Anseimo, Roma 
1997, 89-127.



Liturgia, filosofìa e seconda svolta antropologica / 71

più ampio e complesso, che merita di essere «pensato» e non di essere af­
fidato ad un semplice ambito privato-individuale-arbitrario-sentimentale. 
Di questo i liturgisti oggi dovrebbero non solo interessarsi, ma quasi ap­
passionarsi, data la natura più che privata -  e meno che pubblica -  del fe­
nomeno che studiano e del quale rendono conto come presupposto essen­
ziale all’atto di fede cristiano.

L ’ermeneutica e il pensiero trascendentale

L’ambito del pensiero ermeneutico (Heidegger, Gadamer, Welte, 
Schaeffler) mantiene una sua grande pertinenza per il lavoro della rifles­
sione liturgica. In particolare, il classico ambito di una «filosofia della re­
ligione» ha trovato in R. Schaeffler un interprete di grande acume e fi­
nezza31.

Secondo questo autore, un approccio corretto al culto -  ossia una do­
manda radicale sulla sua legittimità in una säkularisierte Welt -  deve 
chiedersi anzitutto quale sia la sua funzione e la sua razionalità. Sebbene 
possa apparire davvero sorprendente per una mentalità fin troppo abituata 
ad un’accezione univoca di razionalità, esiste una ratio del culto, che non 
solo rende possibile una interpretazione del mondo e della vita umana, 
ma che all’interno di questa può sviluppare le prove della propria verifi­
cazione e i criteri della propria legittimità. Questo orizzonte di compren­
sione antropologica, assunto entro la teologia fondamentale come erme­
neutica antropologica (e non come «riduzione» del teologico all’antro­
pologico) riferisce il culto ad una dimensione umana, individuale e so­
ciale: «L’aspirazione degli individui e delle società a fondare la conti­
nuità della loro vita e a trovare così la loro identità manifesta l’im­
portanza del culto nella vita dell’uomo e della società»32: il culto si chiari­

31 Accanto alla produzione più specificamente filosofica, questo autore ha sviluppato 
una interessante riflessione di carattere teologico-liturgico, i cui titoli più importanti sono 
R. Schaeffler, Der Kultus als Weltauslegung, in Kult in der säkularisierten Welt, Pustet, 
Regensburg, 1974, 9-62; Id ., Kultisches Handeln. Die Frage nach Proben seiner 
Bewährung und nach Kriterien seiner Legitimation, in HüNERMANN-SCHAEFFLER, Ankunft 
Gottes und Handeln des Menschen, Herder, Freiburg, 1977, 9-50; Id ., Die Stellung des 
Kultus im Leben des Menschen und Gesellschaft. Eine anthropologische Grundlegung, in 
Unfähig zum Gottesdienst? Liturgie als Aufgabe aller Christen, Pustet, Regensburg 1991, 
9-34; Id ., Kultur und Kult, in «Liturgisches Jahrbuch», 41/2, 1991, 73-87.

32 Schaeffler, Die Stellung, 17.



72 /Andrea Grillo

sce dunque solo quando è compreso ed interpretato come condizione per 
il (e funzione del) sorgere di una correlazione tra identità e continuità 
nella vita dell’uomo33. Il compito del culto è proprio quello di creare que­
sta rinnovante e rinnovata presenza delle origini, di accogliere il rinno­
vamento della vita personale e di parteciparlo al mondo ambiente: «Die 
zentrale Kategorie kultischer Wesensdeutung [...] ist nicht der Begriff des 
Seins, sondern der des Handelns»34.

La riflessione sull'agire cultuale che Schaeffler ha prodotto -  legata a 
filo doppio alla sua grande riflessione sulla «esperienza» -  è oggi di 
estrema importanza: una sua recezione anche in Italia credo sia oggi di 
una certa urgenza -  essendo l’unico autore tra quelli citati ad essere stato 
recepito solo molto marginalmente.

Una rilettura radicale del pensiero medioevale

L’idea che si debba superare il pensiero moderno non nella direzione 
del nichilismo, ma in quello della dossologia è una idea che oggi torna a 
circolare in ambito anche filosofico35.

L’idea di «restaurare» la semplice nobiltà del rito eucaristico dei primi 
secoli appare a suo avviso debole, poiché dimentica la vera natura della 
celebrazione medioevale. Qui la riflessione dell’autrice riprende il contri­
buto di A. Nichols, il quale si appoggia alle classiche tesi di W. Trapp36. 
In sostanza, il volume costituisce un interessante intreccio di riscoperta 
della modalità tipicamente medievale per non evitare il rapporto con il

33 Osserverei a questo proposito come questo intento di Schaeffler sia sostenuto da 
una doppia intenzione: quella di legittimare il culto attraverso la sua funzione irriducibile 
ad altro; e quella di non isolarlo, ma connetterlo con il resto della Weltlauf, in una dialetti­
ca tra «visioni del mondo» della filosofia, della scienza e, appunto, del culto.

34 R. S c h a effler , Der Kultus als Weltauslegung, 27: «La categoria centrale della in­
terpretazione cultuale del mondo non è il concetto di essere, ma quello di azione».

35 Mi riferisco ad una recente opera fortunata: Catherine PlCKSTOCK, After writing. On 
thè liturgical consummation of philosophy, Blackwell, Oxford, 1998. Dice l’autrice nel 
suo saggio: «This essay completes and surpasses philosophy in thè direction, not of nihi- 
lism, but of doxology» (XII) e legge il postmoderno come estrema conseguenza del razio­
nalismo moderno. Essa riscopre alcuni temi del premoderno non come «errori» di una 
metafisica dogmatica, tentando di mostrare come il linguaggio abbia la sua verità nella 
«dossologia». «I suggest that liturgical language is thè only language that realy makes 
sense» (XV).

36 C f C. PlCKSTOCK, o .  c . ,  175.



Liturgia, filosofìa e seconda svolta antropologica / 73

reale. Il segno, per il medioevale, non è fuga dalla positività. È invece 
la tendenza «necrofilica» della modernità e postmodernità ad essere mes­
sa in questione, e con essa anche la visione troppo semplificata che 
Jungmann e Bouyer hanno avuto della liturgia. Un «pensiero liturgico» è 
l’unica alternativa al sofisticato, moderno e postmoderno rifiuto della vita 
liturgica. Ma l’inizio della corruzione comincia già con Duns Scoto, che 
ci rende incapaci di capire Platone: con lui comincia la «destruction of 
thè liturgical city»37 38.

La celebrazione medioevale è immersa in una cultura di carattere ri­
tuale: rispetto ad essa appare singolare, ma non impertinente, l’idea di 
criticare «come conservatrice» l’idea della riforma liturgica. Una lettura 
troppo «testuale» impedisce infatti di cogliere adeguatamente il senso 
della liturgia medioevale, poiché essa, in quanto vera liturgia, prescinde 
da quella divisione tra vita e liturgia che oggi è il vero problema troppo 
semplicemente presupposto anche dal teologo. Il concetto di «vita quoti­
diana» era nel medioevo una categoria «liturgica»™ .

4. Le questioni centrali: (quasi un catalogo per soggetti/temi)

In tre cc io  f i lo s o f ic o - l i tu r g ic o  su i tem i p r e s i  in c o n s id e ra z io n e

Come si è visto, il tema unificante della nostra lettura è stato in qual­
che modo il «dono», la «tradizione del dono di grazia», in quanto mediata 
dall’«azione» del «rito» liturgico. Quando il liturgista pronuncia una di 
queste parole non può dimenticare la problematicità e la articolazione 
culturale che esse oggi manifestano: anzi, proprio per garantire la specifi­
cità del suo approccio di liturgista, dovrà prendersi cura addirittura di 
stimolare un interesse culturale e teologico per questi livelli, ordinaria­
mente trascurati dal grande dibattito culturale, ivi compreso anche quello 
della cosiddetta «prima» svolta antropologica. Consideriamo brevemente 
le principali «voci» di questo catalogo tematico:

1. L ’a z io n e , come ci ricorda M. Blondel, non compariva affatto nei di­
zionari filosofici di inizio XX secolo: anche grazie ai liturgisti -  e sicu­

37 C. Pickstock, o. c., 121. Il tono accentuatamente negativo nella valutazione della 
modernità appare quasi una condizione necessaria per saper rileggere la verità della espe­
rienza medioevale.

38 Cf Pickstock, o. c., 171.



7 4 /  Andrea Grillo

ramente grazie all’azione liturgica -  è tornata in auge e può dire molto 
per una comprensione adeguata della rivelazione e della fede. Mostrando 
un rapporto con la realtà non come rappresentazione-contemplazione, ma 
come relazione-potere, l’azione costituisce una modalità originaria di im­
patto con il reale e può aspirare addirittura al rango di un certo primato 
(da cui il motto goethiano: «in principio era l’azione»).

2. Circa la p a r te c ip a z io n e , come liturgisti moderni, sappiamo bene 
quanto è importante una «participatio actuosa»: in tale espressione 
s’intrecciano il concetto di a c tio  e il concetto di p a r t ic ip a tio . È in gioco, 
nello stesso tempo, una comunità umana e una comunione divina. Noi 
siamo -  intellettualmente -  ancora poco disposti a lasciarci veramente di­
strarre dalla ovvietà con cui partecipazione e azione vengono «pregiudi­
cate» dallo stesso pensiero che le pensa e così ridotte ad evidenze intel­
lettualistiche, privandole di tutto il loro valore originario e letteralmente 
«dirompente». Riscattare il concetto liturgico di partecipazione da una 
accezione semplicemente giuridico-politica di esso è uno dei compiti più 
difficili dell’attuale riflessione liturgica.

3. Quella di r ito  è una categoria delicata del sapere teologico-liturgico, 
sulla quale occorre una specifica riflessione filosofico-antropologica, 
proprio per colmare il divario tra l’accezione antica di rito (legata alla sua 
autoevidenza tradizionale e autorevole) e la sua inevidenza moderna, 
quando la esperienza di una liturgia che si realizza essenzialmente «per 
ritus et preces» necessita di essere riscoperta mediante una categoria di 
«rito» elaborata dalla riflessione antropologica e mediante la quale si ren­
de di nuovo pensabile la tra d itio , la a u c to r ita s  e la co m m u n ita s .

4. Il s im b o lo  non può essere più ingenuamente collocato dal liturgista 
in una continuità ambigua con il classico concetto di «segno»: tale nozio­
ne indica da parte del liturgista contemporaneo la complessa riscoperta di 
ciò che sta «al di qua» della coscienza, e non semplicemente al di là di 
essa. In quale senso un’autorità-tradizione (o, meglio, una prassi autore- 
vole-tradizionale) sia garanzia e non solo minaccia di libertà e di novità, 
può dircelo solo la riscoperta della dinamica simbolica, come struttura 
originaria della identità cristiana e della relazione con Cristo e con la 
Chiesa.

5. Nella e sp e r ie n za  del m is te ro  è in gioco la mediazione della espe­
rienza umana e il suo rapporto con la immediatezza di grazia: il mistero



Liturgia, filosofìa e seconda svolta antropologica / 75

stesso è qui in gioco, nell’essere e nel non-essere una «mia esperienza». 
Una riformulazione del concetto di esperienza (del fenomeno, della li­
bertà, della vita) mi pare l’ultimo livello sul quale la liturgia possa essere 
promossa dalla filosofia e possa promuovere alla filosofia. Gli inizi stessi 
del movimento liturgico attestano, attraverso le grandi figure di R. Guar­
dini e di O. Casel, la forza che il pensiero ha per la liturgia e che la litur­
gia ha per il pensiero. Rispettivamente, il concetto di «culto» e di «miste­
ro» rappresentano bene queste potenzialità forse ancora inespresse dalla 
riflessione teorica sulla liturgia e, soprattutto, da una teologia che voglia 
essere elaborata davvero a  p a r t ir e  dalla liturgia.

5. La relazione complessa tra filosofía e liturgia

Da questo ricco «elenco» di autori/scuole e di soggetti/temi, derivano 
una serie di correlazioni assai interessanti per la ricomprensione di uno 
spessore teorico del movimento liturgico che ancor oggi è all’opera nella 
Chiesa:

A d  ex tra : p ro b le m a tiz z a z io n e  d e lle  c a te g o r ie  « p o litich e»

Se la differenza assoluta tra filosofia e liturgia viene compresa -  a 
partire dalla fenomenologia -  come una differenza essenzialmente p o l i t i ­
ca™, ne deriva il compito nuovo e antico di riprendere il lavoro teorico sui

V

concetti di l ib e r tà , tra d iz io n e  e a u to rità . E proprio la emergenza del dono 
e della donazione a pretendere questa pista di ricerca. La «evidenza poli­
tica» di una separazione senza contatto non può impedire oggi tanto una 
fenomenologia del credere quanto una mistica/liturgia del pensare. Anche 
se la tendenza della riflessione spesso tende a ribadire teoricamente la 
opposizione inconciliabile tra «puro dono» e «scambio», tanto il «feno­
meno del dono», quanto la esperienza teologica della fede riaprono lo 39

39 Utile è qui il riferimento al grande lavoro che in questi anni è stato compiuto da P. 
Sequeri proprio nel mettere in luce il «presupposto politico» della distinzione netta tra 
ragione e fede, tra filosofia e mistica, tra verità e senso; rinvio su tutto ciò al grande lavo­
ro di sintesi di teologia fondamentale (Il Dio affidabile. Saggio di teologia fondamentale, 
Queriniana, Brescia 1996) e ad un piccolo ma prezioso saggio di spiritualità (Sensibili allo 
Spirito. Umanesimo religioso e ordine degli affetti, Glossa, Milano 2001).



76 /Andrea Grillo

spazio della conciliabilità degli opposti, della mediazione degli imme- 
diabili40 *. Per usare le parole di Agostino: « A d  d isc e n d u m  item  n e c e s s a ­
r io  d u p l ic i te r  d u c im u r, a u c to r i ta te  a tq u e  ra tio n e . T e m p o re  a u c to r ita s ,  
re a u tem  r a tio  p r io r » 4[: la priorità della ra tio  sul piano della «cosa», ma 
la priorità della a u c to r i ta s  sul piano del «tempo» costituiscono per la 
«ragione» che «comprende» e che «impara» un campo di indagine 
estremamente urgente42.

A d  in tra : r is c o p e r ta  d i  una lo g ic a  sa c ra m e n ta le  d e lla  f e d e

Parallelamente e conseguentemente rispetto ad una liturgia del pensa­
re, si può sviluppare una «fenomenologia del credere» che eviti un uso 
solo trascendentale della fenomenologia. La logica per cui la donazione 
originaria del dato è  il luogo in cui può apparire il «dono» deve potersi 
capovolgere nella esperienza del dono come principio «autorevole» di 
una ra tio  che è  «amore». La categorialità temporalmente e spazialmente 
determinata di singoli «atti liturgici» -  la preghiera, il sacrificio, la lode, 
l’iniziazione -  sa porre in essere -  positivamente e non positivisticamen­
te, in modo autorevole e non autoritario -  lo spazio e il tempo di una do­
nazione ovunque e sempre. In questo caso, proprio per ragioni fenome­
nologiche, per il giusto ossequio alle «cose stesse», è  il dono (p r o p r io  
q u e s to  d o n o , h ic  e t  n unc e h o d ie ) ad essere condizione della donazione, e 
non viceversa. Questa evidenza sacramentale della fede costituisce una 
grande sfida alla comprensione delle relazioni tra liturgia e filosofia43.

40 Molto buona è la riflessione condotta da P. Sequeri nel suo saggio L ’appello della 
donazione (in Id ., Sensibili allo Spirito, 79-121) dove invita a superare la opposizione di 
principio tra gratuità e valore.

4' A urelii A ugustini, De ordine II, 26.
42 Cf J.-L. N ancy , L ’esperienza della libertà, Einaudi, Torino 2000; R. Esposito, 

Communitas, Einaudi, Torino 1998. Utile il contributo di F. Conigliaro, La libertà. 
Estasi e tormento, Giappichelli, Torino 2001.

Il ruolo di questa «mediazione» anche per la mistica classica appare molto limpi­
damente dalla ricerca condotta su Gregorio di Nissa da M. Zupi: cf M. Zupi (ed.), Grego­
rio di Nissa. Le belle ascese. Antologia del «Contro Eunomio», EMP, Padova 2001.; Id ., 
L ’ascesa a ll’uno in Plotino, Eunomio e Gregorio di Nissa: l ’esito mistico delle «Enneadi» 
e del «Contro Eunomio», in G. BONACCORSO (ed.), Mistica e ritualità: mondi inconcilia­
bili?, EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova 1999, 191-234.



Liturgia, filosofìa e seconda svolta antropologica / 77

L 'a z io n e  e il p e n s ie ro :  f in o  a l ca p o vo lg im en to  d e l ra p p o r to ?

Infine, questa possibilità del rapporto tra «dono» e «donazione», tra 
«dato» e «dono» capovolto fa eco ad una famosa affermazione di M. 
Blondel, a proposito della relazione tra pensiero e azione in ambito reli­
gioso e mistico. Egli dice infatti:

«nella pratica religiosa è necessario che i rapporti ordinari tra il pensiero e 
l’azione siano al tempo stesso conservati, completati e rovesciati»44 45.

Questa «rivoluzione» del rapporto tra a g e re  e c o g ita re  costituisce una 
sorta di via necessaria alla retta comprensione del rapporto tra a g e re  ed 
esse . Potremmo dire che la mediazione della «pratica religiosa», del rap­
porto all’altro come atto di culto sacramentale, si attua in questa pluralità 
di modi e di forme della relazione, e in essa si presenta la possibilità di 
questa «infinità senza totalità» che permette (e non impedisce) una rela­
zione al «tutto che appare».

Il rapporto tra pensiero e azione -  che la politica conserva, che l’etica 
completa e che la religione rovescia -  costituisce il cuore di una «visione 
mistica» che è sempre necessariamente correlata all’azione e in p r im is  
all’azione liturgica. Forse il contributo che la fenomenologia ha potuto e 
ancora può dare al chiarimento della relazione tra filosofia e mistica, tra 
dato e dono, sta proprio in questo strategico de-centramento del soggetto, 
che, come dice Marion, «si riceve dal fenomeno»: «Giungere a fare ecce­
zione al principio “Io non devo niente a nessuno”» significa «rinunciare 
all’eguaglianza di sé a sé, dunque al modello della soggettività e anche, 
allo stesso tempo, a sospendere il principio di identità che metafisica- 
mente la sostiene»43.

Vorrei anche suggerire che questo «capovolgimento», questa «svolta», 
questa «rivoluzione» nei rapporti tra pensiero e azione si configura anche 
in modo interessante sui tre piani che abbiamo individuato. Da un lato, 
infatti, la politica è il livello più evidentemente coinvolto dalla svolta, 
quello in cui la «prassi» arriva addirittura a trainare e trascinare il pensie­
ro, mentre l’etica è solo il completamento pratico del pensare, mentre la 
religione assume la funzione di «preservare» e di «conservare» il primato 
del pensiero sull’azione.

44 M. Blondel, L ’azione. Saggio di una critica della vita e di una scienza della pras­
si, Ed. Paoline, Cinisello B., 1993, 526.

45 M arion, Dato che, 123.



78 /  Andrea Grillo

Ma, proprio il dono e la donazione ci suggeriscono un’altra prospetti­
va: in questa diversa visione la considerazione politica è  la più conserva­
trice e la più prudente, quella etica assume solo complementi dall’azione, 
mentre quella religiosa e mistica è  capace davvero di «partire dal feno­
meno», di lasciare il primato all’azione, di capovolgere l’ordine «politi­
camente» corretto delle priorità.

La mistica in questa prospettiva non è  semplicemente «riscoperta della 
immediatezza»46, ma piuttosto apertura sulla dialettica -  in qualche modo 
sempre «immediata» -  del rapporto tra mediazione e immediatezza: è  

esperienza con l’esperienza, sentire di sentire, riconoscersi riconosciuti47. 
Il dono e il dato sono «già sempre» identici, ma ancora sempre «differen­
ti»: solo in questa dialettica la storia, la contingenza del tempo non è  ac­
cidentale, ma luogo significativo della immediata identificabilità di dato e 
dono, in un «qui ed ora» ancora da identificare, che non è  -  almeno uma­
namente -  già deciso.

Solo così, a patto di questa complessità -  non solo fenomenologica, 
ma diremmo fenomenica -  possiamo riscoprire, come diceva Heidegger, 
«l’amore, come motivo di fondo della comprensione fenomenologica»48. 
Tuttavia dovremmo anche ricordare che già per Tommaso la verità del 
dono stesso -  la sua gratuità -  ha una ratio che può dirsi soltanto in ter­
mini di amore:

«Donum proprie est datio irredibilis, [...] idest quod non datur intentio- 
ne retributionis: et sic importât gratuitam donationem. Ratio autem gratui- 
tae donationis est amor»49.

46 A proposito di questa radicale identificazione tra «mistica» e «immediato» cf di re­
cente A. N. Terrin, Mistiche del post-moderno: tra il rifugio nel sé e la riscoperta del- 
V«olon», in G. BONACCORSO (ed.), Mistica e ritualità: mondi inconciliabili?, EMP- 
Abbazia di S. Giustina, Padova 1999, 84-142. Nel suo «j’accuse» Terrin prende di mira 
esplicitamente le prospettive del volume anselmiano Filosofia e mistica (cf soprattutto le 
pp. 84-99), rifiutando recisamente ogni possibile mediazione teologica delfimmediato 
mistico. La Trennung tra fede e ragione non potrebbe essere più netta: ma questa frattura, 
in verità, mi sembra più affine al reciso progetto moderno che alla sfumata sensibilità 
postmoderna.

47 Cf la recente riproposizione di questa prospettiva «mistica» da parte di E. Salmann, 
La rivelazione dell’ineffabile. Evento simbolico e voce contestata, in G. MAZZILLO (ed.), 
Parlare di Dio. Possibilità, percorsi, fraintendimenti, Cinisello Balsamo, Milano 2002, 
95-130, dove apofatismo e simbolicità cercano una faticosa, contestata, sofferta ma insu­
perabile mediazione.

48 C f J-L. M arion, Dato che, 395.
49 S. Tommaso, S.Th. I, q. 38, a2, c., i corsivi sono miei.



Liturgia, filosofìa e seconda svolta antropologica / 79

Questa tuttavia, per Tommaso, non è tanto un’«antica definizione del 
dono»50, quanto «solamente» e «semplicemente» una piccola fe n o m e n o ­
lo g ia  d e llo  S p ir ito  S an to .

6. Prospettive sul futuro

Dopo aver percorso questo lungo itinerario di confronto a stretto con­
tatto con alcuni dei filoni più rilevanti del pensiero fenomenologico re­
cente, dobbiamo poter trarre alcune linee complessive di interpretazione e 
di prospettiva. Possiamo farlo almeno in tre diverse direzioni:

L a r ia ssu n z io n e  d e l tem a  f i lo s o f ic o  p e r  la  r icerca  litu rg ica :  
la  d iffe ren za  tra  in te lle tto  e in te lle ttu a lism o

La vena «antiintellettualistica» del liturgista è ben lungi dall’essersi
V

spenta. E questa -  dobbiamo sempre ammetterlo -  anche una risorsa for­
midabile per mantenere una distanza critica rispetto all’ordinaria distra­
zione -  tipicamente intellettualistica -  con cui la teologia «tralascia» il 
proprio presupposto rituale. Ma proprio per non cadere in una opposta 
forma di ingenuità, il liturgista deve riconsiderare oggi quale «ratio» so­
vrintende alla propria disciplina, e per farlo deve appunto non vergognar­
si di «filosofare». In tal modo è capace di risvegliare, in tutto l’ambito 
teologico, una più decisa sensibilità per le diverse accezioni di ragione e 
per il ruolo che la sensibilità esercita nella relazione umana con Dio. Il 
liturgista, proprio in quanto si apra alla filosofia, apre la filosofia (e la 
teologia fondamentale) alle proprie ragioni !

L a p r o v o c a z io n e  a l ch ia r im en to  d e l ra p p o r to  tra  te o lo g ia  
e a n tro p o lo g ia

La distinzione tra teologia e antropologia -  da intendersi come non­
confusione nonché come non-separazione -  è ancor oggi molto proble­
matica. Ma il confronto con il pensiero fenomenologico, ermeneutico,

50 Come dice M arion, Dato che, 102.



80 /Andrea Grillo

decostrutti vista e impolitico può portare davvero il liturgista ad accorgersi 
che dopo una «prima svolta antropologica» se ne dischiude una «secon­
da» in cui è proprio il protagonismo, la centralità, la «maggiore età» 
dell’umano a dover essere ripensata.

Come per la fenomenologia, anche in liturgia occorre davvero un pen­
siero che sappia «prendere l’iniziativa di perdere l’iniziativa» (Marion), 
con tutto ciò che questo significa sul piano teoretico e con tutte le conse­
guenze che può trarre per 1’«azione liturgica».

L a f e d e l tà  a g li  in iz i e il n u o vo  co m p ito  d i una « te r za  fa s e »  
d e l m o v im e n to  li tu rg ic o

Non è semplice essere fedeli agli inizi della teologia liturgica. Per tale 
fedeltà occorre oggi la riscoperta della iniziazione «dopo» e «insieme» 
alla riforma; della «fonte» di nuovo anche come «fondamento»; della li­
bertà di nuovo anche come «auctoritas»; della novità di nuovo anche co­
me «tradi tio».

Ognuno di questi temi -  per essere riscoperto nelle «fonti» e per esse­
re riattivato nella prassi -  ha bisogno di essere pensato con tutta la radi­
calità che solo un pensiero anche filosofico può consentire. Questa è stata 
la «nuova evidenza» che ha messo in moto i grandi iniziatori del movi­
mento liturgico: né Guéranger, né Festugière, né Casel né Guardini pos­
sono essere davvero compresi senza questo versante filosofico della loro 
opera.

Se non accetteremo questa «complicatezza» e questa «articolazione», 
che coinvolge e convoca tutte le migliori competenze liturgiche e filoso­
fiche, se resteremo vittime di quella degenerazione (piccola ma efficacis­
sima) con cui la «seconda fase» del movimento liturgico ha necessaria­
mente emarginato la filosofia dalle proprie preoccupazioni, non saremo 
pronti per quella «terza fase», che oggi costituisce uno dei presupposti 
perché la «riforma liturgica» non cada irrimediabilmente in una sempre 
più grave d e r iv a  re to r ic a . Solo a queste condizioni la liturgia sarà ancora 
se stessa, potrà dar ragione della propria dignità e inserirsi a tutti gli ef­
fetti nel novero delle scienze teologiche, proprio con questo suo peculiare 
rapporto con le scienze umane. Ma appunto, per restare teologia deve 
avere un rapporto strutturale con la filosofia. Se rinuncia a questo perde 
facilmente anche la prima caratteristica.



Liturgia, filosofia e seconda svolta antropologica / 81

Se questa evidenza non è più tanto evidente, se si pensa che le ragioni 
della teologia -  o magari di una pastorale ridotta a piccola routine quoti­
diana e senza respiro -  possano imporre una presa di distanza dalla rifles­
sione filosofica o una sorta di autosufficienza teologico-liturgica rispetto 
ad essa, dovremmo ricordarci della bella espressione di C. Péguy, quando 
delineava ironicamente la delicatezza del rapporto -  sia pure ancillare -  
tra teologia e filosofia e diceva:

«La filosofia è l’ancella della teologia, lo sappiamo. (Maria è appunto 
l’ancella del Signore). Ma che l’ancella non strapazzi la padrona e la pa­
drona non riprenda aspramente l’ancella. Verrebbe un estraneo che le met­
terebbe rapidamente d’accordo»51.

E l’estraneo, qui, non è necessariamente esterno alla Chiesa, e forse 
neppure esterno agli stessi liturgisti che si affacciano sul terzo millennio. 
Da questa estraneità -  che pure abbiamo in qualche modo dovuto tollera­
re in questi ultimi 50 anni -  credo che dobbiamo oggi guardarci con tutta 
la circospezione possibile. Ne va non solo della credibilità dei liturgisti 
nell’arengo teologico -  e ciò, in fondo, sarebbe il meno -  ma finanche 
della possibilità di dar voce effettiva alla «cosa stessa» che sta loro tanto 
a cuore: l’azione liturgica cristiana, su cui essi devono sempre «offrire 
chiarimenti» e che tuttavia devono sempre saper «salvare come fenome­
no»52. Per queste due imprese -  entrambe veramente importanti per la fe­
de e per la Chiesa di domani -  occorre ammettere che ancor oggi -  e for­
se soprattutto oggi -  «oportet philosophari in liturgia», sia per apprezza­
re la vera portata del movimento liturgico -  che non ha perso la sua carica 
profetica -  sia per cogliere appieno il senso e la rilevanza della svolta an­
tropologica per il sapere teologico moderno e post-moderno.

51 Ch. PÉGUY, Note conjointe sur M. Descartes, citato in E. GlLSON, Il filosofo e la 
teologia, Morcelliana, Brescia 1966, 7.

5" «La teologia deve offrire chiarimenti... La teologia deve sozein ta phainomena»: le 
due affermazioni compaiono nella relazione senza titolo di E. Jiingel in J. Moltmann 
(ed.), Biografia e teologia. Itinerari di teologi, (gdt, 258), Queriniana, Brescia 1998, 9-19, 
qui 17-18.





Capitolo quarto

Il rinnovamento liturgico 
tra riforma dei riti 
e iniziazione mediante i riti

«La sfigurazione della ragione consiste nella sua esiziale  
divaricazione dal “sim bolico”, ovvero d a ll’originaria d i­
m ensione antropologica in cui accade l ’attesa necessaria del 
possib ile  compimento».

M. Antonelli1

In questo capitolo vorrei procedere ad un approfondimento più radi­
cale della domanda che reggeva le pagine precedenti, riprendendo alcune 
tesi già abbozzate, riformulandole e accompagnandole con una serie di 
ulteriori riflessioni. In particolare vorrei fare emergere come la relazione 
complessa tra movimento liturgico e svolta antropologica metta a nudo, 
nella maniera più esplicita, il difficile equilibrio tra logica della riforma 
liturgica e logica della iniziazione liturgica, come risposte entrambe ne­
cessarie per risolvere la questione liturgica emersa nella coscienza eccle­
siale a partire dal XIX secolo.

Procedo nel modo seguente: anzitutto pongo qualche piccola premes­
sa, poi faccio seguire una serie di quattro tesi (§§ 1-4), da cui trarrò de­
terminate conseguenze (§ 5), cui seguiranno alcune conclusioni (§ 6).

Premesse sul «vissuto liturgico» e sulla «questione liturgica»

Il fatto che ci interroghiamo a fondo sul «rinnovamento liturgico 
oggi» non è per nulla scontato. Anzi, se è vero che una competenza litur- 
gico-celebrativa è stata un patrimonio della Chiesa fin dai suoi esordi,

1 M. A ntonelli, L ’autocoscienza del cristianesimo tra fede e religione, in «La 
Scuola Cattolica», 126, 1998, 3-32, qui 23.



84 / Andrea Grillo

interrogarsi radicalmente su tale competenza e far emergere la «questione 
liturgica» come questione decisiva per la fede nel mondo postmoderno è 
invece una preoccupazione tipica soltanto delle ultimissime generazioni 
cristiane.

Se potessi ardire di fare un ammonimento a tutti coloro che si occupa­
no di liturgia -  direttori di uffici o cerimonieri, pastori o professori, stu­
denti o responsabili della pastorale liturgica delle singole diocesi e par­
rocchie, fino ai semplici battezzati cristiani -  desidererei farlo così: non 
abbiate timore di far valere la tipicità del celebrare tra le azioni cristiane, 
ma evitate di restare vittime degli stereotipi in cui gli altri chiudono -  e, a 
volte, persino voi stessi chiudete -  tale agire celebrativo. Voi non siete 
semplicemente gli «esecutori» di ciò che altri pensano, o i soggetti che si 
preoccupano della esteriorità o della semplice apparenza esterna, ma siete 
il punto di riferimento e di orientamento di un’attività della Chiesa -  la 
liturgia, appunto -  che oggi ha bisogno di essere curata, rimotivata, pro­
tetta, resa viva e riscoperta nel suo valore di fons della vita cristiana.

Per onorare appieno il compito che ho appena indicato, vorrei pren­
dermi a cuore essenzialmente due obiettivi, per comunicarne la urgenza 
indifferibile nel contesto culturale di oggi, e dai quali dipende a mio pare­
re il «mestiere-ministero» cristiano.

Si tratta allora dì:

-  favorire una cultura (in parte tradizionale, in parte del tutto nuova), 
che sappia riscoprire questa forza e questa bellezza del celebrare rituale, 
mettendola in correlazione con l’autocomprensione dell’uomo di oggi: 
questo è ciò che alla fine comprenderemo come il compito tipico della 
seconda svolta antropologica;

-  percorrere strade liturgiche adeguate, coscienti non soltanto del co­
me e del che cosa celebrare, ma anche del perché si celebra: proprio con 
il riscoprire la dimensione della «iniziazione», facendola interagire con 
quella di «riforma», noi potremo essere tra i primi ad essere coscienti (in 
modo riflesso, cioè in modo non ingenuo) dei complessi meccanismi con 
cui la liturgia può essere veramente promossa.

Verso questi due obiettivi vorrei avviarmi attraversando quattro tesi: 
esse contribuiranno a strutturare meglio il ragionamento, e spero anche a 
dargli forza e plausibilità.



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 85

1. Prima tesi: Il legame tra liturgia e cultura è intrinseco e reciproco: 
questo fatto impedisce di pensare univocamente tale rapporto. Garantire 
e riscoprire una «liturgia per l’uomo» e promuovere un «uomo per la 
liturgia».

Il ra p p o r to  tra  litu rg ia  e cu ltu ra

È facile consentire sul fatto che la individuazione di un «ambito disci­
plinare» come la liturgia -  nel vasto campo delle materie teologiche ela­
borato dalla tradizione cristiana -  non è scaturita come un fatto naturale e 
scontato, ma è piuttosto emersa come il frutto di una complessa media­
zione culturale, come sintesi di una complicata relazione tra elementi 
immediati e mediati della vita cristiana.

Bisogna ricordare infatti che la «liturgia» -  intesa come «scienza li­
turgica», come competenza teorica e teologica che tematizza il culto cri­
stiano «in quanto azione rituale» -  sorge come reazione-risposta alla 
cultura moderna e si sviluppa parallelamente ai primi passi del movi­
mento biblico, patristico, ecumenico. Affrontare la «questione liturgica» 
inaugurata dal XIX secolo è il compito più proprio della nuova disciplina. 
Questo rilevamento ci aiuta a ritenere impossibile il considerare la litur­
gia come un ente «in sé», che solo in un secondo momento avrebbe il 
compito di vedersela con la cultura, come con qualcosa di esterno ed 
estraneo a sé. Vi è piuttosto una comunanza di origine e di destino che 
assimila, fin dal principio, tre momenti che solitamente consideriamo in 
un sol colpo: l’atto cultuale del cristiano, la sua cultura di uomo e la co­
scienza riflessa che dell’atto cultuale la fede e la teologia elaborano.

Si riesce così ad individuare una serie di tre elementi, che costituisco­
no e danno forma al rapporto che ci interessa. Ognuno di essi rappresenta 
un momento essenziale per la comprensione del ruolo che la cultura gioca 
per la liturgia e che reciprocamente la liturgia rappresenta per la cultura:

a) l’agire cultuale e celebrativo, liturgico e rituale, caratterizza la tra­
dizione cristiana in modo sostanzialmente univoco fino agli ultimi secoli. 
Questo «dato» ha segnato la identità cristiana fin dall’inizio, ma è stato 
tematizzato dalla teologia -  come liturgia -  quasi soltanto nell’ultimo se­
colo. Si può dire che ciò che intendiamo con liturgia è una prassi millena­
ria della Chiesa di Cristo, che la teologia ha presupposto per molti secoli 
e che solo di recente, sulla spinta di numerose esigenze culturali, ha as-



86 / Andrea Grillo

sunto il profilo di disciplina peculiare e il nome specifico di liturgia. Con 
il termine rito potrei sintetizzare questo primo punto, che designa preci­
samente la liturgia come «ergon», come azione;

b) il secondo termine della nostra relazione è la cultura dell’uomo. 
Con essa non si intende qui la «competenza dotta», o la «raffinatezza 
concettuale» del soggetto umano, quanto il contesto di riferimenti e rela­
zioni, di parole, concetti, valori, ideologie e orizzonti che identificano il 
profilo antropologico in una certa epoca. Questo secondo elemento ri­
sponde all’immediatezza della collocazione antropologica dell’uomo nel 
contesto sociale e civile. Con il termine libertà vorrei puntualizzare in 
modo sintetico questo complesso di riferimenti che fanno di un certo 
animale un uomo. L’uomo è uomo in quanto ha una cultura e, grazie ad 
essa, può essere libero;

c) la coscienza teologica dell’atto cultuale è il terzo elemento da con­
siderare, per tentare di impostare rigorosamente il rapporto tra liturgia e 
cultura. La prassi cultuale viene così posta in una relazione con la espe­
rienza culturale dell’uomo e con la coscienza teologica riflessa. Questa 
tematizzazione riflessa del culto è il momento propriamente culturale in­
teso in senso stretto, ossia la elaborazione concettuale raffinata ed espli­
cita della relazione tra atto rituale di culto e identità antropologica 
dell’uomo. Il terzo termine può essere perciò indicato dalla parola teolo­
gia e rappresenta ciò che dovrebbe assumere in pieno la sintesi tra rito e 
libertà. Non di rado si usa il termine «liturgia» per indicare una tale atti­
vità di riflessione teologica sul rito, con il senso di liturgia come «logos» 
anziché come «ergon», come pensiero piuttosto che come azione.

Quando si parla del rapporto tra liturgia e cultura occorre ricordare 
queste distinzioni, per non cadere nell’errore di pensare che liturgia signi­
fichi -  direttamente -  sia l’azione che la riflessione sull’azione: entrambe 
sono manifestazioni della «cultura» dell’uomo, ma a livelli diversi e con 
esigenze assai differenti.

Conseguenze per la interpretazione attuale

La liturgia, come disciplina teologica particolare, è sorta quando il 
rapporto tra il rito e la libertà ha perso la sua immediatezza sociale e cui-



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 87

turale e quando perciò la teologia ha dovuto cominciare a mediare per 
mettere in comunicazione il rito della religione con la libertà dell’uomo. 
Mentre prima la teologia poteva presupporre questa comunicazione tra 
rito e cultura antropologica, poi nel mondo moderno ha dovuto fare i 
conti con la presa di distanza della cultura (come libertà) dal rito (come 
tradizione). Ad una immagine scontata dell’uomo come «autonomia», 
l’imbarazzante eredità rituale appariva come annuncio e sostegno di una 
pura eteronomia. La teologia assumeva allora il compito di mediare tra 
questi opposti.

Gli esordi di questo ripensamento risultarono più ricchi degli esiti: in­
fatti, mentre all’inizio il movimento liturgico sperimentò una molteplicità 
di strade, con il tempo venne privilegiata una sorta di strada maestra, che 
funzionava (e in larga parte tuttora funziona) così: la teologia si preoccu­
pava di cogliere il proprio legame con la cultura (libertà) per poi far sem­
plicemente esprimere al rito questa riconciliazione. L’idea di riforma dei 
riti -  come soluzione di tutti gli imbarazzi del rito nel mondo moderno -  
nasce proprio da una sorta di assolutizzazione unilaterale di questa solu­
zione.

Essa tuttavia, per quanto corretta, rischiava e rischia tuttora di cadere 
in un grave fraintendimento, se comprende se stessa come autosufficien­
te. La riforma dei riti, infatti, mette a nudo effettivamente il divario che si 
è creato tra cultura antropologica e rito religioso cristiano, ma non af­
fronta la questione dell’apporto che il rito religioso può (e deve) dare alla 
cultura stessa. Adegua i riti alla cultura, ma non riflette sul ruolo che il 
rito esercita nei confronti della cultura. Se il rito è compreso ancora come 
«segno», come rappresentazione, risulta puramente espressivo di una 
esperienza maturata altrove. Che la liturgia non possa essere solo «se­
gno», ma che proprio come «rito» svolga un compito essenziale di inizia­
zione culturale -  in quanto modalità non superabile e necessaria per di­
schiudere originariamente interi paesaggi di credenza e di fede -  questo è 
il problema che oggi la relazione tra liturgia e cultura deve farsi carico di 
studiare2.

La liturgia come semplice «segno» ha bisogno di una sorta di immo-

2 In questa direzione profondamente innovatrice si muovono con successo le pagine 
di G. Bonaccorso, Celebrare la salvezza. Lineamenti di liturgia, EMP, Padova 1996. Il 
ripensamento che in esse viene sistematicamente promosso deriva appunto da questa nuo­
va consapevolezza, che è anche profonda fedeltà alle intenzioni originarie del movimento 
liturgico, così evidenti in Festugière o in Casel.



88 / Andrea Grillo

bilità della teologia, per poter «esprimere» quei contenuti che la teologia 
è in grado di fornirle. In questo modo, tuttavia, la liturgia è colta in modo 
unilaterale e profondamente riduttivo. La liturgia non è solo cu lm en , ma è 
anche fo n s , non è solo «segno», ma anche «rito», non è solo «espressio­
ne», ma anche «esperienza». L’idea di «adattamento dei riti» tende a ri­
spondere soltanto al primo aspetto della questione che abbiamo delineato, 
ma rischia di risultare strutturalmente incapace di incidere sul secondo.

2. Seconda tesi: L a « rifo rm a  d e i r iti»  e la  « in iz ia z io n e  a i r iti»  so n o  
d u e c o n c e tt i  ch e  d e v o n o  e s se re  p e n s a ti  o g g i in m o d o  m o lto  p iù  s tr in g en te . 
U na cu ltu ra  (a n ch e  c r is t ia n a ) ch e p u ò  r iten ere  d i r ifo rm u la re  « l ib e r a ­
m en te»  i p r o p r i  riti, d im e n tic a  ch e e ssa  d e v e  a n ch e  una p a r te  fo n d a m e n ­
ta le  d e lla  p r o p r ia  id e n tità  p r o p r io  a  q u e i riti. P e r  i r iti il f a t to  d i  e s se re  
s ta ti  « e r e d ita ti»  non  è s o lo  un a cc id en te , m a è q u e s tio n e  d i  e sse n za .

Il r a p p o r to  a m b iv a le n te  tra  m o d ern ità  e litu rg ia

La coscienza riflessa della teologia, esaminando oggi la relazione tra 
rito religioso cristiano e cultura antropologica dell’uomo, rileva la pre­
senza di singolari paradossi, sui quali è bene soffermarsi un poco. Il 
mondo dei riti religiosi appare da un lato come la traccia persistente di 
una impostazione socio-culturale del tutto tradizionale, a cui risponde in­
vece uno stile moderno, nel quale il riferimento al rito-tradizione sembra 
essere del tutto superato. La liturgia resta pur sempre il riferimento rituale 
al fondamento, che gioca più sull’oggettivismo che sul soggettivismo, più 
sulla eteronomia che sull’autonomia.

Ma insieme a queste caratteristiche, che costituiscono veramente una 
difficoltà per la comunicabilità del rito religioso cristiano e per la sua re­
cezione nel contesto mondano-ecclesiale moderno, il rito religioso pre­
serva in modo efficace anche aspetti che sembrano sorprendentemente 
affini alle preoccupazioni contemporanee. La liturgia cristiana, grazie alla 
riscoperta culminata con la S a cro sa n c tu m  C on ciliu m , contribuisce in 
modo assolutamente originale al superamento dell’individualismo reli­
gioso, strutturando comunitariamente il soggetto della celebrazione, e in 
secondo luogo valorizza essenzialmente il livello della prassi-azione 
piuttosto che quello della teoria-contemplazione.



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 89

Questo duplice apporto della liturgia alla cultura contemporanea, alle 
possibilità di vita cristiana e mondana dell’uomo, indica un secondo li­
vello del problema già illustrato. La riforma dei riti presume inevitabil­
mente come già risolto il problema della rilevanza dei riti. Detto in altri 
termini, il valore comunitario e pragmatico della liturgia non risulta assi­
curato prima di tutto da quello che nella liturgia si dice o si fa, ossia dai 
testi o dalle rubriche, ma dal valore culturale (antropologico e strutturale) 
che quei giochi linguistici hanno sulla forma di vita del cristiano. Il rito 
religioso cristiano propone il suo discorso sulla oggettività, sulla etero­
nomia, sulla comunitarietà e sulla pragmaticità della fede cristiana prima 
di tutto col semplice fatto di essere quello che è (cioè un rito) e di essere 
così com’è. Ogni riforma dei riti può ritenere che il rito sia semplice- 
mente rispecchiamento di un ordine concettuale e non invece che possa 
strutturare formalmente lo spazio «culturale» per il discorso della fede. Il 
recupero di questa dimensione della «formalità liturgica» è ciò che oggi 
chiamiamo dimensione della «iniziazione rituale».

La « tra d iz io n a lità »  d e l r ifo rm a re  e la  « n ovità»  d e l l ’in iz ia re

Sotto questo profilo, allora, il giudizio sul rito religioso della liturgia 
può essere un discorso critico (in termini di valutazione, riscrittura e ri­
forma) soltanto se rimane capace di riconoscere la funzione strutturante 
della liturgia non solo per la cultura antropologica, ma per la stessa possi­
bilità di una autentica tematizzazione teologica.

È allora inevitabile che la prima tappa sia quella di riformare i riti: es­
sa è tuttavia, nonostante le apparenze, la forma di approccio più tradizio­
nale; la seconda, ben più radicale, sarà invece quella di iniziare ai riti. La 
prima fase, nella sua essenziale ingenuità, deve ritenere che il problema 
che il rito propone al mondo moderno sia semplicemente quello di una 
mancanza di rispecchiamento e di rappresentazione del teologico rispetto 
alla cultura, alla società, alla teologia mutata. La seconda fase avverte in­
vece che la difficoltà è ben più profonda e attiene al senso stesso del rito 
in quanto tale per l’uomo e per il cristiano contemporaneo. Una riforma 
dei riti può essere completata soltanto con la accresciuta coscienza del bi­
sogno di una iniziazione ai riti, ossia del riconoscimento al linguaggio 
rituale di una certa autonomia rispetto alle teorie razionali e alle prassi 
funzionali, capace di strutturare originariamente il soggetto cristiano.



90 / Andrea Grillo

Le due fasi, qui astrattamente suddivise (ossia «riforma» e «iniziazio­
ne»), corrispondono bene a due diverse sensibilità culturali che possono 
essere definite come prima e seconda svolta antropologica in teologia.

3. Terza tesi: L a  r ifo rm a  litu rg ic a  d e l  V a tica n o  II n on  è s ta ta  la  p r i ­
m a, m a è s ta ta  la  p iù  co m p le ssa . E ssa  s i è p o s ta , c o m e  tu tte  le  a ltre , la  
d o m a n d a  su  c o m e  e ch e  c o sa  c e le b ra re . M a  è s ta ta  a n ch e  la  p r im a  c h ia ­
m a ta  a  r is p o n d e r e  a  d u e  d o m a n d e  in ed ite , su l « p erc h é »  e su l « se»  c e le ­
b ra re . In cu ltu ra re  la  litu rg ia  -  se c o n d o  un g e r g o  in e le g a n te  o g g i  la r g a ­
m en te  d iffu so  — s ig n if ic a  to rn a re  a  c o m p re n d e re  la  fu n z io n e  e s se n z ia le  
ch e  il m o m en to  r itu a le  s v o lg e  p e r  V a u to c o sc ie n za  e p r im a  a n c o ra  p e r  la  
c o n s is te n za  d i  una re la z io n e  con  D io : p e r c h é  V a u to c o sc ie n za  p o s s a  r ic o ­
n o s c e r s i  -  a n ch e  e fo n d a m e n ta lm e n te  -  co m e  e te ro c o sc ie n za .

P r im a  e s e c o n d a  s v o lta  a n tro p o lo g ic a  co m e  c o n te s ti  d iv e r s i  
d i una e v o lu z io n e  n e lla  re c e z io n e  d e lla  r ifo rm a  litu rg ic a

Se nel nostro secolo -  come abbiamo già visto -  è avvenuta una svolta 
antropologica della teologia, che ha significato per la teologia cattolica 
una ripresa potente di significatività e di attenzione all’uomo, questo 
grande esito del lavoro di alcune generazioni di teologi è stato segnato 
dalla esigenza di risignificare il patrimonio tradizionale teologico, avendo 
come interlocutore l’uomo nella sua dimensione antropologico-culturale 
moderna. Tuttavia, l’interlocutore di questa teologia è stato più la filoso­
fia che non l’uomo come tale, e comunque più la filosofia dei secoli 
XVIII e XIX che non quella del XX, unita ad un’autocomprensione an­
tropologica più vicina alla sensibilità patristica che all’autocomprensione 
contemporanea. La sua apertura è stata possibile sulla base di un appro­
fondimento dei primi secoli della Chiesa o del medioevo, pur avendo co­
me esigenza la interpretazione (e finalmente non la condanna) dell’uomo 
contemporaneo.

Ma tale svolta antropologica è stata soltanto la prima: essa è stata una 
benedizione che oggi tuttavia appare largamente insufficiente, perché ha 
spesso soltanto capovolto il problema, senza risolverlo. Ha opposto ad 
una «via tradizionale» una «via nuova», ma ha lasciato fuori dalla sua ot­
tica il presupposto dell’una come dell’altra.



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 91

Ciò appare del tutto evidente per la vicenda della riforma liturgica, 
dove lo stile tradizionale presupponeva il momento rituale come sfondo 
del suo discorso, mentre la via nuova tende a rimuovere tale presupposto 
per poter seriamente prendere in considerazione l’uomo moderno come 
interlocutore.

Lo spazio per una reintegrazione del presupposto (dopo l’età della 
presupposizione e dopo l’età della rimozione) può essere costituito ora 
da una seconda svolta antropologica che ricostituisca per così dire 
l’orizzonte generale in cui può infine apparire riequilibrata la scissione 
tra primato antropologico e primato teologico. Tale seconda svolta co­
stituisce anche il riconoscimento sereno della rilevanza, per il costituirsi 
stesso del lavoro teologico e per il suo fondamento, dell’oggetto e del 
metodo delle cosiddette «scienze umane», che oggi -  paradossalmente -  
contribuiscono non tanto ad avvalorare, quanto a «smontare» e a deco­
struire l’immagine moderna di uomo su cui la prima svolta antropologi­
ca aveva prosperato.

In questa nuova struttura esplicativa, la teologia assume l’antropologia 
(quella culturale e non prima di tutto quella filosofica o teologica) per ri­
conoscere il luogo della impostazione del proprio ascoltare e del proprio 
parlare. Nella prospettiva della liturgia ciò significa che affermare il suo 
collocarsi prima di tutto nel genere del rito indica che in questo luogo si 
istituisce una relazione significativa (anche se non esclusiva) tra Dio e 
uomo, senza che l’orizzonte così identificato possa alterare in senso an­
tropocentrico la impostazione, ma anzi perché possa garantire un supre­
mo equilibrio rispetto alla teologia.

L itu rg ia  e cu ltu ra  n e lla  « seco n d a  svo lta  a n tro p o lo g ic a »

La seconda svolta antropologica è così la prospettiva di superamento 
delle opposizioni tra una teologia senza presupposti e una teologia con 
presupposti, poiché costituisce soltanto una sorta di topologia del teologi­
co, uno strategico réplacement del teologico (dopo il suo déplacement 
moderno), una ricollocazione del discorso e del lavoro teologico nella sua 
tipicità di religione e di esperienza del sacro che non può essere ridotta né 
a momento «puramente» antropologico, né a momento «puramente» teo­
logico. Questa svolta insomma non è una scelta tra due alternative (antro­
pologia o teologia) ma mira a rendere finalmente impossibile l’alternativa



92 / Andrea Grillo

tra teocentrismo e antropocentrismo e addita lo sfondo che -  solo quando 
è stato dimenticato -  ha potuto determinare il sorgere stesso della quérelle 
moderna tra quei due punti di vista che si presumevano antitetici, ma che 
erano invece correlati nell’orizzonte della «esperienza religiosa e rituale».

Sulla base di queste considerazioni, appare utile sintetizzare il rap­
porto tra liturgia e cultura secondo alcune affermazioni antitetiche, ma 
utili a sgrossare ulteriormente il campo:

-  la liturgia è cultura, nel senso che presuppone un livello di immediatezza 
culturale, sociale, interumana, al cui interno lascia apparire il riferimento 
a Dio, senza la possibilità che questo possa essere autonomo daH’ambito 
culturale;

-  la liturgia non è cultura, se per cultura si intende un livello riflesso e pre­
dominante del rapporto con il reale, rispetto al quale ogni prassi risulta a 
priori scalzata da una teoria che ne determina diritti e limiti;

-  la liturgia è cultura, se con ciò si indica il necessario coinvolgimento 
dell’umanità nel rapporto con Dio. Il rito cristiano è sempre anche -  seb­
bene non sia soltanto -  autoespressione ed autoesperienza dell’uomo;

-  la liturgia non è cultura, se si presume di ridurre ad elemento «progetta­
rle» il rapporto che l’uomo ha con la propria tradizione e con il proprio 
futuro. In questo senso, veramente e propriamente, è la liturgia a per­
mettere la cultura, e non la cultura la liturgia.

La consapevolezza di questa complessità del rapporto tra liturgia e 
cultura appare oggi come il terreno più proficuo di lavoro di quella se­
conda svolta antropologica che permette di comprendere il progetto e la 
difficile recezione della «riforma liturgica». Agli occhi di questa seconda 
svolta l’idea di riforma dei riti appare paradossalmente come una solu­
zione troppo tradizionale, poiché assume una evidenza del rito (su cui la­
vora solo circa i contenuti) che invece costituisce la principale inevidenza 
di cui occorre occuparsi. Il passaggio della liturgia e dei sacramenti dallo 
statuto di segni a quello di riti significa prima di tutto che essi vengono 
derubricati dal rango di «rappresentazioni» per essere compresi come 
«azioni simboliche», che non vengono più pensate prima di tutto nel­
l’ordine del logos, ma in quello deìYergon3.

Cf L.-M. C hauvet, Simbolo e sacramento. Una rilettura sacramentale dell’esi­
stenza cristiana, LDC, Leumann [Torino] 1990.



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 93

4. Quarta tesi: D o p o  la  p re su p p o s iz io n e  d e l rito  a l fo n d a m en to , e la  
su a  m o d ern a  r im o zio n e  d a l fo n d a m en to , p e r  la te o lo g ia  o c c o r re  re in te ­
g ra re  il r ito  litu rg ic o  n el fo n d a m e n to  d e lla  f e d e  c ris tia n a . A q u es to  c o m ­
p ito  d e v e  la v o r a r e  s ia  la  te o lo g ia  d e lla  « seco n d a  sv o lta  a n tro p o lo g ica » , 
s ia  la  c o sc ie n za  cu ltu ra le  e p a s to r a le  a ttra v e rso  cu i len ta m en te  m a tu ra  
V esig en za  d i una n u ova  « in iz ia z io n e  a l rito», in tesa  co m e  « in iz ia z io n e  d a  
p a r te  d e l  r ito » , con  la  r ic o n s id e ra z io n e  d e lla  c e n tra lità  d e l co rp o .

U na n u o va  v is io n e  d e lla  litu rg ia

Da circa 30 anni viviamo una liturgia «riformata». E riformata signifi­
ca ricondotta al suo centro, alle sue intenzioni, alla sua autenticità, alla 
sua possibile comprensione e assunzione da parte di tutti. Da dove è par­
tita l’esigenza di riformare i riti? Nella sua radice più profonda, essa sor­
ge dalla crescente difficoltà che il cristianesimo ha incontrato, progressi­
vamente nel XIX e nel XX secolo, di fronte al mondo moderno. Ciò che 
prima il movimento liturgico e poi la riforma liturgica hanno avanzato è 
in fondo anzitutto una risposta ad una crisi di senso. Ridare senso al cri­
stianesimo significava, per questa tendenza della riflessione cristiana, ri­
dare profondità di significato teologico ai suoi riti. Il riferimento alla 
teologia patristica e alle prassi cultuali della Chiesa dei primi secoli sor­
resse il grande sforzo teorico e pratico che è culminato nella costituzione 
S a cro sa n c tu m  C o n c iliu m  e nella sua traduzione in una concreta riforma 
della liturgia. Ma tale riforma ha riguardato anzitutto le lingue, la teologia 
e la struttura dei riti cristiani.

Questo è certamente molto, ma non è e non può essere tutto! Ciò che è 
mancato allora, inevitabilmente, a questo progetto di riforma, consiste in 
una riflessione complessiva sul rapporto tra la liturgia e la teologia. Tale 
relazione, infatti, riguarda essenzialmente il corpo, la fisicità, la materia­
lità dell’uomo, nella sua decisiva capacità di essere luogo inaggirabile e 
necessario di relazione a Dio e al prossimo.

Così il passaggio dalla idea di «riforma» alla idea di «iniziazione» si 
verifica oggi sotto la pressione della nuova evidenza di una incapacità più 
radicale dell’uomo moderno: ossia quella di assumere le «liturgie rifor­
mate» nella loro piena natura di riti da celebrare. Per questa nuova forma 
di interesse verso la liturgia, essa è piuttosto un fenomeno che riguarda 
l’esperienza religiosa, il linguaggio simbolico e l’agire rituale, al cui in-



94 / Andrea Grillo

terno il mistero pasquale incontra -  spiritualmente perché corporal­
mente -  ogni cristiano e ogni comunità.

Il corpo non è qui più essenzialmente il tema di un contenuto del mes­
saggio cristiano o della visione concettuale del sacramento, ma piuttosto 
la forma con cui entriamo nella liturgia. Ciò significa, in sostanza, che o 
entriamo nella liturgia anche con il corpo, oppure ne restiamo irrimedia­
bilmente fuori. Vuol dire diventare sempre più coscienti che nella liturgia 
si tratta prima di una urgià (di un’azione rituale) che di una logia (di un 
discorso su...).

Un nuovo concetto di libertà

Se passiamo dal concetto di riforma al concetto di iniziazione è perché 
dobbiamo anche porre la questione se non abbiano qualche ragione i 
molti tentativi di restaurazione che sono serpeggiati nel corpo ecclesiale, 
fin dall’indomani della riforma. Una controprova di ciò troviamo anche 
nelle frequenti reazioni, più o meno esplicite, che manifestano un certo 
disagio di fronte al tema liturgico. Che il riferimento fondante alla eucari­
stia sia necessariamente il segno di una Chiesa intransigente e reazionaria 
di fronte al moderno (come oggi si può ascoltare anche dalla voce di sto­
rici di prima grandezza) parla soprattutto a conferma della incomprensio­
ne di ciò che nel culto e nella liturgia si realizza.

Certo, nessuno può negare la valenza anche «politica» della liturgia. 
Ma siamo davvero all’altezza della liturgia e dei sacramenti cristiani 
quando li guardiamo semplicemente come la traccia di un mondo precon­
ciliare, come se il Concilio avesse superato la ritualità dell’uomo? Come 
se la fede cristiana potesse essere nettamente divisa in ciò che è progres­
sivo e ciò che è regressivo? Come se noi potessimo essere cristiani in 
modo pieno collocandoci al di sopra e al di là della realtà -  inevitabil­
mente corporea e sensibile -  della celebrazione liturgica? Il rischio è che, 
assumendo una sorta di superiorità disinvolta nei confronti del celebrare 
liturgico e sacramentale, i cristiani oggi possano cadere nella trappola di 
semplificare in modo eccessivo il proprio rapporto con se stessi e con gli 
altri, stilizzandolo secondo modelli individualistici, intellettualistici e 
funzionalistici, che alla lunga renderebbero un pessimo servizio a quelle 
evidenze (umanitarie, dialogiche e progressive) che pure si vorrebbero 
veder tutelate.



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 95

Che la liturgia abbia bisogno di essere «assunta dai corpi» oltre che 
dalle menti (e questo è il senso vero di «iniziazione» rispetto a quello di 
«riforma») mi pare sia la migliore garanzia contro ogni caduta ideologica 
del cristianesimo, e non la minaccia di una sua presunta purezza spiritua­
le. Poiché spirituale, per il cristianesimo, non significa semplicemente 
«mentale», «intellettuale», «teorico», «astratto», «moralistico», ma signi­
fica anzitutto relazione, anche necessariamente corporea, con lo Spirito.

Scopriamo così che l’ultima radice della «questione liturgica» -  come 
avevano già capito, a loro modo, i padri fondatori dell’attuale rinascita 
liturgica (Guéranger, Festugière, Beauduin, Guardini, Casel)4 -  è rappre­
sentata da una visione complessa del rapporto tra libertà e autorità. In so­
stanza, riabilitando il ruolo del corpo, e quindi della esteriorità, della og­
gettività e della comunitarietà, la liturgia cristiana pone irrimediabilmente 
in crisi le strutture interpretative del mondo che la cultura contemporanea 
sembra avvalorare in modo assoluto. La immediatezza della libertà, la ir­
rilevanza dell’autorità per la libertà, come capisaldi del pensiero politico­
morale di oggi, scoprono qui una difficoltà e una mancanza.

La liturgia ha a che fare necessariamente con il corpo perché la libertà 
è una peculiarità dell’uomo strutturalmente legata al corpo, o meglio 
all’incontrarsi di «libertà incorporate». Siamo liberi, in effetti, solo a par­
tire da una relazione tra interiore ed esteriore sia in noi, sia fuori di noi. 
Ed è questo il primo punto davvero qualificante: noi apprendiamo la pos­
sibilità della fede e della speranza cristiana in una duplice relazione in noi 
e fuori di noi: tra corpo e spirito in noi e tra questa nostra relazione «in­
terna» e l’esteriorità di un’autorevolezza d’amore. In noi può esservi li­
bertà d’amare solo se fuori di noi un amore che libera ci ha dato il gusto 
della libertà.

Con l’ammissione che l’uomo non è libero di per sé, ma solo nell’in­
contro con un’autorità dell’amore, cioè con una libertà che lo libera, vie­
ne già assunto l’orizzonte corretto entro cui valutare il recupero del tema 
del «corpo» nella riflessione teologica sulla liturgia. Il corpo non è più 
solo la zavorra contro la nostra libertà spirituale, non più solo strumento 
di espressione di evidenze elaborate altrove, ma diviene luogo costitutivo 
della relazione d’amore che ci fonda.

Se ammetto e constato che «io non sono il mio inizio», debbo allora

4 Per un riferimento a questi autori rimando al già citato A. Grillo, Introduzione alla 
teologia liturgica.



96 / Andrea Grillo

desumere che nel mio «corpo vissuto» passa qualcosa di molto più origi­
nario e fondamentale per la mia stessa spiritualità. Scopro così che ciò 
che di più alto e di più decisivo il cristiano possa farsi dire e poi annun­
ciare è proprio questo radicale connubio di carne e spirito, che nello Spi­
rito di Gesù risorto ci è comunicato in modo definitivo.

Tale prospettiva modifica allora sostanzialmente la considerazione e 
T attenzione con cui investiamo noi stessi -  corporalmente -  nella cele­
brazione sacramentale. Essere «corpo vissuto»5 diviene così una condi­
zione essenziale per poter avere una relazione con il corpo di Cristo ed 
essere tale relazione in quanto Corpo di Cristo: con le note parole eucari­
stiche di Agostino, per poter «ricevere quel che si è» (a c c i p i t e  q u o d  

e s t i s )  !

U n a  « s e c o n d a  s v o l ta  a n tr o p o lo g ic a »  a  p a r t i r e  d a l la  l i tu r g ia ?

Dovremmo allora escludere una conseguenza: che questa nuova sensi­
bilità -  così attenta a riformulare il discorso teologico nel rispetto della 
sua necessaria dimensione corporea -  possa costituire una negazione 
della svolta antropologica che ha segnato progressivamente la teologia 
degli ultimi 50 anni. Essa non nega, ma neppure rinuncia a modificare 
profondamente tale tendenza.

Tra l’estrinsecismo della tradizione e Tintrinsecismo della prima 
svolta antropologica, la «seconda svolta antropologica» inserisce una 
nuova percezione delle cose. Se, come ha ricordato in un bel libro E. 
Benvenuto6, sono piccole sfumature a decidere di grandi teorie, qui si na­
sconde la possibilità di una comprensione più adeguata del ruolo che il 
corpo svolge nella struttura stessa della identità cristiana.

In effetti, superare l’estrinsecismo ha rappresentato per la teologia del­
l’ultimo secolo (ma già del secolo XIX) un impegno decisivo: solo svol­
gendo questo compito essa poteva rimanere all’altezza dei tempi, cioè 
poteva impedire di cadere in una forma di riduzione concettualistica della 
rivelazione e intellettualistica della fede. Si noti bene: questa opzione 
estrinsecistica aveva avuto a sua volta delle buone ragioni. Essa voleva

5 Sul concetto di «corpo vissuto» cf le belle pagine di G. Mazzocchi, Il corpo e la li­
turgia, in A.N. Terrin (ed.), Liturgia e incarnazione, EMP-Abbazia di S. Giustina, Pado­
va 1997, 287-315.

6 E. Benvenuto, Il lieto annunzio ai poveri, EDB, Bologna 1997, 203 ss.



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 97

mantenere il primato di Dio sull’uomo e sulla natura, ma perseguiva que­
sto obiettivo in una radicale scissione tra azione di Dio e azione del­
l’uomo. Finiva cioè con 1’affermare che l’agire di Dio include l’agire 
dell’uomo, finiva cioè per risultare incompatibile con (e incomprensibile 
per) la mentalità moderna.

La «svolta antropologica» ha invece seguito una strada opposta: ha 
sfidato l’antropologia sul suo stesso terreno, tentando di mostrare come 
nell’agire dell’uomo, nella sua coscienza e nel suo pensiero, Dio si mo­
strasse in modo non antitetico. Nell’agire dell’uomo si manifesta l’agire 
di Dio. In questa dimensione allora una nuova fiduciosa attenzione veniva 
rivolta ad ogni dettaglio della coscienza umana, nel quale può trapelare la 
luce della compagnia misericordiosa di Dio.

Eppure, questi due itinerari della teologia degli ultimi due secoli, han­
no avuto bisogno di giungere ad una ulteriore mediazione, ad una sintesi 
ulteriore. In essi -  curiosamente -  la riflessione sul corpo restava appunto 
o emarginata o enfatizzata, ma sempre collocata a livello teorico. Nessu­
no dei due indirizzi accettava realmente che qualcosa di decisivo avvenis­
se sul piano corporeo, materiale, sensibile.

La seconda svolta antropologica -  questa tendenza che è appena ini­
ziata -  recupera il valore dell’estrinseco (meglio, dell’esteriorità) all’in­
terno di un percorso intrinseco (interiore, esperienziale). Sa che la diffe­
renza teologica non è semplicemente recuperabile sul livello della identità 
trascendentale. Per questa tendenza non si può partire né assolutamente 
dall’agire di Dio (che è sempre un’astrazione) né assolutamente dall’agire 
dell’uomo (che è altrettanto astratta). Rispetto al primato della grazia 
sulla libertà, o della libertà sulla grazia, la seconda svolta antropologica 
afferma che una attenzione al ruolo del corpo nella vita dell’uomo e nella 
sua esistenza cristiana pone in crisi un concetto assoluto sia di libertà che 
di grazia. Nell’incontro e nel rapporto tra diverse libertà -  nella relazione 
tra esteriorità e alterità mediata corporalmente -  può sorgere una libertà 
riconoscente verso la grazia dell’amore e un amore grazioso che libera 
alla libertà.

Così appare, alla fine, che il riferimento al corpo rappresenta un in­
dubbio punto di avanzamento non semplicemente per piccoli dettagli 
della teologia attuale, ma per il senso stesso del pensare e dell’agire cri­
stiano nella cultura contemporanea. Affermare la corporeità della fede si­
gnifica suggerire la prospettiva per la quale la comprensione della rela­
zione tra grazia e libertà non può non riguardare prima di tutto come



98 / Andrea Grillo

l’uomo agisce e come comprende il proprio agire. Nell’agire rituale si 
manifesta Toriginarietà del rapporto che costituisce l’uomo come uomo, 
mantenendolo in quella irriducibilità a se stesso che il corpo è capace di 
affermare in modo così radicale e solenne.

Prospettive attuali

«Nessuno può conoscere se stesso, se non è tentato» (Agostino). Solo 
nella prova, solo nella esperienza vissuta l’uomo può credere, cioè può 
conoscere se stesso. Che il credere possa equivalere al conoscere se stes­
so è una grande sfida, sia per chi tendenzialmente vorrebbe rifiutare la 
identificabilità dei due piani (come ogni teologia della pura rivelazione), 
sia per chi vorrebbe sovrapporli immediatamente (come ogni teologia 
della prima svolta antropologica).

Ma conoscere se stesso significa conoscere più che se stesso, speri­
mentare la irriducibilità di sé a se stesso, disvelare davanti a sé la dimen­
sione dell’affidamento ad altri che costituisce il nucleo più originario 
della identità.

Ma questo può essere semplicemente detto? O può essere semplice- 
mente «pensato»? Per essere esperito ha bisogno di una espressione più 
complessa. Tale espressione è originariamente custodita in azioni rituali, 
che dicono proprio questa irriducibilità di sé a se stesso, e la dicono la­
vando il corpo con l’acqua, ungendolo con l’olio, sostentandolo con pane 
e con vino, imponendo le mani, congiungendo le destre. I segni esplicati­
vi dei sacramenti sono sempre segni espressivi: ossia nel dire una espe­
rienza anche la costituiscono nella sua possibilità. Ed è il corpo, da questo 
punto di vista, il principale attore della liturgia. Il corpo tentato -  cioè 
esposto ad una promuovente o minacciante esteriorità -  è il luogo cristia­
no del culto e della santificazione. Ed è luogo non anticipabile, non so­
stituibile con una presunta esperienza previa (trascendentale o mistica), 
che sarebbe solo il debole surrogato di una vera esperienza7, nella quale si 
verifica sempre di nuovo il principio expertus potest credere (può credere 
solo chi è stato messo alla prova).

7 •Cf le intense pagine che sul tema ha scritto S. Ubbiali, Il simbolo rituale e il pensie­
ro critico, in A.N. Terrin (ed.), Liturgia e incarnazione, EMP-Abbazia S. Giustina, Pa­
dova 1997, 251-284, soprattutto 275-278.



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti / 99

5. Per una «riforma» consapevole di una inaggirabile «iniziazione»

La continua ripetizione della iniziazione cristiana (come perdono del 
peccato e nuova offerta della grazia, come riapprendimento della logica 
battesimale nella eucaristia, come «preparazione» al matrimonio) si sposa 
oggi con (e risponde a) la mancanza di una iniziazione strutturale: come si 
è scritto con grande lucidità, fotografando con una sola pennellata l’intera 
questione attuale, oggi «o l’iniziazione è marginale, nel senso che non si 
fa l’iniziazione, oppure diviene permanente e quindi rende marginali»8.

Il mondo moderno, in effetti, non conosce più -  almeno teoricamen­
te -  l’importanza di un’adeguata «iniziazione» per essere se stessi in 
modo strutturato9. Se è giusto affermare che «una delle caratteristiche del 
mondo moderno è la scomparsa dell’iniziazione»10 11, è altrettanto giusto 
ricordare che è la iniziazione in senso strettamente religioso che viene 
meno, mentre sopravvivono molte forme -  implicite -  di iniziazione alla 
vita (come la scuola, la pubblicità ecc.). In altri termini, la modernità 
inaugura «un nuovo modello di iniziazione di tipo scolare, dell’ordine del 
sapere-eseguire e non del fare esperienza»11, confinando in regioni mar­
ginali la iniziazione in senso proprio. La riconquista della prospettiva cor­
retta nel pensare il concetto di iniziazione come «forma e formazione 
della esperienza» risulta pertanto un passo del tutto prioritario.

Una consapevole iniziazione

Alla vita siamo iniziati. Ad una vita propriamente umana non abbiamo 
affatto diritto prima di incontrare qualcuno che con la sua libertà di amare 
divenga la nostra auctoritas. Sapere della propria vita, essere coscienti di 
vivere, è già ammettere un incontro originario, un essere in relazione che 
la vita stessa tende a nascondere, ma senza il quale non si dà vita umana, 
vita ad immagine e somiglianza di Dio.

8 G. BUSANI, La rile ttu ra  d e l «R ito d i in iziazione cris tian a  d eg li adu lti»  a confron to  
con il postm o d ern o , in A a .Vv ., In iziazione cristian a  d eg li adu lti oggi, C.L.V. Ed. Liturgi­
che, Roma 1998, 213-235, qui 216.

9 Cf S. M aggi ani, La nozione d i in iziazione, in A a .Vv ., In iziazion e cr is tia n a  d eg li  
a d u lti oggi, C.L.V. -  Ed. Liturgiche, Roma 1998, 11-45.

10 M. Eliade, La n a sc ita  m istica . R iti e sim boli d e l l ’in iziazione, Morcelliana, Brescia 
1980, 9.

11 G. Busani, o. c., 217.



1 0 0 /  Andrea Grillo

Che la vita umana non sia un dato spontaneo e naturale, un bagaglio 
con cui nasciamo, ma sia piuttosto una complessa e delicata acquisizione, 
un itinerario avventuroso e affaticante, un percorso misterioso e tremen­
do, questo è il fatto originario che mette al centro la pertinenza -  già 
sempre dimenticata -  del riferimento alla iniziazione. Strana parola, in 
verità: troppo tecnica per essere usata con disinvoltura, ma troppo prezio­
sa per essere semplicemente sostituita.

L’uomo vive, in quanto uomo, di una relazione fondante. Per questo 
ogni incontro può produrre su di lui un doppio movimento: aprirlo ad 
un’alterità del prossimo e di Dio grazie alla quale soltanto egli può sussi­
stere, oppure rinchiuderlo in una presuntuosa autosufficienza, che fugge 
ogni incontro come decadenza, corruzione, incrinatura del puro essere 
presso di sé.

Solo così possiamo capire i diritti della concretezza sacramentale, co­
me anche il limite di ricostruzioni teologiche che affidano al sacramento 
primordiale (o fondamentale) una funzione troppo generale-generica e 
troppo universale-astratta. Anche per la liturgia e per la sacramentaria, 
infatti, periculum latet in generalibus: Schillebeeckx, Rahner, Chauvet, 
Bonaccorso, Sequeri, Antonelli, ci hanno permesso oggi un interessante 
percorso di approfondimento: attraverso di esso abbiamo potuto lenta­
mente scoprire che la tendenza della sacramentaria e della liturgia con­
temporanea ha scoperto prima l’idea di «riforma», poi quella di «inizia­
zione». Il

Il pencolo da evitare

La rilettura dell’esperienza recente non deve indurre in un facile errore 
di prospettiva. La riflessione critica che ritorna sul concetto di riforma e 
che parallelamente sviluppa il concetto di iniziazione rischia di essere inte­
sa come se desiderasse far valere le ragioni «contro» il senso stesso del ri­
formare liturgico, così affiancandosi alle diverse forme di «resistenza ad 
oltranza» che hanno attraversato e ancora attraversano il corpo ecclesiale.

In verità tale posizione può essere intesa rettamente soltanto come un 
proseguimento dell’idea stessa di riforma, un approfondimento del suo 
lato non-pensato e del suo lato rimasto in ombra. Per «riformare» davvero 
il rito -  cioè per tornare all’altezza di esso -  occorre, oggi più di ieri, una 
nuova coscienza del suo lato «iniziatico».



Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti /101

È perciò assai importante considerare la sequenza che ha di fatto so­
vrinteso alla recezione della riforma liturgica, scandita sul susseguirsi di 
capire-partecipare-celebrare:

a) il primo impegno è stato quello di permettere al popolo di «capire» 
la liturgia, affermando così una sorta di primato «razionale»;

b) si sarebbe passati poi -  quasi naturalmente -  da questo «capire» al 
partecipare attivamente, affermando così un primato «pratico»;

c) la parziale frustrazione di questi due primi obiettivi ha infine con­
dotto ad una messa a fuoco più attenta e vigile della modalità rituale di 
questa partecipazione, che si dice appunto celebrare, dove il «capire» è 
necessario, ma avviene per la mediazione di un peculiare modo di «fare» 
e di «essere», definito appunto dal rito.

Sebbene implicitamente, dunque, la riforma conciliare ha saputo su­
scitare gradualmente alla consapevolezza della inaggirabilità di una ri­
flessione strutturale sul rito che fondi una sua adeguata recezione: «la pe­
culiarità dell’agire liturgico ( a e d o  l i tu r g ic a , a e d o  s a c r a . . . )  è quella di es­
sere un agire simbolico-rituale: pertanto il nodo del rito non può essere 
eluso, va affrontato come fondamentale»12.

Proprio questo tipo di analisi ci mette al riparo da incomprensioni che 
potremmo direttamente o indirettamente subire o innescare. La nuova 
evidenza del lato riferito alla iniziazione rituale rivela un lato della «que­
stione liturgica» che non si oppone al tema della riforma, ma che lo inte­
gra originariamente, completandone la significatività rispetto alla cultura 
contemporanea.

6. Conclusioni in forma di «ouverture»

Se proviamo a tirare le fila del discorso che abbiamo condotto, sco­
priamo una serie di temi e di prospettive che possono riqualificare oggi 
l’impulso alla teoria e alla prassi liturgica, mostrando appieno la correla­
zione tra a g g io r n a m e n to  l i tu r g ic o  e a p p r o fo n d im e n to  t e o lo g ic o  g a r a n t i to  

d a l la  (p r im a  e  s e c o n d a ) s v o l ta  a n tr o p o lo g ic a . Possiamo perciò condensa­
re le prospettive più importanti in 4 punti:

12 A. Catella, Dalla Costituzione Conciliare SC, 18. Sul tema cf anche le riflessioni 
contenute in A. Catella-R. T agliaferri, Le domande e le intenzionalità cui risponde 
l ’impianto di «Sacrosanctum Concilium», in «Rivista Liturgica», 77, 1990, 129-143; R. 
Tagliaferri, Quale modello di pastorale liturgica emerge dal Concilio? Riflessione di 
ermeneutica conciliare, in «Rivista Liturgica», 79, 1992, 25-38.



1 0 2 /  Andrea Grillo

-  la assolutizzazione dell’idea di «riforma» è un modo della ingenuità 
in cui il cattolicesimo è caduto nell’ultimo secolo, quasi una indebita 
ipersemplificazione della «questione liturgica». La «questione liturgica» 
non è solo questione testuale o questione di comprensione, ma essenzial­
mente questione di partecipazione e di celebrazione. Non sono di per sé i 
r i tu s  e le p r e c e s ,  ma è il p e r  r i tu s  e t  p r e c e s  che crea il problema, che co­
stituisce ancor oggi la «questione liturgica». L’idea di «riforma» risolve i 
problemi legati a riti e preghiere non adatte, ma non affronta adeguata- 
mente la questione di quel p e r , che resta essenzialmente legata alla pro­
spettiva della «iniziazione», ad un tempo come iniziazione alla liturgia e 
come iniziazione mediante la liturgia;

-  perciò non meno semplificatrice sarebbe un’assunzione del concetto 
di «iniziazione» come sinonimo di «educazione» o di «preparazione» al 
rito. La «questione liturgica» si può oggi affrontare con piena efficacia 
solo nella consapevolezza della funzione non solo «espressiva», ma an­
che «esperienziale» che deve essere riconosciuta al rito. Si è iniziati non 
semplicemente «al rito», ma soprattutto «dal rito»: ed è proprio questo 
lato della questione liturgica ad apparire oggi meno evidente e percepito 
con troppa distrazione dalla riflessione tematica della comunità cristiana;

-  la pienezza della esperienza cristiana si gioca anche nella esperienza 
rituale della liturgia. Di fronte all’«atto di culto» -  per citare una famosa 
espressione di Guardini -  dobbiamo essere «educati nell’esercizio». Que­
sta esigenza modifica la percezione del rapporto tra esperienza di fede ed 
espressione liturgica, che non può più essere ridotta al concetto (per noi 
semplicistico e fuorviante) di p r o t e s t a n o f ì d e i ;

-  questa consapevolezza modifica la comprensione dell’uomo. Non si 
può riscoprire il valore determinante della iniziazione che il rito determi­
na se non si accetta di correggere l’idea di libertà su cui è stata costruita 
la prima svolta antropologica. L’autocomprensione dell’uomo è messa in 
gioco radicalmente da una seria risposta alla «questione liturgica». Per 
questo la teologia liturgica di oggi -  quando accetti di far proprio il con­
cetto di «iniziazione» insieme a quello di «riforma» -  costituisce un luo­
go di riflessione e di elaborazione fondamentale della fede cristiana del 
futuro, ponendo in luce una s e c o n d a  s v o l ta  a n t r o p o lo g ic a  quasi come 
condizione di possibilità per ricollocare il rito nel fondamento della fede.



Capitolo quinto

Il contributo delle scienze umane 
al rinnovamento liturgico

« R ito rn a re  a lle  co se  s te sse  s ign ifica  r ito rn a re  a q u es to  m on ­
d o  a n te r io re  a lla  con oscen za , d i cu i la  co n o scen za  p a r la  
sem pre , e n ei con fron ti d e l qu a le  o gn i d e term in a zio n e  sc ie n ­
tifica  è a s tra tta , seg n itiva  e d ipen den te , co m e la  g e o g ra fìa  
n ei con fron ti d e l p a esa g g io , in cu i o r ig in a r ia m en te  a b b ia m o  
im p a ra to  ch e c o s ’è una fo re s ta , un p ra to  o  un fiu m e» .

M. Merleau-Ponty1

Per comprendere le vere radici della «questione liturgica» e per predi­
sporre le risposte più adeguate al problema del rito cristiano nel mondo 
post-tradizionale, il movimento liturgico ha fatto uso, fin dalle sue origi­
ni, di un nuovo metodo teologico, basato su un rapporto più audace e 
spregiudicato con quelle scienze umane che erano ritenute -  agli inizi del 
XX secolo -  una spina nel fianco della teologia cattolica anti-modernista. 
Noi abbiamo introdotto il concetto di «seconda svolta antropologica» per 
mostrare come il movimento liturgico abbia assunto un rapporto con la 
antropologia che si differenziava significativamente da quell’altro im­
portante stile teologico che va ordinariamente sotto il nome di (prima) 
«svolta antropologica».

Il percorso fin qui attraversato ci conferma questa importante acquisi­
zione, poiché ha messo in luce alcune prospettive nuove con cui conside­
rare -  nello stesso tempo -  tutta la ricchezza del movimento liturgico in 
relazione ad una più ampia articolazione della svolta antropologica in 
teologia. Proviamo a riepilogarne brevemente le svolte più significative.

Si è visto, anzitutto, che incrociando i dati del movimento liturgico e 
della teologia della svolta antropologica, si desumevano alcuni risultati

1 M. M erleau-Ponty, F enom enologia  d e lla  percezion e, Bompiani, Milano 2003, 
(ed. orig. 1945), 17.



1 0 4 /  Andrea Grillo

sorprendenti, capaci di modificare la comprensione di entrambi i «fronti» 
della questione. In particolare, gli esiti della ricerca sembrano impedire la 
facile -  ma errata -  contrapposizione tra «svolta antropologica» e «svolta 
teologica», che finisce per collocare il movimento liturgico nel secondo 
ambito, sfigurandone però le intenzioni e il metodo. Di qui derivano an­
che una serie di incomprensioni circa lo statuto della «teologia liturgica», 
che finisce vittima di alcune «scienze umane» (come la filologia o la sto­
ria, l’archeologia o la diplomatica), senza mantenere quel legame con 
l’antropologia culturale, la scienza delle religioni o la sociologia della re­
ligione, la fenomenologia e la filosofia, che aveva contraddistinto gli 
eroici inizi di Guéranger, di Festugière e di Casel.

Ciò richiede oggi un grande impegno nell’articolare adeguatamente 
il senso del concetto stesso di «antropologia» da riferire ai sacramenti e 
alla liturgia (come abbiamo cercato di fare nel § 2) e di proseguire 
l’indagine sul rapporto tra liturgia e filosofia (cf § 3), che appare spesso 
risolto con troppa disinvoltura, anche qui contrariamente agli inizi del 
sapere liturgico.

L’esito di questa riconsiderazione dei rapporti tra movimento liturgico 
e svolta antropologica ha mostrato il suo grande influsso non soltanto 
sulla ricerca accademica intorno al rito cristiano, ma anche sulle categorie 
di fondo con cui consideriamo sul piano pastorale il ruolo del celebrare 
cristiano. Qui abbiamo visto apparire una coppia di concetti (riforma e 
iniziazione, cf § 4) che rappresentano anche l’esito del ragionamento teo­
rico che abbiamo proposto. Potremmo dire che il movimento liturgico, 
riletto soltanto in rapporto alla prima svolta antropologica non può rap­
presentare altro che una preparazione della riforma. Invece, quando il 
movimento liturgico viene collocato nell’orizzonte della seconda svolta 
antropologica, appare evidente come la riforma sia soltanto una fase di 
passaggio per conseguire il vero obiettivo, ossia una nuova iniziazione al 
linguaggio e all’esperienza rituale per la Chiesa della fine del secondo 
millennio e degli inizi del terzo.

In questo nostro capitolo conclusivo dovremo approfondire proprio 
questo aspetto della questione, scoprendo come la seconda svolta antro­
pologica, valorizzando l’esperienza corporea e simbolica dell’uomo, e 
uscendo così da ogni intellettualismo e positivismo, contribuisca alla ri­
scoperta della delicatezza del rito nel fondamento stesso dell’atto di rive­
lazione e di fede. Ma per questa sua funzione la teologia liturgica ha bi­
sogno di essere -  ad un tempo -  meno tradizionale e più tradizionale della



Il contributo delle scienze umane al rinnovamento liturgico /105

teologia classica: per essa vale il principio per cui talvolta possiamo resta­
re fedeli alle grandi tradizioni solo a patto di rinunciarvi. Nel far ciò, la 
teologia del rito cristiano deve lasciarsi provocare dalle scienze umane, 
quali discipline capaci di farla riaccedere al presupposto rimosso del pro­
prio senso.

Approdare così alla integralità del fenomeno della rivelazione e della 
fede significa comprendere il positivo contributo che l’antropologia può 
riservare alla teologia: e se questa scoperta, per la prima svolta antropo- 
logica, ha significato passare «dal rosso al nero» (dalla rubrica al signifi­
cato delle parole), per la seconda svolta antropologica significa riscoprire 
accanto al nero non solo il rosso, ma tutti i colori del contesto, come an­
che tutti i profumi, tutti i gesti e i contatti, tutti gli spazi e i tempi. In altri 
termini, riscoprire tutta la irriducibilità alla «pura ragione» della esube­
ranza di codici e di messaggi di cui la liturgia ordinaria è così straordina­
riamente ricca.

In questo senso la riscoperta della iniziazione accanto alla riforma si­
gnifica anche un ridimensionamento delle pretese della stessa teologia 
liturgica, che, essendo soltanto una scienza, necessariamente costruita con 
concetti, astrazioni e stilizzazioni rappresentative, è soltanto uno stru­
mento per riconciliare l’uomo con l’esperienza viva del celebrare. Poiché 
la più bella cosa per l’uomo, anche per l’uomo credente, è il poter arriva­
re alla astrazione; ma la cosa più brutta per ogni uomo, e soprattutto per il 
credente, è il volersi fermare alle astrazioni e il perdere con ciò il rap­
porto con la realtà concreta: anzi, il non saper più distinguere tra astratto 
e concreto e il vivere l’astratto come concreto: questo è il problema.

La nuova sensibilità «iniziatica» ridimensiona, 
ma anche rilancia i compiti della riforma

Il ruolo che le scienze umane esercitano strutturalmente, e non solo 
accessoriamente o accidentalmente, nel metodo teologico della scienza 
liturgica è quello che potremmo definire una funzione di «recupero del 
presupposto» dell’atto di fede e dello stesso evento della rivelazione.

È vero, infatti, che sul piano sistematico l’assenza di presupposti è 
proprio una delle caratteristiche della rivelazione di Dio. Ma altrettanto 
vero è che le condizioni antropologico-culturali della rivelazione e della 
fede contengono al loro interno, in modo deciso, la possibilità del culto



106 /  Andrea Grillo

rituale come modalità originaria della rivelazione e della fede. In questo 
senso non bisogna considerare le scienze umane -  non solo la storia o la 
filologia, ma anche l’antropologia culturale o la sociologia -  come con­
correnti con la teologia, bensì come collaboratrici alla ricostruzione del 
contesto in cui il rivelarsi di Dio e la risposta dell’uomo a tale rivelazione 
si danno unitariamente e indissolubilmente, in cui grazia e libertà, di fat­
to, possono identificarsi2.

Così l’esperienza celebrativa della fede costituisce un ambito della 
vita cristiana che supera in origine quelle contrapposizioni tra antropolo­
gia e teologia, che sembrano spesso dirimenti, e sono invece causate da 
un’autentica perdita di esperienza rituale della rivelazione. Così, per ri­
strutturare tale esperienza, occorre considerare che la teologia non può 
permettersi nessun purismo, nessun riduzionismo, cosa che invece è con­
sentita all’antropologia. In altri termini -  come abbiamo più volte messo 
in luce nel corso della nostra ricerca -  se l’antropologo può limitarsi a 
giocare l’uomo contro Dio, il teologo non può -  con una risposta che ri­
mane catturata dalla logica perversa cui tenta di resistere -  giocare Dio 
contro l’uomo, senza venir meno al suo compito teologico più proprio. E 
proprio questa è stata la grande intuizione che ha collocato, fin dall’ini­
zio, il movimento liturgico in un contesto di riscoperta teologica del culto 
cristiano mediante strumenti spregiudicati, facilmente attribuibili alla 
«deriva antropocentrica» della teologia del ’900. In realtà si trattava 
dell’apparire di una «seconda svolta antropologica», che si riprometteva 
di recuperare l’integralità della esperienza di fede, reintegrando il rito nel 
fondamento della fede.

In effetti, il compito profetico del movimento liturgico -  il suo essere 
passaggio dello Spirito -  è stato quello di (ri-)portare alla luce la «inte­
gralità» del fenomeno della fede, ossia il presupposto rituale dell’atto di 
fede. Tale presupposto, che la teologia classica poteva lasciare nella ov­
vietà di un «dato presupposto», con la modernità ha conosciuto una grave 
crisi; tale crisi ha comportato, nello stesso tempo, una rimozione e una

" E la identificazione di grazia e libertà lo spazio «escatologico» e «protologico» in 
cui opera l’azione liturgica: la rigida opposizione (che il diritto pretende) e la faticosa 
composizione (che l’etica propone) sono diverse articolazioni del rapporto tra grazia e 
libertà. Forse la questione liturgica è nata quando le esperienze etico-giuridiche hanno 
sequestrato l’intero orizzonte di ciò che è umanamente significativo. Il contesto postmo­
derno è favorevole al superamento di questo «imperialismo etico-giuridico» di cui la fede 
cristiana (e anzitutto la sua celebrazione) è ancora largamente vittima.



Il contributo delle scienze umane al rinnovamento liturgico / 107

sovradeterminazione: la teologia ha largamente rimosso la questione del 
rito, concentrandosi soltanto sul «significato teologico», mentre le nuove 
scienze assumevano la preghiera, il sacrificio, il rito e il simbolo come 
ambiti peculiari della propria ricerca. Questa scissione tra teologia e an­
tropologia, che si è verificata nella modernità, è la risposta ad una crisi di 
evidenza dei riti tradizionali, non solo della Chiesa, ma della stessa cultu­
ra civile. Ma l’alternativa tra rimozione e sovradeterminazione è un’al­
ternativa letale.

Questa è stata la lucida intuizione con cui Guéranger, Festugière, Ca- 
sel, Guardini, Vagaggini, si sono battuti con strumenti teorici di grande 
livello. Così oggi, la teologia della reintegrazione, inaugurata da questi 
grandi anticipatori, ha il compito di non cadere nei vecchi come nei nuovi 
luoghi comuni. E come prima non era affatto vero che il culto fosse an­
zitutto «compito» e «dovere» dell’uomo, così oggi al problema del culto 
non si può rispondere esclusivamente mediante la «riforma di testi e di 
gesti». La scoperta della questione della iniziazione mediante i riti è la 
grande questione, quasi il grande tema che corre lungo tutto il movimento 
liturgico, e di cui il problema della riforma è solo una variazione. Con 
ciò, tuttavia, non si vuol dire nulla contro la riforma, e tanto meno 
s’intende auspicare il manifestarsi di quello «spettro» che è la «riforma 
della riforma»: si tratta invece di comprendere che la riforma è solo un 
momento di un movimento liturgico che certamente la precede, ma che 
rimane anche dopo di essa, con il compito di «formare» e di «iniziare» al 
rito come momento fondamentale della vita cristiana.

Per maturare questa coscienza, come abbiamo ampiamente mostrato, 
occorre prendere sul serio la «questione antropologica» che è sottesa al 
compito teologico di riaccreditare il rito come culmen et fons di tutta 
l’azione della Chiesa. Una piccola sintesi sulle tendenzi attuali circa la 
«questione antropologica» potrà condurci alle conclusioni del nostro la­
voro.

I molteplici volti della «svolta antropologica»

Se, come abbiamo fatto lungo tutto questo nostro itinerario, è molto 
utile distinguere accuratamente tra «due» svolte antropologiche, non dob­
biamo però nasconderci che si tratta comunque di una distinzione per 
molti versi troppo semplice e che molto più numerose sono state e sono



10 8 /  Andrea Grillo

tuttora le modalità con cui viene considerata la svolta antropologica nella 
vicenda teologica dell’ultimo secolo. Una piccola rassegna finale ci aiute­
rà a cogliere al meglio le potenzialità che questa rilettura riserva al matu­
rare di una più accorta coscienza liturgica.

Capita di sentire ripetere un luogo comune largamente infondato, ma 
perciò tanto più efficacemente insidioso: la svolta antropologica in campo 
cattolico sarebbe una specie di protestantizzazione del cattolicesimo. In 
realtà è facile mostrare che non soltanto la svolta antropologica non si 
identifica affatto con il protestantesimo, ma che piuttosto di tale svolta il 
protestantesimo è stato anche un fiero e impenitente avversario. Una bella 
sintesi offerta da W. Pannenberg, che intitola alla svolta antropologica il 
penultimo capitolo del suo libro sul rapporto tra teologia e filosofia3, mo­
stra la grande derivazione hegeliana e schleiermacheriana di una lunga e 
intensa stagione teologica protestante, che ha proprio in lui uno degli epi­
goni più rilevanti. Ma ciò non esclude che proprio tale tendenza sia stata 
avversata da una teologia che potremmo definire «antiantropologica» e 
che ha il suo più grande esponente in K. Barth.

D’altra parte, se soltanto queste brevi considerazioni valgono a disto­
gliere una certa tendenza teologica dal cadere ancora in un luogo comune 
gravido di pesanti errori, è anche vero che all’interno dello stesso fronte 
cattolico non è affatto chiaro che cosa si debba intendere per «svolta an­
tropologica», e ciò con grave pregiudizio per un’adeguata valutazione del 
senso e della portata del movimento liturgico, come anche della riforma 
che da esso è scaturita.

Ampie tracce del fraintendimento che abbiamo sottolineato lungo tutto 
il corso della nostra ricerca sussistono ancor oggi, forti e chiare. Non vi è 
dubbio che la figura chiave di questo dibattito è ancora il pensiero di 
K. Rahner, sul quale sono state avanzate ampie riserve proprio come rap­
presentante di una svolta antropologica che metteva in questione il prin­
cipio del discorso teologico4. Non vi è dubbio che, pur cogliendo alcuni

3 Cf W. Pannenberg, Teologia e filosofia. Il loro rapporto alla luce della storia co­
mune, Queriniana, Brescia 1999, 261-317.

4 Mi limito a segnalare alcune critiche ormai «classiche» alla impostazione rahneria- 
na: in Germania c f  H.U. VON B althasar, Cordula, ovverosia il caso serio, Queriniana, 
Brescia 1968; B. Lakebrink, Klassische Metaphysik. Eine Auseinandersetzung mit der 
existentialen Anthropozentrik, Rombach, Freiburg 1967 e R. Schaeffler, Fähigkeit zur 
Erfahrung. Zur traszendentalen Hermeneutik des Sprechens von Gott (Quaestiones 
disputatae, 94), Herder, Freiburg-Basel-Wien, 1982. Per l’Italia cf C. Fabro, La svolta 
antropologica di Karl Rahner, Rusconi, Milano 1974; per un quadro della critica più re-



Il contributo delle scienze umane al rinnovamento liturgico /1 0 9

limiti obiettivi del progetto rahneriano, tali critiche non coglievano il 
buon diritto della operazione culturale che Rahner tentò -  con vasto suc­
cesso -  soprattutto tra gli anni ’50 e gli anni ’70. Ciò che invece oggi ha 
bisogno di essere compreso è il rapporto paradossale tra la teologia rahne- 
riana e l’antropologia. Se oggi una critica deve essere mossa non è tanto 
quella che contesta teologicamente l’antropologia rahneriana, quanto 
piuttosto quella che contesta la sua antropologia astratta e ancora sostan­
zialmente «intellettualistica»5: in questo senso K. Rahner era ancora 
«troppo classico» per intercettare davvero la sfida che il movimento litur­
gico aveva tentato di raccogliere già prima di lui.

Nè si può negare che tuttora il ruolo della svolta antropologica e del 
rapporto che ne deriva per la liturgia con le scienze umane sia divenuto 
effettivamente chiaro alla coscienza degli studiosi e dei pastori. Una re­
cente sintesi a questo proposito6 ha mostrato assai bene il grande compito 
di riflessione e di approfondimento che spetta alla Chiesa intorno a questo 
tema. E la recensione del dibattito più recente ha messo bene in luce 
l’esigenza di superare il luogo comune della opposizione tra teologia e 
antropologia come ambito specifico degli studi liturgici7. Ciò che appare 
comunque assai curioso è proprio il fatto che queste acquisizioni -  ancor 
oggi capaci di suscitare imbarazzo e difficoltà nel campo teologico -  era­
no già apparse necessarie agli inizi del secolo scorso, come una breve ri­
visitazione del pensiero di O. Casel sarà in grado di confermare nel pros­
simo paragrafo.

cente cf A. D al M aso, L ’efficacia dei sacramenti e «performance» rituale. Ripensare 
l ’«ex opere operato» a partire dall’antropologia culturale, (Caro salutis cardo. Studi, 12), 
EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova 1999, soprattutto 15-41.

5 Nel valutare il contributo rahneriano al sorgere di una «antropologia teologica», giu­
stamente afferma F.G. Brambilla che «la proposta di Rahner è potuta apparire anche un 
ostacolo all’elaborazione di una antropologia teologica «regionale», perché affermava 
paradossalmente che non ci può essere una trattazione antropologica specifica, in quanto 
l’antropologia è una dimensione generale e non un oggetto particolare della teologia» 
(Antropologia teologica, in La teologia del XX secolo. Un bilancio, voi. II, Città Nuova, 
Roma 2003, 175-286, qui 195).

6 Cf A a .Vv ., Liturgia e scienze umane. Itinerari di ricerca, C.L.V. - Ed. Liturgiche, 
Roma 2002.

7 Cf L. G irardi, Liturgia e scienze umane: riflessioni introduttive a partire da «Sa- 
crosanctum Concilium», in A a .Vv . Liturgia e scienze umane, 9-56.



11 0 /  Andrea Grillo

Excursus: Casel e il Modernismo

In questo breve excursus vorrei mostrare come le ambiguità di collo­
cazione della svolta antropologica assomigliano molto agli equivoci che 
possono sorgere nell’interpretare adeguatamente il pensiero di un grande 
«classico» del movimento liturgico, ossia di O. Casel, in relazione al mo­
dernismo e al suo «irrazionalismo».

Si è soliti far risalire l’inizio «ufficiale» del movimento liturgico 
all’anno 1909, durante il quale vi fu uno storico congresso a Malines, in 
Belgio. Due anni prima, nel 1907, era stata pubblicata la famosa enciclica 
Pascendi contro il Modernismo. Vorrei tentare di comprendere l’origi­
nalità del pensiero di O. Casel partendo proprio da queste due date. In ef­
fetti noi non riusciamo più a capire il movimento liturgico se non teniamo 
conto del fatto che il fenomeno del Modernismo (e del corrispettivo anti- 
Modernismo) ha avuto come due punti chiave della sua argomentazione 
alcuni assunti di carattere filosofico e teologico circa il simbolo, circa il 
fenomeno, circa l’esperienza religiosa, che il movimento liturgico ha uti­
lizzato in modo molto libero e creativo, uscendo dalle contrapposizioni 
rigide tra pensiero teologico e pensiero antropologico, come anche tra 
immanenza e trascendenza.

Il movimento liturgico nasce dunque due anni dopo l’enciclica Pa- 
scendi e il grande manifesto del movimento liturgico La Liturgie Catho- 
lique di M. Festugière è del 1913, a pochi anni di distanza. Il movimento 
liturgico reintroduce nel discorso ecclesiale, nei primi decenni del ’900, 
con molta fatica, le tematiche dell’esperienza religiosa, del simbolo, della 
religione come forma di vita. Queste sue tematiche «antropologiche» ri­
sultano assolutamente qualificanti il suo impegno squisitamente teo­
logico.

Ora, se proviamo a cercare nel testo fondamentale dell’anti-Mo- 
dernismo, scopriamo che proprio queste dimensioni, così tipiche del mo­
vimento liturgico, vengono colpite con una durezza terribile. Consideria­
mo due affermazioni molto significative: nell’enciclica Pascendi ad un 
certo punto si dice così: (identificando nel simbolismo una delle più gravi 
malattie del pensiero moderno)

«Iterum: philosopho certum est, repraesentationes obiecti fidei esse 
tantum symbolicas; credenti pariter certum est, fidei obiectum esse Deum 
in se; theologus igitur colligit: repraesentationes divinae realitatis esse sym­
bolicas. Hinc symbolismus theologicus» (DS 3487).



Il contributo delle scienze umane al rinnovamento liturgico / 111

Ossia, in traduzione:

«Per il filosofo modernista è cosa certa che le rappresentazioni dell’og­
getto di fede sono soltanto simboliche (qui simboliche vuol dire non reali, 
l’uso del termine simbolico significa negazione della realtà), per il credente 
d’altra parte è certo che l’oggetto di fede è Dio in sé (e non quindi un sim­
bolo). (Sulla base di queste premesse) Il teologo (modernista) dice: le rap­
presentazioni della realtà divina sono simboliche, di qui deriva il simboli­
smo teologico».

Ho voluto citare questo passo per sottolineare che nel 1907 in modo 
autorevole, mediante il Magistero papale, il concetto di simbolo e di sim­
bolismo subisce questo tipo di lettura fortemente antitetica rispetto 
all’ortodossia: per essa, sconfinare nel simbolo significa mettere i piedi 
nell’incerto, nell’erroneo, in una parola significa diventare immanentisti. 
Ma c’è un altro aspetto che ci permette di entrare nel pensiero di Odo Ca- 
sel con una coscienza più ricca e articolata. Sempre nel medesimo docu­
mento si dice che una caratteristica del pensiero moderno -  in qualche 
modo di derivazione kantiana -  è quella di pensare che la ragione del­
l’uomo sia chiusa nei fenomeni, sia limitata dai fenomeni; è la famosa vi­
sione kantiana del fenomeno, come confine invalicabile di ogni futura 
metafisica.

Secondo il testo dell’Enciclica questo assunto ha due conseguenze per 
la teologia: una negativa e una positiva. Affermare che la ragione è limi­
tata ai fenomeni ha come conseguenza negativa un certo agnosticismo, 
cioè una non conoscibilità della realtà, che secondo Tanti-modernismo è 
il preludio dell’ateismo. Dicendo che la ragione è limitata ai fenomeni, si 
asserisce che essa non ha fiducia di arrivare alla realtà, quindi è agnostica 
e atea. Questa è la conseguenza negativa.

Ma vi è anche una conseguenza positiva molto interessante. Sul piano 
positivo si cerca il fondamento della religione nella «immanenza vitale»: 
il fondamento non è in Dio, perché Dio non è conoscibile, invece il fon­
damento lo si cerca nell’immanenza vitale, in una sorte di vitalismo, di 
auto-esperienza dell’uomo e se ne deduce una conseguenza. Desidero ci­
tare proprio l’espressione letterale che l’enciclica Pascendi pone sotto 
condanna (DS 2074):

«Quoniam religio vitae qaedam est forma, in vita omnino hominis repe- 
rienda est».

Ossia in traduzione:



11 2 /  Andrea Grillo

«Poiché la religione è una certa forma di vita, deve essere cercata esclu­
sivamente nella vita dell’uomo».

Questa è la posizione attribuita ai Modernisti e rispetto a cui 1’ en­
ciclica di Pio X prende netta posizione contraria. In un certo senso il 
principio dell’immanenza religiosa è un principio che chiude la religio­
ne su di sé, rinchiude la religione nell’orbita della piccola, modesta 
esperienza dell’uomo. Ciò che risulta curioso ed interessante è che la 
riscoperta da parte del movimento liturgico del valore originario della 
liturgia in qualche modo rilegge sia il simbolo, sia la religione come 
forma di vita in modo positivo, non cadendo nell’errore modernista.

Il movimento liturgico è cosciente di questo rischio -  cioè del rischio 
che parlando di simbolo e di esperienza religiosa, non si esca dall’uomo, 
ma si resti chiusi nell’antropologia -  e tuttavia non rinuncia ad usare in 
modo forte, come ad es. in Casel, sia il concetto di simbolo, sia il con­
cetto di forma di vita religiosa. In un certo modo esso tende ad affermare: 
n o i  n o n  r in u n c ia m o  a d  a n d a r e  o l t r e  i f e n o m e n i ,  m a  p e r  a n d a r e  o l t r e  i f e ­

n o m e n i  b i s o g n a  p a s s a r e  a t t r a v e r s o  i f e n o m e n i .  In altri termini, la forma 
di vita dell’uomo, secondo il movimento liturgico, non è «esclusiva» 
della relazione con Dio e della vita divina, ma ne è piuttosto il presuppo­
sto che non può più essere rimosso o scavalcato.

Questa è l’apparente ovvietà e banalità della più grande scoperta del 
movimento liturgico, secondo la quale non ci si può fermare ai fenomeni, 
ma, per arrivare alla realtà, a Dio, alla Chiesa, a Cristo, alla verità dog­
matica, il fenomeno celebrativo, in quanto densamente simbolico ed espe- 
rienziale, è forma di vita originaria, che non solo non può essere scaval­
cata, ma che deve rimanere sempre salda come mediazione essenziale di 
quella realtà e di quella verità.

Solo comprendendo il contesto dentro cui si muove il movimento 
liturgico, possiamo capire perché esso impiega decenni a farsi apprezza­
re, e almeno per i primi 20 anni è guardato con sospetto, è in fondo so­
spettato di Modernismo. Tutte le idee che hanno trasformato la teologia 
liturgica, la teologia sacramentaria nel secolo XX, non entrano in con­
flitto, ma mostrano un modo diverso di usare le parole che l’anti­
modernismo definiva come errori irrimediabili. Casel usa sia il concetto 
di simbolo, sia il concetto di forma di vita applicata alla religione e alla 
esperienza rituale della religione, ma non per essere modernista, o per 
cadere in una forma di «riduzionismo antropologico», bensì p e r  r i t r o v a ­

r e  i l  p r i n c i p i o  d i  u n a  e s p e r i e n z a  c r i s t o l o g i c a  e  p n e u m a t o l o g i c a  n e l-



Il contributo delle scienze umane al rinnovamento liturgico /113

/ ’ambito più squisitamente teologico8. E non è affatto un caso che Casel 
segua proprio questa strada, rinunciando alla più consolante e più rassi­
curante via scolastica e neo-scolastica, che egli riconosceva ormai inca­
pace di «mediare» quella esperienza e quella simbolicità proprio perché 
sembrava opporsi in radice alla riconciliazione tra teologico e antropo- 
logico, da cui pure scaturiva come forma di sapere medioevale.

Vi sono almeno due livelli sui quali abbiamo considerato il rapporto tra 
l’Antimodernismo e il pensiero di O. Casel:

-  Il s im b o lism o  te o lo g ic o  viene identificato con l’agnosticismo e persi­
no l’ateismo.

-  C’è poi l’altro versante che è quello della parte positiva: il simboli­
smo tende a fondare la religione sulla «im m anenza v ita le» .

Da un lato il simbolo è il luogo del soggettivismo, dall’altro l’espe­
rienza religiosa, la religione come forma di vita mette al principio la irra­
zionalità. Si tratta di una lettura profondamente polemica che contesta in 
radice due idee del pensiero liberale moderno: l’idea di simbolo e l’idea 
di esperienza religiosa.

Indirettamente l’enciclica ritiene che questi due concetti siano nozioni 
non solo protestanti, ma decisamente atee. Questa lettura dell’anti­
modernismo, del Magistero rispetto al Modernismo, ha un parallelo nel 
mondo protestante. Anche i protestanti hanno avuto un loro anti-mo- 
dernismo che si chiama anti-liberalismo. Ed il rappresentante più famoso 
è Karl Barth. Poco dopo quest’epoca (siamo nel 1907), K. Barth, subito 
dopo la prima guerra mondiale, dal ’19 al ’21, scrive la famosa Epistola 
ai Romani, il commento alla Lettera ai Romani che è considerato il mani­
festo anti-liberale del protestantesimo del ’900, in cui dice che «un modo 
di fare teologia che comincia dall’esperienza religiosa è in realtà una 
forma di ateismo». Anche per Barth spiegare la fede cominciando dal­
l’esperienza religiosa è il grande errore.

8 Bisogna segnalare che di recente, dopo lunghi periodi di parziale o totale frainten­
dimento, il pensiero di O. Casel è entrato più pienamente all’interno della cultura teologi­
ca italiana. Segnalo soltanto due elementi di questa nuova recezione: anzitutto la bella 
monografia di A. BOZZOLO, Mistero, simbolo e rito in Odo Casel. L ’effettività sacramen­
tale della fede, (Monumento Studia Instrumenta Liturgica, 30), Libreria Editrice Vaticana. 
Città del Vaticano 2003, poi la traduzione dell’ultima opera del teologo tedesco: O. 
Casel, Fede, gnosi e mistero. Saggio di teologia del culto cristiano, (Caro Salutis Cardo. 
Studi/Testi, 14), Padova EMP-Abbazia di S. Giustina, 2001, di cui ho curato la introdu­
zione Odo Casel e il «cuore» della questione liturgica: teologia, filologia e scienze umane 
nel saggio «Fede, gnosi e mistero», XI-XXXVI.



1 1 4 /  Andrea Grillo

O. Casel invece, qualche anno dopo -  egli infatti incomincia la sua 
produzione negli anni ’20 -  crede che il recupero del senso teologico 
debba avvenire considerando centrale il simbolo e l’esperienza religiosa 
come forma di vita. Qui Casel si colloca in una posizione non lontana 
da alcune idee del Modernismo, utilizzando con coraggio i concetti di 
«forma di vita», di «pensiero totale», di «simbolo» e di «mistero». Solo 
così capiamo il disagio diffuso allora e tuttora circa il pensiero di Casel, 
che è stato un autore sospettato di nutrire idee vicine al pensiero moder­
no, al Liberalismo, al Modernismo. E dobbiamo dire che, sotto sotto, 
tutto il pensiero liturgico del ’900 è stato sospettato di Modernismo, 
almeno fino agli anni ’40 e comunque fino alla enciclica Mediator 
Dei.

Alla luce di quanto considerato fin qui, si vede bene che la reazione 
caseliana al «razionalismo moderno» non passa per una risposta intellet­
tualistica o positivistica, ma tende a recuperare un terreno originario (una 
forma di vita, un pensiero totale, come quello che si esprime nel «mistero 
del culto») nel quale è possibile che la cristologia e la pneumatologia si 
diano solo come «esperienze» e che l’esperienza sia reale solo in quanto 
teologicamente, cristologicamente e sacramentalmente fondata. Troviamo 
qui -  nell’esempio di Casel, cui potrebbero essere avvicinati anche Festu- 
gière o Guardini o addirittura Guéranger -  la radice di quella che abbia­
mo chiamato seconda svolta antropologica, ossia un riferimento all’an­
tropologia come possibilità di sfondamento dell’intellettualismo e del po­
sitivismo che accomunavano la teologia classica e la teologia della prima 
svolta antropologica.

Epilogo:
il nuovo compito della iniziazione liturgica. Dalla riforma ecclesiale 
della liturgia alla riforma liturgica della Chiesa

Siamo così giunti al termine del nostro percorso. Possiamo tentare in 
conclusione di trasporre tutto il discorso teorico che abbiamo proposto in 
un’immagine, semplice ma suggestiva. Potremmo dire che le due dimen­
sioni della svolta antropologica considerate corrispondono a due fasi ben 
determinate della riscoperta liturgica dell’ultimo secolo, riassumibili in 
due passaggi di grande importanza.

Il movimento liturgico è stato, anzitutto, la scoperta che la liturgia



Il contributo delle scienze umane al rinnovamento liturgico /115

n o n  è  s o lo  r u b r ic a . Potremmo dire che è stato passaggio d a l  r o s s o  a l  n e ­

ro . Ma poi si è visto che tale passaggio, quando giungeva ad opporre il 
nero al rosso, finiva con il perdere il proprio oggetto: si è così imposta 
una seconda fase. Si è passati, allora, d a l  n e r o  a l  r o s s o . Ma questa volta il 
r o s s o  non è rappresentato solo dalla rubrica, ma dall’intero contesto spa­
zio-temporale e relazionale della celebrazione.

Si potrebbe aggiungere che il passaggio dal rosso al nero è stato la 
identificazione del Rinnovamento liturgico con la parola, con la intelle- 
gibilità, con la chiarezza, con il primato del «verbale». Mentre la secon­
da fase, non è smentita della prima, ma arricchimento del verbale con il

V

non-verbale. E raffermarsi della coscienza che il «primato del Verbo» 
non si identifica con il primato del verbale. Così il rinnovamento litur­
gico si articola strutturalmente di due movimenti: il primo è quello della 
riforma, che mira appunto alla «verbalità» liturgica; il secondo è quello 
della iniziazione, che punta piuttosto sulla «non-verbalità». L’utilità di 
una riflessione ampia sulla svolta antropologica è evidente quando si 
considerino queste due diverse dimensioni dell’aggiornamento liturgico, 
che normalmente vengono ridotte all’unico stile della riforma.

Così appare evidente che l’arricchimento del significato storico della 
svolta antropologica -  con tutta l’articolazione che abbiamo potuto co­
statare -  ci consente di considerare il movimento liturgico non solo come 
storicamente molto più ricco, ma anche come pastoralmente molto più 
dinamico e profetico -  ancora oggi -  rispetto a quanto si è soliti ritenere. 
Fino a considerare la stessa riforma come l’esito di una seconda fase del 
movimento liturgico, rispetto a cui una prima fase si colloca prima e una 
terza fase si colloca dopo.

Queste considerazioni, da ultimo, dovrebbero essere in grado di muta­
re l’atteggiamento medio -  a dire il vero spesso alquanto superficiale -  
con cui si pensa alla «riforma liturgica», dando per scontato che si tratti 
anzitutto di un c o m p i to  c h e  la  C h ie s a  è  c h ia m a ta  a d  e s p le ta r e .  E ciò, sia 
chiaro, resta una parte importante della verità. Ma, forse, non è neppure la 
parte più decisiva. Poiché riforma liturgica significa anche -  e forse so­
prattutto -  il m u ta m e n to  c h e  la  l i tu r g ia  è  in g r a d o  d i  a p p o r ta r e  a l la  C h ie ­

sa . In questo senso il termine «riforma liturgica» potrà finalmente passare 
dal significare soltanto la r ifo r m a  e c c le s ia le  d e l la  l i tu r g ia  a significare 
anche e anzitutto la r ifo r m a  l i tu r g ic a  d e l la  C h ie s a . Ma, per raggiungere 
questo scopo, occorre ancora approfondire -  con tutta la serenità necessa­
ria nonché s in e  ir a  a c  s tu d io  -  la storia del movimento liturgico, il suo



11 6 /  Andrea Grillo

rapporto con la teologia della (prima e seconda) svolta antropologica e la 
dialettica tra riforma e iniziazione.

Mostrare queste emergenze e indicare qualche via plausibile per af­
frontarle è stato l’intento fondamentale delle pagine che qui trovano fine, 
non senza aver prima formulato l’auspicio che, una volta lette, sappiano 
suscitare almeno qualche duraturo interesse e magari -  chissà? -  possano 
anche promuovere ulteriori appassionate ricerche.



Bibliografia

A a .V v ., L itu rg ia  e sc ien ze  um ane. I tin erari d i r ic e rc a , C.L.V. - Ed. Liturgiche, 
Roma 2002.

A. ANGENENDT, L itu rg ik  und H istorik . G ab  es  e in e  o rg a n isch e  L itu rg ie-  
E n tw ick lu n g?  (Quaestiones Disputatae, 189), Herder, Freiburg-Basel-Wien 
2001.

M. ANTONELLI, L 'a u to c o sc ie n za  d e l cr is tia n esim o  tra  f e d e  e re lig io n e , in «La 
Scuola Cattolica», 126, 1998, 3-32.

L. ARTUSO, L itu rg ia  e  sp ir itu a lità . P ro fd o  s to r ico  (Caro Salutis Cardo. Sussidi, 
4), EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova 2002.

M. AUGÉ, La r ic e rc a  d e l sen so  e d e l va lo re  d e l rito. U na p ro b le m a tic a  a ttu a le , 
in «Lateranum», 66, 2000, 373-383.

H.U. von  B althasar , C ordula , o vvero s ia  il caso  se r io , Queriniana, Brescia 1968.
Id., S o lo  l ’a m o re  è c r e d ib ile , Boria, Roma 1991.
K. B arth , U n terr ich t in d e r  ch ris tlich en  R elig ion , Theologicher Verlag Ziirich, 

Ziirich 1985.
K. B arth , R ive la zio n e , C h iesa , T eo lo g ia , in Id., V olontà d i D io  e d e s id e r i u m a­

ni. L ’in iz ia tiva  te o lo g ic a  d i K. B arth  n ella  G erm an ia  h itle r ia n a , Claudiana, 
Torino 1986, 89-114.

E. B envenuto , Il lie to  an nu nzio  a i p o v e r i, EDB, Bologna 1997.
M. BLONDEL, L ’azion e. S a g g io  d i una cr itica  d e lla  v ita  e d i una sc ien za  d e lla  

p r a s s i , Ed. Paoline, Cinisello B., 1993.
G. Bof (ed.), A n tro p o lo g ia  cu ltu ra le  e a n tro p o lo g ia  te o lo g ic a , (= Pubblicazioni 

dell’Istituto di Scienze Religiose in Trento, 19), EDB, Bologna 1994.
G. BONACCORSO, In trodu zion e  a llo  stu d io  d e lla  litu rg ia , EMP-Abbazia S. Giu­

stina, Padova 1990.
Id., C e le b ra re  la  sa lv e zza . L in eam en ti d i litu rg ia , Messaggero, Padova 1996.
Id., La d im en s io n e  co m u n ica tiva  d e lla  litu rg ia , in «Rassegna di Teologia», 41, 

2000, 485-515.
Id., Il r ito  e l'A ltro . La litu rg ia  com e tem po, lin g u a g g io  e a z io n e , (= Monumenta 

Studia Instrumenta Liturgica, 13), Libreria Editrice Vaticana, Città del Vati­
cano 2001.

Id., L in gu agg io , in T eo lo g ia , edd. G. Barbaglio - G. Bof - S. Dianich, San Paolo, 
Cinisello B. 2002, 837-864.



1 1 8 /  Andrea Grillo

Id ., /  p r in c ip a li  o r ie n ta m e n ti d e llo  s tu d io  d e lla  litu rg ia , in E. Carr (ed.), L itu rg ia  
o p u s  T rin ita tis . E p is te m o lo g ia  litu rg ica  (= Studia Anselmiana 133, Analecta 
liturgica, 24) Centro Studi S. Anseimo, Roma 2003, 95-121.

G. BONACCORSO - A. GRILLO, L a fe d e  e  il te leco m a n d o . T e lev is ion e , p u b b lic i tà  e 
r i to , Cittadella, Assisi 2001.

S. BORUTTI, F ilo so fìa  d e lle  sc ien ze  um ane. Le c a te g o r ie  d e l l ’A n tro p o lo g ia  e 
d e lla  S o c io lo g ia , Bruno Mondadori, Milano 1999.

A. BOZZOLO, M iste ro , s im b o lo  e rito  in O d o  C asel. L ’e ffe ttiv ità  sa c ra m e n ta le  
d e lla  f e d e , (Monumenta Studia Instrumenta Liturgica, 30), Libreria Editrice 
Vaticana, Città del Vaticano 2003.

F. G. B r a m billa , A n tro p o lo g ia  te o lo g ic a , in L a te o lo g ia  d e l X X  se co lo . Un b i ­
la n c io , voi. II, Città Nuova, Roma 2003, 175-286.

F. BROVELLI (ed.), L itu rg ia : tem i e au tori. S a g g i d i s tu d io  su l m o v im e n to  litu rg i­
co , C.L.V.- Ed. Liturgiche, Roma 1990.

G. BUSANI, L a r ile ttu ra  d e l «R ito  d i in iz ia z io n e  c r is tia n a  d e g li  a d u lti»  a  c o n ­
f r o n to  con  il p o s tm o d e rn o , in A a .V v ., In izia z ion e  c r is tia n a  d e g li  a d u lti o g g i , 
C.L.V. Ed. Liturgiche, Roma 1998, 213-235.

G. CANTARANO, Im m a g in i d e l n u lla . L a f i lo so f ìa  ita lia n a  co n te m p o ra n e a , Bruno 
Mondadori, Milano 1998.

E. CARR (ed.), L itu rg ia  o p u s  T rin ita tis. E p is tem o lo g ia  litu rg ic a  (= Studia An­
selmiana 133, Analecta liturgica, 24) Centro Studi S. Anseimo, Roma 2003.

O. CASEL, F ede, g n o s i e  m is tero . S a g g io  d i te o lo g ia  d e l cu lto  c r is tia n o , (Caro 
Salutis Cardo. Studi/Testi, 14), EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova 2001.

A. CATELLA - R. T agliaferri, L e dom an de e le in ten zion a lità  cu i r isp o n d e  l ’im ­
p ia n to  d i «S acrosan ctu m  C oncilium », in «Rivista Liturgica», 77, 1990, 129-143.

A. CATELLA, D a lla  C o s titu z io n e  co n c ilia re  «S a cro sa n ctu m  C o n ciliu m »  a l l ’e n c i­
c lic a  « M e d ia to r  D e i» , in A a .V v ., La M e d ia to r  D e i e il C e n tro  d i A z io n e  L i­
tu rg ica : 5 0  an n i a lla  lu ce d e l m ovim en to  litu rg ico , (= Biblioteca «Ephemerides 
liturgicae». Sectio pastoralis, 18), C.L.V. - Ed. Liturgiche, Roma 1998, 11-43.

Id ., D a l ch e  c o sa  e  p e r c h é  a l co m e s i ce leb ra , in A a .V v ., L ’a r te  d e l c e le b ra re ,  
C.L.V.- Ed. Liturgiche, Roma, 1999, 9-20.

L. -M. CHAUVET, S im b o lo  e sa cra m en to . U na r ile ttu ra  sa c ra m e n ta le  d e l l ’e s i ­
s te n za  c r is tia n a , LDC, Leumann (Torino), 1990.

P. Cla u d e l , In te r ro g e  le s  an im au x , in «Figaro littéraire», 129/3, 1948, 1.
F. CONIGLIARO, L a lib e r tà . E s ta s i e  to rm en to , Giappichelli, Torino 2001.
A. D al M a so , L ’effica c ia  d e i sa c ra m en ti e « p erfo rm a n ce»  ritu a le . R ip en sa re  

l ’«ex  o p e r e  o p e r a to »  a  p a r tir e  d a l l ’a n tro p o lo g ia  cu ltu ra le , (Caro salutis car­
do. Studi, 12), EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova 1999.

M. D e Certeau , L ’in ven zio n e  d e l q u o tid ia n o , Edizioni Lavoro, Roma 2001.
G. Ebeling , D o g m a tic a  d e lla  f e d e  cr is tia n a , voi. I, Marietti, Genova, 1990.
M. Eliade , L a n a sc ita  m is tica . R iti e  s im b o li d e l l ’in iz ia z io n e , Morcelliana, Bre­

scia 1980.
R. Esposito , C om m u n itas. O rig in e  e  d es tin o  d e lla  com u n ità , (= Einaudi con­

temporanea, 58), Einaudi, Torino 1998.
C. Fa br o , La sv o lta  a n tro p o lo g ic a  d i K a r l R ah n er, Rusconi, Milano 1974.



Bibliografia / 119

M. FESTUGIÈRE, La litu rg ia  c a tto lic a , (Caro salutis Cardo. Studi/Testi, 15) EMP- 
Abbazia di S. Giustina, Padova 2002.

E. GlLSON, Il f i lo so fo  e la  te o lo g ia , Morcelliana, Brescia, 1966.
L. GIRARDI, L itu rg ia  e sc ien ze  um ane: r iflession i in tro d u ttive  a  p a r tir e  d a  «Sa- 

cro sa n c tu m  C on ciliu m » , in A a .V v ., L itu rg ia  e sc ien ze  um ane, 9-56.
A. GRILLO, T eo lo g ia  fo n d a m e n ta le  e  liturg ia . Il ra p p o rto  tra  im m ed ia tezza  e 

m e d ia z io n e  n e lla  rifle ssio n e  te o lo g ic a , (Caro Salutis Cardo. Studi, 10), Mes­
saggero - Abbazia di S. Giustina, Padova 1995.

Id., «La ca u se  d e  la  litu rg ie  g a g n e  ch aqu e jo u r  du terra in » . M odern ità , r in a sc ita  
litu rg ica  e  fo n d a m e n to  d e lla  f e d e  in M au rice  F estu g ière , in «Ecclesia Orans», 
13, 1996, 229-251.

Id., « S a cra m en ta  p r o p te r  a n g e lo s? »  K a r l R ah n er e  un « p r in c ip io »  d e lla  s a c r a ­
m en ta r ia  d i S. T om m aso , in «Ecclesia Orans», 14, 1997, 391-412.

ID., P e r  una g e n e a lo g ia  d e lla  libertà . Il m is tico  nel se co n d o  W ittgen ste in  e il 
ru o lo  d e lla  te o lo g ia  in una f ilo so f ìa  d e lla  m istica , in A. MOLINARO - E. Sal- 
MANN (edd.), F ilo so fìa  e  m istica . I tin erari d i un p ro g e tto  d i r ic e rc a  (= Studia 
Anselmiana 125, Philosophica 2), Centro Studi S. Anseimo, Roma, 1997, 89- 
127.

Id., In tro d u zio n e  a lla  te o lo g ia  litu rg ica . A p p ro cc io  te o r ico  a lla  litu rg ia  e a i s a ­
cra m en ti c r is tia n i, (Caro Salutis Cardo. Sussidi, 3), EMP-Abbazia di S. Giu­
stina, Padova 1999.

Id., K a r l R a h n er ve rsu s  K a r l R ah n er?  La «prim a»  e la  « seco n d a »  svo lta  
a n tro p o lo g ic a , in J. DRISCOLL (ed.), «Im agin er la th éo lo g ia  ca th o liqu e» , 
p e rm a n e n c e  e t tra n sfo rm a tio n s d e  la  f o i  en a tten d a n t Jésu s-C h ris t. Mélanges 
offerts à Ghislain Lafont, (Studia Anselmiana, 129), Centro Studi S. Anseimo, 
Roma 2000, 101-122.

Id., Il sen so  d e lla  r ic e rc a  litu rg ico -sa cra m en ta le  su l va lo re  d e l r ito . In d ia lo g o  
con  M a tia s  A u g é  in torn o  a lla  «Scuola  P a d o va n a  d i L itu rg ia » , in «Ecclesia 
Orans», 19, 2002, 139-146.

ID., L a n a sc ita  d e lla  litu rg ia  n el X X  seco lo . S a g g io  su l ra p p o r to  tra  M ovim en to  
L itu rg ico  e  (p o s t-)M o d e rn ità , Cittadella, Assisi 2003.

R. GUARDINI, U b e r  d ie  sy s tem a tisc h e  M eth ode in d e r  L itu rg iew issen sch a ft, in 
«Jahrbuch für Liturgiewissenschaft», 1, 1921,97-108.

Id., F o rm a zio n e  litu rg ica . S a g g i, Edizioni O.R., Milano 1988.
K. IRWIN, C ritiq u in g  recen t litu rg ica l C ritics, in «Worship», 74, 2000, 2-19.
E. JÜNGEL, D e r  m en sch lich e  M ensch. D ie  B edeu tu ng d e r  re fo rm a to risch en  

U n tersch e idu n g  d e r  P erso n  von ihren W irken f ü r  d a s  S e lb s tve rs tä n d n is  d e s  
n eu ze itlich en  M en sch en , in Id., W ertlose  W ahrheit. Z u r Id en titä t und  
R eleva n z d e s  ch ris tlich en  G laubens. T heo log isch en  E rörteru n gen  III, Kaiser, 
München 1990, 194-213.

M. KUNZLER, L a litu rg ia  a l l ’in izio  d e l te rzo  m illen n io , in R. Fisichella (ed.), Il 
C on cilio  V a tican o  II. R ecezio n e  e a ttu a lità  a lla  luce d e l g iu b ile o , San Paolo, 
Roma 2000,217-231.

J.-Y. LACOSTE, E x p érien ce  e t A bsolu . Q u estion s d isp u té e s  su r  l ’h um an ité  de  
l ’hom m e, PUF, Paris 1994.



12 0 /  Andrea Grillo

B. LAKEBRINK, K la ss isc h e  M etaph ysik . E ine A u se in a n d erse tzu n g  m it d e r  
ex is ten tia len  A n th ro p o zen tr ik , Rombach, Freiburg 1967.

E. Lévinas, D iffìc ile  l ib e r tà , La Scuola, Brescia 1986.
G. LUKKEN, L ’« a u tre  c o té»  du  r itu e l hum ain: re co n s id éra tio n  à  p a r t i r  d e  la  p h é -  

n o m é n o lo g ie  e t  la  sé m io tiq u e  su r  d e s  co u ch es  a n th ro p o lo g iq u e s  e t  th éo lo -  
g iq u e s  d a n s  le  r itu e l c h ré tie n , in «Questions Liturgiques», 83, 2002, 68-91.

S. Maggiani, L a n o zio n e  d i in iz ia z io n e , in AA.VV., In iz ia z io n e  c r is tia n a  d e g li  
a d u lti o g g i, C.L.V. - Ed. Liturgiche, Roma 1998, 11-45.

ID., E p is te m o lo g ia  litu rg ica . C om e s tu d ia re  r a z io n e  r itu a le? , in E. Carr (ed.), 
L itu rg ia  o p u s  T r in ita tis , 153-186.

F. MANZI - G.C. Pagazzi, Il p a s to r e  d e ll'e s se re . F e n o m en o lo g ia  d e llo  sg u a rd o  
d e l F ig lio , Cittadella, Assisi 2001.

J.-L. Marion, D io  se n za  e s se re , Jaca Book, Milano 1984.
Id., D a to  che. S a g g io  p e r  una fe n o m e n o lo g ia  d e lla  d o n a zio n e , SEI, Torino 2001.
A. MATTEO, D e lla  f e d e  d e i la ic i. Il c r is tia n es im o  d i f r o n te  a lla  m e n ta lità  p o s t ­

m o d e rn a , Rubbettino, Soveria Mannelli (Catanzaro) 2001.
E. MAZZA, L itu rg ia  e  m e to d o  s to r ico . Un esem p io  s ig n if ic a tiv o :  il ca so  

d e l l 'e p ic le s i  e u c a r is tic a , in «Rivista Liturgica», 88, 2001, 419-438.
G. MAZZOCCHI, Il c o r p o  e la  litu rg ia , in A.N. Terrin (ed.), L itu rg ia  e in c a rn a ­

z io n e , EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova, 1997, 287-315.
M. Merleau-Ponty, C o n ve rsa z io n i, SE, Milano 2002, 86.
Id., F e n o m en o lo g ia  d e lla  p e r c e z io n e , Bompiani, Milano 2003, (ed. orig. 1945).
R. MESSNER, W as is t sy s te m a tisc h e  L itu rg iew issen sch a ft, «Archiv ftir Liturgie- 

wissenschaft», 40 (1998), 257-274.
J. Moltmann (ed.), B io g ra fìa  e  teo lo g ia . I tin era ri d i te o lo g i, (gdt, 258), Queri- 

niana, Brescia 1998.
J. -L. N ancy , L ’e s p e r ie n za  d e lla  lib e r tà , Einaudi, Torino 2000.
M. PAJANO, L itu rg ia  e  so c ie tà  n e l N ovecen to , p e r c o r s i  d e l m o v im e n to  litu rg ico  

d i f r o n te  a i p r o c e s s i  d i  se c o la r iz za z io n e  (= Biblioteca di storia sociale, 28), 
Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 2000.

W. PANNENBERG, T e o lo g ia  e  f ilo so f ìa . Il lo ro  ra p p o r to  a lla  lu ce  d e lla  s to r ia  c o ­
m une, Queriniana, Brescia 1999.

L. Pareyson, O n to lo g ia  d e lla  lib er tà . Il m a le  e la  so fferen za , Einaudi, Torino 
1995.

G. PATTARO, L a  sv o lta  a n tro p o lo g ic a . Un m om en to  fo r te  d e lla  te o lo g ia  c o n te m ­
p o ra n e a  (Nuovi Saggi Teologici, 29), edd. M.C. Bartolomei - A. Gallas, EDB, 
Bologna 1990.

C. PlCKSTOCK, A fte r  w ritin g . On th è litu rg ica l con su m m ation  o f  p h ilo so p h y ,  
Blackwell, Oxford 1998.

K. Rahner, S u lla  te o lo g ia  d e l s im b o lo , in Id., S a g g i su i sa c ra m e n ti e  
s u l l ’e sc a to lo g ia , Paoline, Roma 1965, 51-107.

J. Ratzinger, V erità  d e l c r is tia n e s im o ? , in «Il Regno», 45, 2000, 190-195.
J. Ratzinger, In tro d u zio n e  a llo  sp ir ito  d e lla  litu rg ia , San Paolo, Cinisello B.

2001.
P. RICOEUR, F in itu d in e  e c o lp a , Il Mulino, Bologna 1970.



Bibliografìa /121

Id ., Il co n flitto  d e lle  in te rp re ta z io n i, Jaca Book, Milano 1977.
Id., S é co m e un a ltr o , Jaca Book, Milano 1993.
S. ROUVILLOIS, C o rp s  e t sa g esse . P h ilo so p h ie  de  la litu rg ie , Fayard, Paris 1995.
E. SALMANN, A n dach t. P h ilo soph en  v o r  dem  P hänom en  d e r  L itu rg ie , in «Eccle­

sia Orans», 7, 1990, 309-333.
Id., La r iv e la z io n e  d e l l ’ineffabile. E ven to  s im b o lico  e vo c e  co n te s ta ta , in G. 

MAZZILLO (ed.), P a r la re  d i D io . P o ssib ilità , p e rco rs i, fra in ten d im e n ti, Cini- 
sello Balsamo, Milano 2002, 95-130.

R. SCHAEFFLER, D e r  K u ltu s a ls  W eltau slegu n g, in K u lt in d e r  sä k u la ris ier ten  
W elt, Pustet, Regensburg 1974, 9-62.

Id., K u ltisch es  H andeln . D ie  F ra g e  nach  P roben  se in e r  B ew äh ru n g  und nach  
K rite r ien  se in e r  L eg itim a tio n , in HÜNERMANN-SCHAEFFLER, A nkunft G o tte s  
u n d  H an deln  d e s  M en sch en , Herder, Freiburg 1977, 9-50.

Id., F ä h ig k e it zu r  E rfahrung. Z u r tra szen d en ta len  H erm en eu tik  d e s  S prech en s  
von  G o tt (Quaestiones disputatae, 94), Herder, Freiburg-Basel-Wien, 1982.

Id., R e lig io n sp h ilo so p h ie , Alber, München 1983.
Id., D ie  S te llu n g  d e s  K u ltu s im  L eben  d es  M enschen  u nd G ese llsch a ft. E ine  

a n th ro p o lo g isc h e  G ru n d legu n g , in U nfähig zum  G o tte sd ien s t?  L itu rg ie  a ls  
A u fg a b e  a lle r  C h ris ten , Pustet, Regensburg, 1991, 9-34.

Id., K u ltu r  u n d  K u lt, in «Liturgisches Jahrbuch», 41, 1991, 2, 73-87.
P. SEQUERI, Il D io  a ffid a b ile . S a g g io  d i teo lo g ia  fo n d a m e n ta le , Queriniana, Bre­

scia 1996.
Id., S en sib ili a llo  S p ir ito . U m an esim o re lig io so  e o rd in e  d e g li a ffe tti, Glossa, 

Milano 2001.
G. SOVERNIGO, R ito  e p erso n a . S im bo lism o  e ce leb ra z io n e  litu rg ic a : a sp e tti  p s i ­

c o lo g ic i (= Caro Salutis Cardo. Sussidi, 2), EMP-Abbazia di S. Giustina, Pa­
dova 1998.

R. TAGLIAFERRI, Q u a le  m o d e llo  d i p a s to ra le  litu rg ica  em erg e  d a l C o n c ilio ?  R i­
f le s s io n e  d i erm en eu tica  co n c ilia re , in «Rivista Liturgica», 79, 1992, 25-38.

A. N. TERRIN, M istich e  d e l p o s t-m o d e rn o : tra  il rifug io  n el sé  e la  r isco p er ta  
d e ir « o lo n » , in G. BONACCORSO (ed.), M istica  e r itu a lità : m on d i in co n c ilia b i­
li? , EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova 1999, 84-142.

W. Trapp, V o rg esch ich te  und U rspru n g d e r  litu rg isch en  B ew egun g, v o rw ie g e n d  
in H in sich t a u f  d a s  d eu tsch e  S p ra ch g eb ie t, Pustet, Regensburg, 1940.

S. UBBIALI, Il s im b o lo  ritu a le  e  il p en sie ro  cr itico , in A.N.Terrin (ed.), L itu rg ia  
e in ca rn a zio n e , 251 -284.

C. VAGAGGINI, L itu rg ia  e p e n s ie ro  teo lo g ico  recen te , Pontificio Ateneo S. An­
seimo, Roma 1961.

M. ZUPI, L ’a sc e sa  a l l ’uno in P lo tino , E unom io e G reg o r io  d i N issa : l ’e s ito  m i­
s tic o  d e lle  «E n n ead i»  e d e l «C on tro  E unom io», in G. BONACCORSO (ed.), M i­
s tic a  e  ritu a lità : m on d i in con ciliab ili? , EMP-Abbazia di S. Giustina, Padova 
1999, 191-234.

Id. (ed.), G re g o r io  d i N issa . Le b e lle  a scese . A n to lo g ia  d e l ‘C on tro  E u n o m io ’, 
EMP, Padova 2001.



•

.

•

•
.

•

.

.

> ■
• ■

.

' ■ '



Indice generale

P re se n ta z io n e  5

P re fa z io n e  9

In tro d u zio n e  13

Capitolo primo
Questione liturgica e svolta antropologica: per uno status quaestionis 17

1. La «questione liturgica» sul celebrare rituale:
il problema della risposta e l’imbarazzo della domanda 17

P e rc h é  e  d a  q u a n d o  c i p o n ia m o  la  dom an da  su l « p erch é  c e le b ra re »  ? 18
C h e co sa  r isp o n d e  la  B ib b ia  a l n o stro  p e rc h é ?  20
C he co sa  r isp o n d e  la  T ra d iz io n e?  21
C o m e r isp o n d e  l ’a tto  d i f e d e ?  23
Il sa lto  d i q u a lità  e  la  r isc o p e r ta  d e lla  fo rm a  25

2. La teologia contemporanea e il tramonto della antitesi moderna
tra cristianesimo e religione 26

La d iffe ren za  tra  f e d e  e re lig io n e  26
L a r is c o p e r ta  d e l « fon do»  re lig io so  d e lla  f e d e  28
C o n sid e ra z io n i in p r o sp e ttiv a  31

3. La prima e la seconda svolta antropologica:
una tesi e alcune differenze fondamentali 32

P rim a  sv o lta  a n tro p o lo g ic a  34
S eco n d a  sv o lta  a n tro p o lo g ic a  35
G ra n d e zza  e  lim iti d e lla  sv o lta  a n tro p o lo g ica  37

Capitolo secondo
La «visione antropologica» e la teologia della liturgia:

le due svolte antropologiche a confronto 39

1. La «questione liturgica» come nuovo rapporto
tra teologia e antropologia: pertinenza metodica e fedeltà storica 40



12 4 /  Andrea Grillo

2. «Antropologia» si dice in molti modi 42
L a d im e n s io n e  a n tro p o lo g ic a  44
Il r id u z io n ism o  a n tro p o lo g ic o  45
In te r ro g a tiv i d i fo n d o  47

3. Caratteristiche della «prima» e della «seconda» svolta antropologica 48
4. La elaborazione di una lettura del sacramento «in genere ritus» 49
5. Conclusione: la «triplice lettura» di una parabola buddista:

l’elefante e i ciechi, la verità e l’apparenza 52

Capitolo terzo
Liturgia, filosofía e seconda svolta antropologica:

un «ressourcement» fenomenologico 57

1. Un rapporto da riscoprire anche storicamente 61
2. Questione liturgica e questione filosofica contemporanea 62
3. Le correnti fondamentali: (quasi un catalogo per autori/scuole) 64

L a sc u o la  fe n o m e n o lo g ic a  64
Il p e n s ie r o  s im b o lic o  6 6
Il p e n s ie r o  a n tro p o lo g ic o -c u ltu ra le  67
Il p e n s ie r o  d ia lo g ic o  n e o -e b ra ic o  68
Il d e c o s tru ttiv ism o  69
L a te o r ia  p o l i t ic a  69
L 'e rm e n e u tic a  e  il p e n s ie r o  tra scen d en ta le  1 1
U na r ile ttu ra  ra d ic a le  d e l p e n s ie ro  m e d io ev a le  72

4. Le questioni centrali: (quasi un catalogo per soggetti/temi) 73
Intreccio filosofico-liturgico sui temi presi in considerazione 73

5. La relazione complessa tra filosofia e liturgia 75
A d  ex tra : p ro b le m a tiz za z io n e  d e lle  c a te g o r ie  « p o litich e»  75
A d  in tra : r is c o p e r ta  d i una lo g ic a  sa c ra m en ta le  d e lla  f e d e  76
L ’a z io n e  e il p e n s ie ro :  f in o  a l ca p o v o lg im en to  d e l ra p p o r to ?  77

6. Prospettive sul futuro 79
L a r ia ssu n zio n e  d e l tem a  f ilo s o f ic o  p e r  la r ic e rc a  litu rg ica :
la  d iffe ren za  tra  in te lle tto  e in te lle ttu a lism o  79
La p ro v o c a z io n e  a l ch ia rim en to  d e l ra p p o rto  tra  te o lo g ia  e  a n tro p o lo g ia  79
La fe d e l tà  a g li  in iz i e  il n u ovo  co m p ito  d i una « te rza  fa s e »
d e l m o v im en to  litu rg ic o  80



Indice generale / 125

Capitolo quarto
Il rinnovamento liturgico tra riforma dei riti e iniziazione mediante i riti 83

Premesse sul «vissuto liturgico» e sulla «questione liturgica» 83

1. Prima tesi 85
Il ra p p o r to  tra  litu rg ia  e cu ltu ra  85
C o n seg u en ze  p e r  la  in te rp re ta z io n e  a ttu a le  86

2. Seconda tesi 88
Il ra p p o r to  a m b iv a le n te  tra  m o d ern ità  e litu rg ia  88
La « tra d iz io n a lità »  d e l r ifo rm are  e la  «n ovità»  d e l l ’in iz ia re  89

3. Terza tesi 90
P rim a  e se co n d a  sv o lta  a n tro p o lo g ic a  com e co n te s ti d iv e rs i

d i una ev o lu z io n e  n e lla  re cez io n e  d e lla  riform a litu rg ica  90
L itu rg ia  e cu ltu ra  n e lla  « seco n d a  sv o lta  a n tro p o lo g ic a »  91

4. Quarta tesi 93
U na n u ova  v is io n e  d e lla  litu rg ia  93
Un n u ovo  co n c e tto  d i lib e r tà  94
U na « se co n d a  sv o lta  a n tro p o lo g ic a »  a  p a r tir e  d a lla  litu rg ia ?  96
P ro sp e ttiv e  a ttu a li 98

5. Per una «riforma» consapevole di una inaggirabile «iniziazione» 99
U na c o n sa p e v o le  in iz ia z io n e  99
Il p e r ic o lo  d a  e v ita re  100

6. Conclusioni in forma di «ouverture» 101

Capitolo quinto
Il contributo delle scienze umane al rinnovamento liturgico 103

La nuova sensibilità «iniziatica» ridimensiona,
ma anche rilancia i compiti della riforma 105

I molteplici volti della «svolta antropologica» 107
Excursus: Casel e il Modernismo 110
Epilogo: il nuovo compito della iniziazione liturgica.

Dalla riforma ecclesiale della liturgia alla riforma liturgica della Chiesa 114

Bibliografia 117
Indice generale 123





QUADERNI DELLA RIVISTA DI SCIENZE RELIGIOSE

La collana ha lo scopo di promuovere la ricerca nel campo delle discipli­
ne filosofiche e teologiche e delle altre scienze con queste connesse, con­
tribuendo in tal modo al progresso e alla diffusione del sapere cristiano, 
in dialogo interdisciplinare con la cultura contemporanea. La collana 
pubblica gli scritti scientifici dei docenti dell’Istituto e contributi scienti­
fici di altri studiosi.

Comitato scientifico:
Salvatore Palese, direttore
Giovanni Ancona, Rocco D’Ambrosio, Giacomo Lorusso, Mauro Pater­
noster, Giovanni Ricchiuti, Pio Zuppa.

1. Dire Dio al femminile. Antropologia e Teologia, 
a cura di Angelo Sabatelli, pp. 60, € 3,50

2. Andrea Grillo, Il rinnovamento liturgico tra prima e seconda svolta 
antropologica, pp. 125, € 8,00

In preparazione

Vittorio Fusco, Euanghelion. Discussioni neotestamentarie, 
a cura di Giovanni Ancona
Apocalittica ed escatologia -  Gesù e la tradizione evangelica -  Protocattoli­
cesimo -  Esegesi storia ed ermeneutica teologica.

Angelo Panzetta, La famiglia umana icona del mistero di Dio
La coppia e la famiglia nella Bibbia -  La loro dimensione iconica nella storia 
della teologia -  Nella visione aperta dal concilio Vaticano II -  Iconocità 
“sacramentale” ed ecclesiale.

In programma

La Chiesa particolare nel Codice del post Concilio, 
a cura di Baldassarre Chiarelli

Il cristianesimo popolare, oggi: persistenza o novità, rischio o chance? 
a cura di Angelo Sabatelli e Pio Zuppa

Homo moralis. Aspetti psicologici e processi formativi, 
a cura di Giacomo Martielli



Edizioni VIVERE IN -  Roma -  Tel. e Fax 065943323 
Finito di stampare: marzo 2004
Stab.to: Monopoli (Bari) -  Tel. 0806907030 -  Fax 0806907026 
E-mail: edizioniviverein@tin.it

mailto:edizioniviverein@tin.it




Andrea Grillo
(Savona, 1961) insegna teologia sacramentaria e filosofia presso il Pontificio Ateneo S. 
Anseimo di Roma, teologia liturgica e spiritualità liturgica presso l’Istituto di Liturgia

V

Pastorale di Padova. E Coordinatore della Specializzazione Dogmatico-Sacramentaria della 
Facoltà Teologica di S. Anseimo e Vicepresidente dell’APL (Associazione Professori di 
Liturgia). Tra le sue pubblicazioni si ricordano: Teologia fondamentale e liturgia (Padova 
1995), Guida laica per tornare a messa (Cinisello B. 1997), Introduzione alla teologia 
liturgica (Padova 1999), Tempo e preghiera. Dialoghi e monologhi sul “segreto” della 
Liturgia delle Ore (Bologna 2000), La fede e il telecomando (Assisi 2001, con G. 
Bonaccorso), La nascita della liturgia nel XX secolo (Assisi 2003). Ha inoltre curato 
insieme con M. Perroni e P.-R. Tragan, il Corso di teologia sacramentaria in 2 voli. 
(Brescia 2000).


