«Caro SaruTis CARDO». STUDI, 19

Collana a cura di
G. Bonaccorso - A.N. TerriN - F G.B. TROLESE

Istituto di Liturgia Pastorale
Abbazia di Santa Giustina — Padova

ANDREA GRILLO

GRAZIA VISIBILE,
GRAZIA VIVIBILE

TEOLOGIA DEI SACRAMENTI
«IN GENERE RITUS»

Presentazione di
ALCESTE CATELLA

EDIZIONI MESSAGGERO PADOVA
ABBAZIA DI SANTA GIUSTINA PADOVA



Nibil obstat quominus imprimatur

In Festo Praesentationis Domini

Patavii, die 2 mensis februarii 2008
InNoOCENTIUS AUGUSTINUS NEGRATO O.S.B.
Abbas Monasterii S. Iustinae de Padua
Vice Magnus Cancellarius Instituti

In copertina:

Le vetrate riprodotte, ruotando dal basso a sinistra in senso orario, sono:
Jean Bazaine, Battesimo, Cresima, Matrimonio, Eucaristia,
(XX sec.) Paris, Chiesa di Saint Séverin.

ISBN 978-88-250-2008-3

Copyright © 2008 by PPEM.C.

MESSAGGERO DI S. ANTONIO - EDITRICE
RBasilica del Santo - Via Orto Botanico, 11 - 35123 Padova
www.edizionimessaggero.it

Copyright © 2008 by PP.BB.
ABBAZIA DI S. GIUSTINA
Via G. Ferrart, 2/A - 35123 Padova

PRESENTAZIONE

Teologia e liturgia: un rapporto fecondo

Alcuni anni or sono fui invitato presso 1’abbazia di Praglia
per «ricordare» P. Pelagio Visentin. Tentai di svolgere quel
compito in un modo che — ritengo — gli sarebbe stato gradito;
intesi, cio¢, «raccontare» come il suo magistero (particolarmen-
te quello svolto presso I'Istituto di Liturgia Pastorale di Santa
Giustina) sia stato fecondo e abbia portato buoni frutti. Tali
frutti sono costituiti dagli esiti degli studi svolti da quanti gli
sono stati discepoli; anche — e direi soprattutto — da parte di
quelli che lo hanno conosciuto nella pienezza della sua maturita
umana e scientifica. Il libro che il professor Andrea Grillo offre
alla nostra riflessione & buona testimonianza di quei «buoni
frutti». Richiesto di presentare lo studio del carissimo Andrea,
ho pensato di riproporre qui quanto ebbi occasione di dire a
Praglia.

Awvio il mio discorso cercando semplicemente di interrogare
alcuni «segnali» provenienti dalla «recezione» della Costituzio-
ne conciliare Sacrosanctum Concilium in Italia e di individuare le
linee di tendenza della ricerca in campo liturgico: una specie di
mosaico, quindi, con abbondanti citazioni tratte dagli studi di
amici e colleghi.

La «receziones della Costituzione «Sacrosanctum Concilium»

La Costituzione conciliare Sacrosanctum Concilium offre un
impianto generale in cui trovano composizione le sensibilita e le
diverse istanze di «riforma» della liturgia. La netta predominan-
za di quelle di rinnovamento riflette i «rapporti di forza» interni
alla commissione pre-conciliare che aveva preparato la bozza e
alla commissione conciliare che aveva dovuto dar forma alle vo-
lonta dei padri del concilio. Tra le tendenze di rinnovamento,




6 PRESENTAZIONE

inoltre, risultano egemoni quelle pit aperte a nuove concezioni
ecclesiologiche ¢ a una nuova riflessione teologica.

Nel momento in cui la Costituzione conciliare viene promul
gata la strada del rinnovamento della liturgia da essa indicata &
sintetizzabile nella formula che ne pone il fine nella «partecipa-
zione attiva» dei fedeli, il fondamento teologico nel concetto di
«rivelazione come storia sacra (e di liturgia come riattualizzazio-
ne del senso di tale storia)» ¢ quello ecclesiologico nella «natura
teandrica e comunitaria della chiesa corpo mistico di Cristo (di
cui la liturgia costituisce il culto pubblico)s.

Entro questa formula trovano composizione le linee incarna-
zionista ed escatologista rispettivamente dei «romani» e dei
«francesi»: posta l'origine della chiesa nel mistero pasquale, I'in-
carnazione ¢ tuttavia individuata come il mistero dal quale ha
origine la salvezza.

La partecipazione attiva dei fedeli & il principio guida del
documento. Esso giustifica la riforma e a partire da esso sono
ripensate categorie teologiche ed ecclesiologiche.

Questo itinerario «logico» ripercorre 'itinerario storico del
Movimento liturgico del Novecento che si qualifica come «pa-
storale»; ed €& solo a partire da questo «primato» assegnato alla
pastorale che sono operate tematizzazioni teologiche ed eccle-
siologiche’.

Quando si tenta di esplorare il cammino della Costituzione
conciliare Sacrosanctum Concilium nella chiesa italiana?, sembra
di poter cogliere una tensione verso un «ritorno critico» al det-
tato conciliare, verso un’«interpretazione» dello «spirito» del

' Cfr. M. Pa1aNo, Il rinnovamento della liturgia: dai movimenti alla chiesa
untversale, in: G, ALBERIGO - A. MELLONI (a cura), Verso il concilio Vaticano
II (1960-1962). Passagg: e problem:i della preparazione conciliare, Marietti,
Genova 1993, 67-140.

* Cfr. A. CATELLA, Forme dell’ iniziativa pastorale recente. L’ambito della
celebrazione, in: AAVV., Progetto pastorale e cura della fede (= Disputatio,
7), Glossa, Milano 1996, 85-99; IDEM, Liturgia conciliare. Le generazioni e la
pietd liturgica: lg recezione, in «Il Regno» 41 (1996), 113-117; IDEM, Liturgia
ed evangelizzazione: prospettive attuali, in: E. MANICARDI - F. RUGGIERO (a
cura), Liturgia ed evangelizzazione nell’epoca dei Padri e nella chiesa del Va-
ticano 1. Studi in onore di Enzo Lodi, EDB, Bologna 1996, 479-497; IDEM,
Luci e ombre della recezione di «Sacrosanctum Concilium» in Italia: livello
della riflessione, livello della prassi, in «Credereoggi» 17/98 (1997), 5-15.

PRESENTAZIONE 7

documento: prendere sul serio la natura «celebrativa» dell’espe-
rienza liturgica; ovvero: prendere sul serio la specificazione pa-
storale di liturgia definita in SC 2 nel quadro di «azione teandri-
ca». Il che significa assunzione dell'umano nell’«Opus Dei» e —
conseguentemente — lesigenza di iniziazione e «competenza»
nei confronti di questo specifico «umano» costituito dall’espe-
rienza simbolico-celebrativa.

Le scansioni fondamentali dell’itinerario segnato dalla Rifor-
ma liturgica e dalla sua attuazione sono state fondamentalmente
tre: I'impegno per consentire al popolo di capire; si ritenne, poi,
che da questo «capire» si sarebbe passati naturalmente al «par-
tecipare attivamente»; la Riforma liturgica — almeno nel modo in
cui fu compresa e recepita — e le strategie pastorali messe in atto
puntavano a realizzare queste due mete, nella convinzione che
per questa strada si sarebbe pervenuti a una pil autentica esi-
stenza cristiana e a un fecondo dialogo con il mondo.

Una pit esplicita attenzione alla dinamica rituale entro cui si
inscrive e si da la liturgia cristiana ha esplicitato I'esigenza di una
terza scansione: «celebrare», che & un «capire» e un «fare» del tut-
to peculiare; ¢ il lasciarsi convocare dal Signore per fare memoria
di lui: gesto che introduce — senza difese né reticenze — alla rece-
zione del dono di grazia che segna la vita cristiana nel suo insieme.

E nostra impressione che esattamente questo resti il nodo
cruciale e della riflessione e della prassi pastorale in campo litur-
gico. Uno studioso non liturgista — G. Angelini — osserva:

La liturgia ha costituito il tema della Riforma pastorale sul quale
pitl tempestivo € stato I'accordo, e quindi la deliberazione conci-
liare; & stata anche 1'oggetto della riforma piu sicuramente e tem-
pestivamente realizzata.

Tale constatazione ha di che sorprendere nel senso che la crisi di
evidenza dei segni cristiani per la coscienza contemporanea sem-
bra colpire in misura peculiare proprio la celebrazione. La pia
pervasiva crisi dell’appartenenza ecclesiale trova per lo pit esat-
tamente nella cessazione della pratica dei sacramenti (eucaristia e
penitenza in specie) il proprio innesco.

Di fatto questo processo di disaffezione nei confronti della li-
turgia non sembra essere stato significativamente rimediato dalla
Riforma liturgica. Nasce dunque spontaneo il dubbio che tale
riforma si sia affidata a criteri insufficienti, che mancano di con-
siderare le matrici pitt profonde del distacco tra forme della co-
scienza diffusa e forme della celebrazione.



8 PRESENTAZIONE

I criteri in questione sono stati:

— la lingua moderna;

- la centralita della Parola, e quindi I'attenzione per una piu
abbondante e precisa presenza del testo biblico nella celebrazio-
ne;

— la semplificazione del rito, e cioé I'eliminazione di appesanti-
menti poco pertinenti introdotti in secoli di scarsa sensibilita li-
turgica, e in generale poco plausibili per la moderna sensibilita
«secolare»,

Sembra invece che sia macroscopicamente mancato un momen-
to di carattere creativo, per quanto riguarda i testi eucologici,
per quanto riguarda i gesti rituali, e infine anche per quanto ri-
guarda le forme musicali.

Sembra ancora che sia mancata, a livello piti fondamentale, una
consistente riflessione di carattere teorico (teologico) circa il ge-
nerale significato antropologico-religioso del rito, e quindi circa
lo stesso significato che il rito assume nel quadro della fede cri-
stiana; riflessione quest’ultima che per sua natura si confonde
con quella sui sacramenti della fede.

Talvolta (o spesso!) tale elusione viene affrettatamente giustifica-
ta mediante P'appello al tema del «culto spirituale», e cioé di un
culto che non sarebbe realizzato nelle forme del rito, ma nelle
forme della vita morale /0 rispettivamente nelle forme della
preghiera.

Segno di tale difetto di riflessione sul significato della celebrazio-
ne nell’economia della vita credente sono le strategie compensa-
tive di fatto facilmente praticate, nell'intento di rimediare all’o-
biettivo difetto di evidenza del significato del rito. Esse sembra-
no per lo piu privilegiare il registro didascalico, e in specie la
parafrasi moraleggiante del significato dei riti. Oppure, in alter-
nativa, vanno nella direzione della spettacolarizzazione del rito,
quasi esso potesse imporsi all’attenzione unicamente attraverso
le risorse della «seduziones.

La buona qualita della celebrazione cristiana non pud essere mi-
surata attraverso gli indici di gradimento (che comunque sem-
brano essere per lo piu alquanto bassi): la determinazione di un
pidl pertinente criterio esige che si mostri perché la fede ha biso-
gno del rito, e di quale rito abbia bisogno’.

> G. ANGELINI, Lazione pastorale oggi: criteri e modelli, in: AAVV., Mes-
saggt alle chiese. Le parole «forti» del postconcilio (= Strumenti per il lavoro
pastorale), Ed. Ancora, Milano 1992, 13-63; cfr. specialmente 47-51.

PRESENTAZIONE 9

Nel tentativo di rendere la celebrazione partecipata, attiva,
fruttuosa e consapevole si & spesso posta in opera una creativita
estemporanea, che non ha saputo salvaguardare la specificita
della mediazione liturgica.

L’apparente garanzia offerta dalla sola ispirazione biblica, o
dalla concentrazione cristologica ed ecclesiologica non ha sal-
vaguardato la pratica pastorale liturgica da pericolose patolo-
gie. E indubbio, ad esempio, che la rinnovata autocoscienza
ecclesiale abbia introdotto il criterio liturgico della «partecipa-
zione», ma nell'intento di ottenere una «celebrazione parteci-
pata» si ¢ finito con I’abbracciare ogni sorta di strategie dell’at-
tenzione, destabilizzando il delicato equilibrio della mediazio-
ne rituale.

Se questo & sotto gli occhi di tutti occorre perd osservare
come, accanto a tipi di frettolose interpretazioni della «pastorale
liturgica», si vada facendo strada una diversa consapevolezza,
dove il rispetto per I’humanum non ha significato Pacritica e
spregiudicata trasposizione di qualsiasi fantasia nella liturgia,
bensi I'attenzione ai suoi specifici registri simbolici.

Cio non vuol dire negare un’attitudine pastorale tesa a ren-
dere possibile la «comunicazione teandrica nel culto»; cid signi-
fica individuare accuratamente cid che appare decisivo per tale
«comunicazione».

Questa nuova attenzione pastorale potrebbe impropriamente
venir confusa con un ritorno al «rubricismo» pre-conciliare; na-
sconde invece una piu profonda attenzione culturale al «rito», si
che possa adeguatamente farsi «grembo» del mistero della salvezza.

Un cammino lento, paziente e meticoloso di lettura fenome-
nologica del darsi del rito permette di pervenire ai caratteri
strutturali e permanenti della ritualita, entro i quali si iscrive la
stessa liturgia cristiana, come si & configurata storicamente nei
suoi tratti essenziali, rinvenendone cosi le condizioni di celebra-
bilita, di riforma, di adattamento...

Una simile attenzione permette di scoprire che 'evento pa-
squale non si concede nella liturgia a qualunque prezzo o condi-
zione, ma nel rispetto del fenomeno rituale, che rappresenta la
mediazione antropologica tipica della liturgia cristiana.

Nella sua carica «provocatoria» questa visione non vuole ri-
durre la liturgia a rito o la pastorale a cura del rito: essa vuole
richiamare a che tutte le mediazioni siano come attraversate, in-



10 PRESENTAZIONE

formate da quelle modalita per cui la «differenza» (I'«ecceden-
za») possa dirsi e darsi; salvaguardando cosi le priorita*,

Quasi a conferma di quanto pare emergere dal cammino della
recezione della Costituzione conciliare Sacrosanctum Concilium,
vorremmo recare due citazioni. La prima ¢ di uno studioso che
appartiene alla generazione di chi non ha vissuto il periodo pre-
conciliare, e si € trovato a vivere e a riflettere nel post-concilio:

La riforma ha riguardato innanzitutto le lingue, la teologia e la
struttura dei riti cristiani. Questo & certamente molto, ma non & e
non puod essere tutto! Cio che & mancato allora, inevitabilmente,
a questo progetto di riforma, consiste in una riflessione comples-
sa sul rapporto tra la liturgia e la teologia. Tale relazione, infatti,
riguarda essenzialmente il corpo, la fisicita, la materialita dell’uo-
mo, nella sua decisiva capacita di essere luogo inaggirabile e ne-
cessario di relazione con Dio e con il prossimo.

Cosi il passaggio dall’idea di «riformax» all’idea di «iniziazione» si
verifica oggi sotto la pressione della nuova evidenza dell’incapa-
citd piu radicale dell'uvomo moderno: ossia quella di assumere le
«liturgie riformate» nella loro piena natura di «riti da celebrarex»
[...]. I corpo non € qui essenzialmente il tema di un contenuto
del messaggio cristiano o della visione concettuale del sacramen-
to, ma piuttosto la forma con cui entriamo nella liturgia. Cio si-
gnifica, in sostanza, che o entriamo nella liturgia anche con il
corpo, oppure ne restiamo irrimediabilmente fuori. Vuol dire di-
ventare sempre pit coscienti che nella liturgia si tratta prima di
una «urghia» (di un’azione rituale) che di una «loghia» (di un
discorso su...). Affermare che la liturgia abbia bisogno di essere
«assunta dai corpi» oltre che dalle menti (e questo ¢ il senso vero
di «iniziazione» rispetto a quello di «riforma») mi pare sia la mi-
gliore garanzia contro ogni caduta ideologica del cristianesimo, e
non la minaccia nei confronti di una sua presunta purezza spiri-
tuale. Poiché spirituale, per il cristianesimo, non significa sempli-
cemente «mentale», «intellettuale», «teorico», «astratto», «mora-
listicom: significa anzitutto relazione, anche e necessariamente
corporea, con lo Spirito’.

* Cfr. R. TAGLIAFERRI, Quale modello di pastorale liturgica emerge dal
concilio? Riflessione di ermeneutica conciliare, in «Rivista Liturgica» 79
(1992), 25-38; IDEM, Dal comprendere al celebrare. Verbale e non verbale nella
liturgia: una questione aperta, in «La Rivista del Clero Italiano» 79 (1998),
349-365.

> Cfr. A. GruLLo, Dalla riforma all'iniziazione liturgica. La liturgia e il

PRESENTAZIONE 11

E un altro studioso, il cui campo di riflessione ¢ la teologia
fondamentale, osserva:

Certo, se la parola «estetica» potesse evocare prima di tutto I'an-
tica dottrina della assthesis che presiede alla tradizione patristica
e ctistiana dei sensi spirituali, si dovrebbe qui parlare del proble-
ma estetico come della questione essenziale per la restituzione
del rito alla efficacia della sinergia simbolica di cui esso ¢ deposi-
tario [...]. E che cos’é il rito cristiano, se non I'esercizio di questo
ascolto e di questo sguardo: orientati entrambi dalla memoria del
comandamento del Signore alla percezione e all’assimilazione di
ci6 che & prima di tutto e dopo tutto necessario cercare nelle
molte parole e nelle molte azioni della vita quotidiana della chie-
sa? [...]. La struttura formale della ritualita, e del suo modo di
porre in atto 'energia del simbolico, & appunto caratterizzata da
una schematizzazione tipica del fondamento che vi & oggettiva-
mente evocato, e da una peculiare stimolazione dell’esistenza che
intenzionalmente vi si raccorda [...]. La forma della parola, il ge-
sto della comunione, la postura della preghiera, I'intenzione dello
sguardo, la sequenza di approssimazione e di distanza, le opera-
zioni del lavare e del nutrirsi, dell’'illuminare o del riparare, del-
I'accogliere e del congedare, del toccare e del non toccare, del
parlare e del tacere, del riempire di suoni e dello svuotare nel
silenzio, alludono alle molte figure dell’esistenza quotidiana e
dei sensi in essa ripetutamente giocati. Eppure li evocano in mo-
do sintetico, con cadenze non funzionali e con volumi rarefatti:
perché appunto il loro senso ultimo ¢ il loro fondamento origina-
rio vengano simbolicamente all’evidenza come differenza, tra-
scendenza, mysterion. E in tale simbolica spoliazione essi possano
ricevere I'impressione del loro legame con il senso ultimo e il
fondamento originario della presenza di Dio nella vita quotidia-

na®.

11 faticoso cammino della recezione di Sacrosanctum Conci-
lium attesta la logicita e 'intrinseca necessita di un rigoroso «di-
scorrere» dal «che cosa» al «perché» e al «come» si celebra: da-

to che «la liturgia & “esercizio dei sensi spirituali”; & “simbolo in
azione”»,

corpo, in «Il Regno» 43 (1998) 242-243; IpEM, Liturgia e cultura: una «nuova»
inculturazione della liturgia, in «Credereoggi» 17/98 (1996), 96-98.

¢ P.A. SEQUERI, La musica «rituales fra liturgia e teologia, in «Quaderni
della Segreteria Generale CEL Ufficio Liturgico Nazionale» 5 (1998) 9-26.



12 PRESENTAZIONE

E «l’atto di fede & atto assolutamente determinato non sol-
tanto nel senso che la mediazione di Cristo & inaggirabile, ma
anche nel senso che le mediazioni antropologiche non sono “tol-
te” dalla mediazione cristologica. Il rapporto con 'umanita di
Cristo resta pur sempre “umano”. La fedelta a Cristo, la memo-
ria di lui, la stessa vita di Cristo, sono accessibili al cristiano sol-
tanto a partire dal presupposto di un’abitazione in quella chiesa
che nel rito liturgico si riceve con I'ascolto della Parola, la cele-
brazione del sacramento, la preghiera oraria, la scansione del
tempo nell’anno liturgico. Proprio queste condizioni spazio-
temporali, dunque della sensibilita e dell’esteriorita, costituisco-
no il livello su cui la teologia liturgica ha aperto gli occhi della
teologia contemporanea sulle condizioni presupposte all’eserci-
zio della riflessione teologica»’.

Alcune linee di riflessione

Sempre allo scopo di «raccontare» come si stia sviluppando
questa linea di riflessione (vorrei dire soprattutto da parte di
«discepoli» del P. Pelagio Visentin), propongo quattro recenti
studi: li ho riletti proprio come preparazione a questo nostro
incontro.

1. Uno dei testi in cui ¢ pit lucidamente affrontata la tema-
tica riguardante il «perché» si celebra, & quello di G. Bonaccor-
so®.
Trattando delle caratteristiche dell’esperienza religiosa, Bo-
naccorso afferma che le caratteristiche di «incondizionatezza»,
di «automanifestazione» e di «gratuitd», contribuiscono a rico-
noscere nel sacro una «realta che eccede», ossia la trascendenza
che supera i limiti entro i quali I'uomo, ordinariamente parla e
agisce. Proprio per questo motivo I'esperienza religiosa non &
descrivibile e codificabile come una qualsiasi altra esperienza,
ed esige l'intervento di linguaggi e contesti di azione del tutto
peculiari. Laspetto pil rilevante & poi dato dal fatto che la stessa

7 A. GRriLLo, Introduzione alla teologia liturgica. Approccio teorico alla
liturgia e ai sacramenti cristiani (Caro Salutis Cardo. Sussidi, 3), Messaggero
- Abbazia di S. Giustina, Padova 1999, 232-233.

8 G. BoNACCORSO, Celebrare la salvezza. Lineamenti di liturgia, Edizioni
Messaggero, Padova 1996.

PRESENTAZIONE 13

trascendenza divina, quando si manifesta, non puo ricorrere ad
altro che a determinati tipi di linguaggio e di azioni, e precisa-
mente a quei linguaggi e a quelle azioni che sono in sintonia con
la dinamica polare dell’esperienza religiosa e con le sue caratte-
ristiche fondamentali. Una sintonia che pud essere riscontrata
nel «linguaggio simbolico» e nell’«azione rituale», convergenti
verso ’ambito della «celebrazione» (= del «simbolo in azione»).
Alla luce di queste affermazioni fondamentali, Bonaccorso — in
un altro intervento — elabora un’accurata riflessione sulle «azio-
ni simboliche».

Noi non ci limitiamo a conoscere la realta; noi operiamo, agiamo,
trasformiamo la realta; grazie alla conoscenza noi «sappiamo» del
mondo e di noi stessi e grazie alle azioni noi «possiamo» interve-
nire nel mondo e su noi stessi, ponendo in essere ci6 che ancora
non &. Il sapere e il potere rappresentano le fondamenta del no-
stro rapportarci alla realta; nel sapere noi ci rapportiamo all’esse-
re della realta; nel potere noi ci rapportiamo al non-essere della
realtd, a cid che ancora non esiste e che viene posto in essere
dalla nostra azione. Da questo punto di vista si puo affermare
che P’agire umano ¢ connaturale a ogni divenire, a ogni evento;
esso perd non esaurisce tutti i mutamenti del mondo. Vi sono
mutamenti che 'uvomo non pud produrre, mutamenti che non
sono causati da noi. Quei mutamenti e quegli eventi possono
avere ancora una certa relazione con le nostre azioni, ma non
piti al modo della «produzione», bensi al modo della «imitazio-
ne». Di fronte a tale situazione possiamo ricorrere ancora alle
azioni; ad azioni perd, che non causano e non producono, ma
«simboleggiano» quegli eventi superiori alle nostre capacita. Le
«azioni simboliche» («simboli in azione») si pongono in questa
direzione: in quanto simboli non producono, ma danno senso, e
in quanto azioni hanno una profonda connaturalita col divenire
delle cose [...]. Le caratteristiche delle azioni simboliche sono
riassumibili in una triplice apertura: al divenire o «poter essere»
del mondo, al comportamento significativo del corpo, all'intera-
zione tra piu soggetti.

Questa triplice apertura assume connotazioni specifiche nel con-
testo dei riti religiosi e della liturgia cristiana, connotazioni che
riguardano la «sequenza» in cui vengono ordinate nel «program-
ma rituale»’.

® Cfr, G. BONACCORSO, Le azioni sinboliche alla luce della fenomenologia
religiosa, in: A. CATELLA (a cura), Amen Vestrum. Miscellanea di studi liturgs-




14 PRESENTAZIONE

2. Credo non sia una forzatura cogliere — a questo punto — il
«convergere» dell’attenzione sul «soggetto celebrante»; verreb-
be da dire che — a questo punto — la domanda «come si celebra»
si orienta verso una risposta di questo tipo: si celebra con il
«corpo vissuto», ovvero si celebra con la totalita del proprio es-
sere e del proprio agire situato nel tempo e nello spazio.

E davvero interessante il percorso filosofico seguito da A.
Grillo: egli perviene a dire che «la liturgia ha a che fare necessa-
riamente con il corpo perché la liberta & una peculiarita dell’uo-
mo strutturalmente legata al corpo, o meglio all'incontrarsi di
“liberta incorporate”. Siamo liberi, infatti, solo a partire da una
relazione tra interiore ed esteriore sia in noi, sia fuori di noi»*°.

La riflessione — a mio avviso — pill approfondita e pili com-
pleta circa il rapporto tra «corpo e liturgia» & quella elaborata da
G. Mazzocchi.

La riscoperta della liturgia come azione rituale, in cui convergo-
no l'agire di Dio donatore di salvezza e I'agire dell'uomo biso-
gnoso di essere salvato, ha fatto sorgere il problema dell’indivi-
duazione di un punto di incontro che sia contemporaneamente
espressivo dell’agire di Dio e dell’agire dell'uomo, senza pericolo
di fraintendimento. '

Lanalisi dell’esperienza religiosa, veicolo vivo della fede che sal-
va, e della liturgia, luogo specifico della sua recezione attualizza-
ta, mette in evidenza come esse riconoscano quale punto di in-
contro necessario e legittimo la corporeita [...]. Nell’esperienza
religiosa vissuta e, in modo ancor piti direttamente visibile, nel-
I'articolazione dinamica della celebrazione liturgica, la trascen-
denza non viene riconosciuta come negazione del corpo, ma piut-
tosto come piena attuazione di esso quale struttura originaria di
desiderio [...]. Non si tratta qui né del corpo idealizzato come
soggetto assoluto, né del corpo oggettivato come strumento fun-
zionale, ma del corpo vissuto e della sua caratteristica capacita di
lasciarsi orientare a cid che ¢ altro da sé, della sua strutturale
disposizione alla vocazione, nel duplice senso di chiamare ed es-
sere chiamati.

Il corpo come struttura originaria della gratuita che & pura aper-

co-pastorali in onore di P. Pelagio Visentin O.5.B. (Caro Salutis Cardo. Studi,
9), Messaggero - Abbazia di S. Giustina, Padova 1994, 105-132.

' A. GriLLo, Dalla riforma all’tniziazione liturgica. La liturgia e il corpo,
art. cit., 242.

PRESENTAZIONE 15

tura si afferma come articolazione rituale pienamente adeguata
alla celebrazione. La liturgia, infatti, attualizza I'incarnazione del-
la grazia che crea, redime e orienta al compimento'’.

Propriamente questo «corpo vissuto» € il soggetto celebran-
te che «tiene insieme» il «che cosa», il «perché» e il «come» si
celebra. Ecco allora tutte le variazioni possibili su questo tema:
colori, forme, immagini: 1’orizzonte del corpo; suoni, rumori,
musica: il corpo in ascolto; il corpo, unita di gestualitd verbale
e non-verbale; la struttura conviviale della corporeita...

Laccogliere, il camminare, I’ascoltare, il cantare, il sostare, il
proclamare, il prostrarsi, esultare, il portare, il donare, !offrire,
il ricevere, il mangiare, il toccare, il condividere, il venire, I'an-
dare, ecc., hanno come nucleo originario comune 'unitd del
sentire percettivo intenzionale, che consente al corpo di muover-
si come un tutto aperto e autenticamente operativo.

3. In una raccolta di studi destinata a esplorare il tema della
«spiritualita del cristiano come problema pastorale», spicca
un’ampia e approfondita riflessione di G. Angelini. Dopo una
«diagnosi della situazione», egli elabora un’interessante dottrina
circa la «devozione»: circa quel rapporto — sovente pensato co-
me necessariamente conflittuale — tra «spiritualitd» e «liturgia»,
tra «interioritd» ed «esterioritd», tra «spirito e corpo»...; una
dottrina che non teme di includere le tematiche dei «sensi spiri-
tuali», del loro «esercizio», del «sentimento religioso»...

La «crisi della devozione» si manifesta nella forma di un difetto
diffuso da parte del credente nella capacita di dare espressione alla
propria fede, e quindi insieme di alimentarla e realizzarne il desti-
no di forma virtualmente totalizzante della propria esperienza.
Lo stesso privilegio delle espressioni «pratiche» della fede — inten-
diamo riferirci alle forme della «carita», e quindi del volontariato
sociale, oppure alle forme dell’apostolato (oggi si dice «animazio-
ne») — quando si tratti di fare qualcosa soltanto in nome della fede,
documenta la difficolta della «devozione» [...].

Il tema del «rito» ha un rilievo determinante per la comprensione
della crisi del cattolicesimo devoto. E indubitabile che la domanda
di riti permane in qualche misura operante [...]. E tuttavia essa

1 G. Mazzoccw, 1L corpo e la liturgia, in: AN. TERRIN (a cura), Liturgia e
incarnazione (Caro Salutis Cardo. Contributi, 14), Messaggero - Abbazia di
S. Giustina, Padova 1997, 287-315.




16

PRESENTAZIONE

trova meno ovvio esaudimento nelle nuove forme della celebrazio-
ne cattolica: anzitutto nel senso che le strategie pastorali [...] insi-
stono in molti modi sulla necessita di verificare [...] 'effettiva pre-
senza e la qualita della fede che la ispira; in secondo luogo nel
senso che le forme della celebrazione appaiono meno attente all’a-
spetto propriamente «rituale» del sacramento, o addirittura con-
trappongono il sacramento al rito [...],

L'incapacita, o piu cautamente la ridotta capacita, della pastorale
diffusa a intendere e realizzare il momento rituale della religione
costituisce proporzionale motivo di rarefazione antropologica del-
la religione ecclesiastica, e dunque di minor idoneita della pasto-
rale stessa a plasmare la devozione del cristiano [...].

I brevi accenni alla concreta situazione pastorale, inducono a ri-
proporre la domanda: in che cosa consiste la «crisi» della devozio-
ne? In primissima battuta possiamo rispondere: essa consiste nella
«crisi di persuasivita delle forme del culto» [...].

A un primo livello, il difetto di persuasivita riguarda gli «atti sin-
goli» del culto; essi non sono percepiti subito come dovuti, ma
semmai solo come eventualmente utili [...] in rapporto a un «fine»
[...J; a un «vedere risultati» in qualche modo persuasivi [...].

zfxd un secondo e conseguente livello, il difetto di persuasivita delle
forme del culto dev’essere invece inteso come loro inettitudine a
plasmare abitudini, disposizioni cioé relativamente costanti, che ab-
biano insieme la consistenza dei sentimenti [...]. La retorica pasto-
rale piti facile lamenta il carattere «abitudinario» della pratica reli-
glosa — si tratta evidentemente della pratica cultuale — quasi fosse
per se stesso indice sicuro di una scadente qualita della stessa [...].
Ora: abitudine cattiva [...] sarebbe quella che consente di compiere
1 gesti corrispondenti senza necessita di rinnovare un’intenzione
[...] tuttavia, & insieme necessatio tener presente I'eventualita che
Iintenzione della coscienza non possa determinarsi altrimenti che
nella forma del riferimento a un significato che unicamente I'atto
obiettivo istituisce,

Non ¢ questa per altro soltanto un’eventualita, ma in ultima istanza
una necessita. Le forme del culto non sono «mezzi» per realizzare
un’intenzione — poniamo quella di rendere lode a Dio — la quale
potrebbe in ipotesi essere definita a monte rispetto a quelle forme,
Lalode a Dio ¢ invece originariamente definita tramite le forme del
culto; ed & soltanto attraverso la pratica di esse che il singolo diven-
ta capace di realizzare un atteggiamento religioso [...].

La fede [...] & nella sua essenza atto, e non invece abitudine [...].
_L’attitu_dine pero della fede religiosa in genere, e della fede cristiana
in specie, a divenire principio consapevole di integrazione della vita
esige qualche cosa come la «devozione, esige cioé quell’abitudine

PRESENTAZIONE 17

o quel complesso di abitudini, che unicamente attraverso la pratica
degli atti di culto corrispondenti possono essere plasmate [...].

Questi atti tipici non sono inventati da una supposta coscienza re-
ligiosa previa; non sono in tal senso I'espressione di una «interiori-
ta» religiosa costituita come tale a monte rispetto all’atto stesso; essi
sono invece «scoperti», e mediante essi la coscienza scopre insieme
la sua destinazione religiosa, o rispettivamente riceve la rivelazione
di una tale destinazione [...]. La qualita «rituale» corrisponde esat-
tamente a quella fisionomia dell’atto cultuale per la quale esso &
originariamente atto che si impone alla coscienza, e non invece atto
che la coscienza sceglie quale espressione del proprio sentire'?,

4. Tutto il nostro darsi da fare a proposito di culto, rito, de-
vozione, religione..., non mette a rischio 1’assolutezza e I’origina-
rietd della fede cristiana? A tale domanda ~ per nulla oziosa e
con la quale il liturgista non pud non confrontarsi — offre una
convincente risposta M. Antonelli.

La storia di Gesu e il suo compimento pasquale non consentono
la collocazione della/e religione/i nell’«antropologico» e della re-
ligione cristiana nel «teologico». Non autorizzano quella divari-
cazione per cui questa ¢ letta come «strada (salutare) di Dio al-
I'uomo» e quella come «strada (idolatrica) dell'uomo a Dio». La
confessione cristiana infatti ultimamente dice di Gesti non mera-
mente la divinita, quanto la singolare comunione con il Padre,
comunione declinata nella forma dell’obbedienza che si svolge
nell’assunzione perfetta dell’universo religioso ebraico. Di lui si
afferma che é 'attuazione del venire originario e fondante di Dio
all'uomo, attuazione proprio in quanto in lui il destinatario del-
I'intenzione originaria di Dio ('uomo) compiutamente corri-
sponde all’intenzione divina; e vi corrisponde nel modo di un’ob-
bedienza che non pud che essere singolare rispetto a quella desi-
derabile e praticabile da ogni altro uomo [...] [ne consegue che]
I'opposizione tra una «via di Dio all’'uomo» e una «via dell'uomo
a Dio» non ha senso [...]. Se la svalutazione del profilo teologico
della/e religione/i & funzionale alla giustificazione del cristianesi-
mo quale religione vera, bisogna dire che tale svalutazione del
fenomeno religioso quale inadeguato o empio tendere a Dio si
alimenta abbondantemente alla trascuratezza circa la relazione

2. G. ANGELINI, Devozione e secolarizzazione. Per una riformulazione del
problema, in: AAVV., La spiritualita del cristiano come problema pastorale
(Quaderni di studi e memorie, 9), Edizioni Piemme, Casale Monferrato
1991, 53-109.



18 PRESENTAZIONE

teologale costitutiva di Gesa [...]. Il «dire Dio» da parte di Gesu,
e il dirlo come «altro» e come «singolarmente Padre», accade
dentro la trama religiosa dell'iniziazione alla tradizione ebraica,
dell’obbedienza alla legge, della pratica rituale [...].

Va approntata una razionalita che rivaluti il «simbolicos quale
forma insostituibile dell’originaria apertura-tensione dell'uomo
alla verita; la quale, manifestandosi nel simbolo, appella la liberta
finita all'adesione a quel senso che il simbolo schiude. Tale razio-
nalitd frequenta le forme fondamentali dell’esperienza storica
[...] [e] apprezzera coerentemente la determinazione religioso-ri-
tuale di quelle forme simboliche [...].

Proprio il carattere «simbolicos del «religioso» ne evidenzia I'in-
trinseca destinazione, il suo costitutivo rimando alla decisivita
della fede [...]. Rimando non nel senso per il quale la fede avver-
rebbe oltre la religione, in una emancipazione dalle forme stori-
che dell’esperienza religiosa; ma nel senso per il quale proprio
agendo le forme concrete dell’esperienza religiosa si pud venire
alla fede",

POTORR
ko

«Che cosa», «perché», «comes si celebra? Queste parole,
forse, piu che un «problema» pongono una «domandax». E
quanto piu ci si approssima alla realta attorno a cui la «doman-
da» sorge, tanto piti le questioni e i dubb si moltiplicano,

La complessita del tema — dipendente, certo, da difficolta di
tipo metodologico e speculativo — sembra sorgere piuttosto dalla
difficolta di sostenere il progressivo imporsi di una «domandas
che interroga in modo sempre pit radicale.

Anche colui che vorrebbe studiare soltanto da «spettatore»
la celebrazione liturgica, si accorge che non puo progredire nella
sua analisi se non ¢ disposto a lasciarsi interpellare in prima per-
sona; se non ¢ disposto a considerare la «domandax» (il «doman-
dare») come qualcosa che ¢ parte essenziale della realtd stessa
attorno a cui «pone domande» ",

" M. ANTONELLL, L’autocoscienza del cristianesimo tra fede e religione, in
«La Scuola Cattolica» 126(1998), 3-32.

" Cfr. R. OTTONE, I/ tragico come domanda. Una chiave di volta della
cultura occidentale (Dissertatio - Series romana, 2), Glossa, Milano 1998,

PRESENTAZIONE 19

Perché si intende di riti soltanto colui che sempre e da capo
si stupisce e si interroga a proposito di essi; o meglio, sempre e
da capo si interroga a proposito di colui verso il quale i riti han-
no il compito di rivolgere 'animo dell’'uomo. o

«Chi dice che il figlio dell'uomo di Tsou s’intende di riti?
Entra nel gran Tempio e domanda di ogni questione. Confucio,
udito cio, disse: E appunto questo il rito» (Dialoghi 11, I1I, 55).

ALCESTE CATELLA
Vicario generale della diocesi di Biella



PREMESSA

... et comprends sans effort le language des fleurs et des choses
muettes.
(CH. BEAUDELAIRE, Elevation)

Una raccolta di saggi non € ancora propriamente un libro a
se stante — con la sua soglia delicata di autonomia e di leggibilita
— finché non raggiunge quel minimo di unita interna (e percio
anche di plausibilita esterna) che sola pud consertirle una auten-
tica vita propria.

D’altra parte, una serie di saggi, scaturiti dalla ricerca di uno
stesso autore e in un periodo abbastanza contenuto di tempo
(1994-2006), lasciano senz’altro trapelare — in modo pitd o meno
chiaro — un filo unitario che si distende tra 'uno e Ialtro saggio
e all'interno di ciascuno.

A ben vedere, infatti, non ¢ possibile pensare, in breve tem-
po, cose troppo diverse. Diverse, in questo senso, sono soltanto
le «occasioni». Ma diverse occasioni, quando siano collegate in-
sieme, o magari ripensate e talvolta persino accuratamente rimo-
tivate, perdono il loro carattere occasionale e raggiungono — per
dir cosi — una certa intrinseca coerenza. Il «caso» puo sortire in
questo modo una sua impensata «necessita».

Agli studi qui raccolti non difetta certo una ragione occasio-
nale: la maggior parte di essi & nata pitt da provocazione altrui
che per spontaneita propria (anzi, volendo far di conto, ben no-
ve degli undici saggi del libro dipendono da richieste esterne).
Soprattutto convegni teologici sono qui le occasioni. Ma esse
hanno spinto alla ricerca di ulteriori registri e di nuove forme
per dire semper idem. Ultimamente, un solo pensiero attraversa

! CH. BEAUDELAIRE, Les fleurs du mal, in IDEM, Opere, Mondadori, Mila-
no 1996, 32.



22 PREMESSA

come un filo tutte queste pagine, e sa anche unificarle: & I'idea
che la ricomprensione dei sacramenti cristiani nelle categorie li-
turgiche e rituali debba essere considerata come un evento che ri-
guarda non semplicemente un settore dell’ambito teologico, e nep-
pure lintero spazio della teologia, ma il rapporto stesso che si isti-
tuisce tra teologia e antropologia. Di qui, necessariamente e
inaggirabilmente, I'esigenza di istituire un raccordo tra fede, rito
e ragione: insomma, di giungere all’evidenza della reciproca cor-
relazione tra intellectus fidei e intellectus ritus.

Tutte le strade portano a guesta Roma: alla rilevanza di una
definizione dei sacramenti i genere ritus come paradosso della
rinascita liturgica del nostro secolo. Approfondire i variegati ri-
flessi (in genere e in specie) di questa vicenda é cio che le quattro
parti e i tredici capitoli del libro intendono proporsi e offrire al
lettore, lungo la via di un faticoso e fecondo riesporsi — del sog-
getto ecclesiale — alla foresta di simboli nella quale, alla fine, &
dato di «comprendere senza sforzo il linguaggio dei fiori e delle
cose mute» (Beaudelaire).

Se un libro del genere ha potuto nascere ¢ perché le «occa-
sioni» di cui dicevo si sono rese «necessarie» gratuitamente. 1
percorsi attraversati sono nati per I'iniziativa, 'attenzione, la
scommessa e I'apertura di credito di diversi maestri, colleghi e
amici: Silvano Maggiani, come presidente dell’APL, ha voluto
coinvolgermi nell’interessante percorso di riflessione dell’asso-
ciazione, cosi come Alceste Catella, Giorgio Bonaccorso, R. Ta-
gliaferri e A.N. Terrin mi hanno sollecitato pollakos alla ricerca
nell'ambito dell'TLP di Padova. Elmar Salmann in campo teolo-
gico-fondamentale e filosofico, Pius-Ramon Tragan e Marinella
Perroni in ambito biblico-teologico hanno promosso cordial-
mente il mio percorso di ricerca a Roma, sulle verdi alture del-
I’ Aventino, nell’ospitale Ateneo Sant’ Anselmo: insieme abbiamo
anche condiviso la bella avventura dell’edizione del Corso di teo-
logia sacramentaria. Sostegno e sicurezza ho trovato negli abati
Benno Malfér e Innocenzo Negrato, collaborazione e amicizia in
Firmino Bianchin, Giuseppe Busani, Giacomo Canobbio, Piero
Coda, Carmelo Lorefice, Giordano Remondi, Giuseppe Ruggie-
ri, Gianni Satta, Raimondo Satta, Albert Schmidt, Mark Sheri-
dan, Cosimo Scordato, Antonio Sichera. Non posso dimentica-
re, poi, le comunita monastiche presso cui ho parlato e pensato,
come quelle femminili del Carmelo di Savona o delle Clarisse di

PREMESSA 23

Sant’Agata Feltria, o come quelle maschili di Camaldoli o di
Praglia. o

Un atto di omaggio debbo poi rendere a una serie di «istitu-
zioni», che hanno il nome un po’ freddo di biblioteche, ma che
nascondono passioni, estri, colpi di genio, insieme a rr_xol‘ta gen-
tilezza, vigile intuito e raffinato savoir faire. Molte blbhpteche
sono infatti responsabili delle letture che qui sorreggono il testo
e riempiono le note. Alcune tra esse sono private, come'quella
monumentale di Giampiero Bof, quella appassionata di Lello
Paltrinieri, quella sapienziale di Girolamo Delfino, quella «ecu-
menica» di Mario Genta e quella «teologico-religiosa» di Gio-
vanni Lupino, tutti teologi, preti e soprattutto amici savonesi.
Altre sono istituzioni pubbliche, come quella statale-benedettina
di Santa Giustina a Padova e quella benedettina-benedettina di
Sant’Anselmo a Roma. Da questi luoghi ho tratto la maggior
parte dei testi qui utilizzati: alla passione nascosta che li ha su-
scitati, e alla pazienza che continua a ordinarli e a conservarli,
debbo riconoscenza e gratitudine. ‘ '

Una dedica, per finire: questo libro & per Giovanni Battista
(«Nanni»), il fratellino di Margherita («Tida»). C_}ié dal suo pri-
mo apparire visibile ha reso piti gioiosamente vivibile I'esistenza
di tutti noi. Perché possa restare per sempre all’altezza di questo
suo autorevole inizio, riconoscendosi in cio fraternamente, ma-
ternamente e paternamente riconosciuto.

Savona, 13 gennaio 2008




Per il piccolo Nanni,
fratellino di Tida,

che da due anni e mezzo -
autorevolmente —

precede e fa spazio

con sguatdo lieto

e sorriso pacificante.




INTRODUZIONE

In theologia licet nobis quaedam ignorare.
(M. Luther)*

La visibilita della grazia nei sacramenti ¢ tema classico della
teologia cristiana. La sua «vivibilita» & invece una questione ti-
pica della tarda modernita. La non implausibile associazione di
«visibile» e «vivibile» modifica profondamente le priorita del la-
voro teologico intorno all’esperienza rituale. Lo aveva gia anno-
tato acutamente circa trent’anni fa un noto teologo tedesco,
quando aveva detto che nel concetto di «formas si poteva sco-
prire la chiave di volta della svolta che il ML aveva imposto alla
riflessione sacramentaria e liturgica del 900 (]. Ratzinger).

In effetti, nel titolo di questo libro, si propongono in modo
sintetico una formula classica della teologia del sacramento, che
lo definisce «invisibilis gratiae visibilis forma», con una formula
quasi inaudita, ma non implausibile e che potrebbe suonare co-
si: «invivibilis gratiae vivibilis formas.

A ben vedere, infatti, la grazia di Dio tanto piu & invivibile
quanto pit ¢ invisibile. A noi — in quanto uomini tardo-moderni
— parrebbe invece evidente il contrario: a noi sembra che solo
I'invisibilita della grazia sia tollerabile, sopportabile, compatibile
e componibile con la vita dell'uomo. Lindeterminato della gra-
zia & divenuto un ideale umano, troppo umano, forse addirittura
un «valore umanistico», del tutto irrinunciabile per il mondo
liberale. Ma con cid & andato perduto qualcosa di decisivo del
patrimonio che la tradizione aveva elaborato e che come tale
non salvaguardava semplicemente I'«esperienza sacramentale»,
ma l'intero dell’evento cristiano. La pura invisibilitd — tanto de-

' M. LuTHER, Die Zirkulardisputation de veste nuptiali (WA 39/1, 284,
20ss).



28 INTRODUZIONE

siderata dalle molte forme di gnosi spiritualistica oggi trionfanti
~ si capovolge infatti in pura invivibilita. Nessuna incarnazione,
nessuna Croce, nessuna risurrezione e nessuna parusia & piu
compatibile con una tale pretesa.

Soltanto una forma visibile pud garantire alla grazia di essere
veramente vivibile per 'uomo, di entrare nella sua esistenza e di
mutarne il senso, le priorita e la coscienza. Cosi, in maniera sor-
prendente, noi stiamo riscoprendo che visibilita e vivibilita, an-
ziché essere in contraddizione, costituiscono un’armonia pro-
fonda e quasi hanno bisogno una dell’altra. Cid evidentemente
muta il significato e il ruolo della dimensione simbolico-rituale
della fede cristiana e contribuisce a una riscoperta profonda del-
la sua delicatezza strutturale.

1. Questa serie di saggi intorno al problema ora appena ab-
bozzato si struttura secondo una logica che va — in modo fin
troppo classico — dal generale al particolare. L'organizzazione
del materiale non @ affatto casuale: essa persegue Iintento di
dimostrare gia qualche cosa di preciso. Tale «cosa» consiste nel-
la tesi centrale del volume, che potrebbe essere formulata cosi:
la teologia del culto cristiano ha introdotto nell’ambito della teo-
logia contemporanea un interesse nuovo — per certi versi anche
imbarazzante — per cid che ¢ il rito. 1l collegamento tra questo
«tema settoriale» — ossia il rito come competenza «tipica» del
liturgista — e la teologia generale — come competenza del teologo
sistematico-fondamentale — risulta estremamente avvincente e
puo essere studiato con passione, al punto da riuscire a fornire
persino un criterio ricostruttivo nuovo della stessa teologia in
generale. Per questo anche nel titolo del lavoro si vorrebbero
fondere due registri espressivi che appartengono necessariamen-
te a epoche teologiche diverse. 1l zitolo proviene dal tempo della
presupposizione del rito al fondamento della tivelazione e della
fede. Percid — quasi prendendo la parola da quel mondo che
continua anche qui, in mezzo a noi - possiamo dire che i sacra-
menti sono definibili come «grazia visibile». Cio evidentemente
oggi pud essere detto solo a patto di ricondurre tale visione al
suo significato «primo», ossia alla visibilita di Cristo e della chie-
sa. D’altra parte proprio oggi questa nobile tradizione non basta
pit, proprio perché corre il rischio di essere clamorosamente
fraintesa. La teologia classica, che presuppone il rito, & incapace
di dirci e di darci il fondamento rituale dell’atto di fede, Per

INTRODUZIONE 29

questo la sua ripetizione ingenua diventa estremamente perico-
losa, perché alimenta soltanto la tendenza — antitetica, ma coe-
rente — alla rimozione o alla sovradeterminazione del rito. Cosi,
per sottolineare tale «differenza» ho aggiunto una seconda parte
al titolo, che non & affatto classica, e poi un sottotitolo. La se-
conda parte del titolo («grazia vivibile») vuole indicare un’ulte-
riore questione legata ai sacramenti, che & emersa soprattutto
con la teologia postclassica, ossia la tensione non solo tra grazia
invisibile e forma visibile, ma tra grazia invivibile e forma vivibi-
le. Che la grazia si faccia «forma di vita» & infatti una delle ac-
quisizioni pit dirompenti del Movimento liturgico.

2. Gia ho formulato altrove I'ipotesi portante che sostiene
anche queste pagine”: anzi, rispetto a quella formulazione qui si
vorrebbe tentare una sorta di «applicazione» e di «verifica» del
modello teorico con cui si puo studiare #/ rapporto tra teologia e
rito. Se questo sia possibile, o addirittura augurabile, le pagine
di questo volume vorrebbero appunto darne riprova. Lipotesi
generale secondo cui il rito sarebbe stato per un lunghissimo
periodo presupposto dalla teologia, poi rimosso e infine venga
percepito come elemento che deve essere reintegrato nella teolo-
gia, comporta I'individuazione di una serie di tematiche che pos-
sono radicare e illustrare la virtii ermeneutica e la possibilita di
«intelligenza» della liturgia che questi «tipi ideali» sono in grado
di assicurare. Il sottotitolo stesso — che si condensa intorno all’e-
spressione «in genere ritus» — contiene gia iz nuce il tema prin-
cipale del lavoro, sollecitando anche a una pit forte frequenta-
zione reciproca tra sapere teologico e antropologico. In effetti
non sfuggira al lettore che I'espressione «in genere ritus» & solo
apparentemente un’espressione tradizionale, per quanto sembri
affine a quell’«in genere signi» che ha attraversato la storia dei
sacramenti dell’'ultimo millennio. Il concetto di «ritus», infatti,
non ¢ affatto tradizionale, bensi & proprio il segno dell’avvenuta

* Cfr, A. GriLLO, Introduzione alla teologia liturgica. Approccio teorico
alla liturgia e ai sacramenti cristiani (Caro Salutis Cardo. Sussidi, 3), Messag-
gero - Abbazia di S. Giustina, Padova 1999. Il raccordo tra tema liturgico e
teologia fondamentale risale perd originariamente al mio studio precedente:
A. GriLLo, Teologia fondamentale e liturgia. 11 rapporio tra immediatezza e
mediazione nella riflessione teologica (Caro Salutis Cardo. Studi, 10), Mes-
saggero - Abbazia di S. Giustina, Padova 1995.



30 INTRODUZIONE

«crisi» della tradizione: ¢ frutto dell’antropologia moderna degli
ultimi centocinquant’anni. Per questo I'affermazione della collo-
cazione dei sacramenti nel genere dei riti & nel contempo ri-
schiosa e necessaria, necessariamente rischiosa e rischiosamente
necessaria.

3. La scansione della ricerca comincia dunque con un tema-
chiave della riflessione liturgico-sacramentaria, con il concetto
di genus ritus, capace com’e di aprire a ventaglio tutte le «cruces
theologorums legate al ruolo della «simbolizzazione rituales
della fede. Si passa poi a indagare su lintero quadro dell’espe-
rienza strettamente sacramentale della chiesa (quello che dal con-
cilio di Trento in poi si chiama «settenario»), a cui la prospettiva
di riflessione sulla «mediazione rituale» aggiunge un colore e un
gusto nuovo, con la rivisitazione di tutte le figure di sacramenti
in specie, studiati precisamente nella prospettiva di una relazione
fondante con la celebrazione rituale, che pué sorprendentemen-
te modificarne la comprensione e la stessa prassi celebrativa.

4. La logica delle cose impone che questa indagine sul rac-
cordo tra liturgia e teologia sistematica abbia strutturalmente la
necessitd di poggiare su una recuperata funzione dell’«antropo-
logia». Oserei dire che nessuna teologia pud oggi prosperare
senza reintegrare il rito nel proprio fondamento e percio senza
Pausilio prezioso dell’antropologia. Ma in che senso viene detto
e sostenuto tutto cid? Significa che lo scavo della tradizione, ne-
cessario a riscoprire il «presuppostos e il «rimosso» della nostra
identita & funzionale alla teologia, ma non pud essere soltanto
teologico. Ecco il punto delicato e inaggirabile. Una «pura teo-
logia» ¢ la contromisura moderna alla «pura antropologia», non
la vocazione originaria del teologico. Anzi, mentre P'antropolo-
gico puo restare isolato, in un’orgogliosa alternativa al teologico
— e cosl ¢ stato largamente pensato dalla «deriva» moderna —, 7/
teologico invece o si collega strutturalmente all'antropologico, op-
pure diviene — almeno cristianamente — una forma pid 0 meno
evidente di gnosticismo, di docetismo, di monofisisno. Quella rei-
terata insistenza con cui il teologo moderno sente il bisogno ir-
refrenabile di distinguersi dall’antropologo — sia pure con tutte
le sue buone ragioni storiche — & causa di un’incomprensione
radicale della teologia, e in particolar modo della teologia del
rito cristiano. E questa la preoccupazione piti urgente che giu-
stifica il progetto di questo libro,

INTRODUZIONE 31

5. Con tutto cio resta ancora molto da dire, anzi, molto &
tralasciato e parecchio & ignorato. Ma se «in teologia ci ¢ lecito
ignorare qualcosa», proprio questa coscienza dell’ignoranza —
anche di piu di «qualcosa» — non libera dalla consapevqlezza
che il compito di studio teologico consiste spesso proprio nel
portare alla luce cio che I'epoca precedente «ignorava.

Ma in quanti modi si pud «ignorare» anche solo qualcos'a! E
quanta differenza passa tra I'«ignorare» e il «tacere»! Tale diver-
sita emerge proprio nel non trascrivere sul piano del «sapere»
cio che viene «vissuto», e non gia per un’opposizione g przori tra
vita e conoscenza, ma piuttosto per strutturale irrilevanza teori-
ca di certe prassi e per inutilita pratica di certe teorie. . '

E se vi & quasi un’intrinseca necessita che la teologig ignori
qualcosa, almeno altrettanto vero rimane che, nel dlsvelgrg
I'ignotum precedente, alle generazioni si apre sempre la possibi-
lita di conoscere il zovum. Forse per questo si dovrebbe sempre
collegare alla frase di Lutero citata in epigrafe una sorta di'c'o-
rollario, che appare come una piccola glossa, ma assume il rilie-
vo di una grande inversione. Sembra un’aggiunta marginale ed &
invece un ribaltamento decisivo, secondo il quale possiamo dire:

«In theologia licet nobis quiddam cognoscere novi».




FONTI

I singoli capitoli del volume — a esclusione della premessa,
dell’introduzione, dei preludi, del capitolo 7 e della conclusione
— riprendono testi gia pubblicati e che qui vengono ripresentati
con modifiche piuttosto profonde e significative. Si ¢ infatti
provveduto a ridurre la gran parte degli scritti originali, renden-
doli pin «snelli» e «accessibili». Inevitabilmente, per le biblio-
grafie complete, si rimanda alla consultazione degli originali.
Comunque, anche nel caso dei saggi piu brevi, mai nessuno ¢
rimasto quello che era, poiché anche per la teologia il tempo
non passa invano.

Ecco Ielenco dei testi originali secondo la loro corriponden-
za, capitolo per capitolo:

ParTE 1

-1l rito come espressione e come esperienza. Il rapporto ancora irri-
solto tra «questione liturgica» e «teologia cristiana», «Servitium»
39/159 (2005), 33-42.

- Esperienza simbolico-rituale e vita spirituale. Una relazione da ri-
scoprire attraverso il Movimento liturgico, il concilio Vaticano II e
la riforma dei riti, «Vita monastica» 59/232 (2005), 68-92.

- «Intellectus fidei» und «intellectus ritus». Die iiberraschende Kon-
vergenz von Liturgietheologie, Sakramententheologie und Funda-
mentaltheologie, «Liturgisches Jahrbuch» 50 (2000), 143-165.

- Lazione rituale, ovvero «ciod che precede e sopravanza la ragione».
Sacramenti e liturgia nell'insegnamento teologico, in G. TANGORRA
- M. VerGOTTINI (edd.), Sacramento e azione. Teologia dei sacramen-
t7 e liturgia, Glossa, Milano 2006, 179-192.

Parte I1

- Battesimo, esperienza e fede. Riflessione sull'insegnamento della
«iniziazione cristiana» in alcuni sviluppi della teologia attuale, in



34 FONTI

M. ALIOTTA (ed.), I/ sacramento della fede. Riflessione teologica sul
bar{cﬂ'mo in Italia, San Paolo, Cinisello Balsamo 2003, 185-199.

- Differenza e antitesi tra sacrificio spirituale e sacrificio rituale. Mo-
dernita, irrilevanza del rito e incomprensione della liberta, in S,
UsBiaLI (ed.), Sacrificio: evento e rito (= Caro salutis cardo. Contri-
buti, 15) Edizioni Messaggero - Abbazia di S. Giustina, Padova
1998, 203-243,

PartE IIT

- Il rito della penitenza e la guarigione dal peccato. La terminologia
del quarto sacramento e il suo rapporto con l'iniziazione cristiana,
«Vita Monastica» 57/224 (2003), 16-52.

- L'unzione degli infermi: salvezza e guarigione. Quale efficacia sa-
cramentale?, in A. GRILLO - E. Sarort (edd.), Celebrare il sacramen-
to dell'unzione degli infermi. (Atti della XXXI Settimana di Studio
dell’Associazione Professori di Liturgia, Valdragone [San Marino],
24-29 agosto 2003), (= BELS 130), CLV - Ed. Liturgiche, Roma
2005, 41-59.

ParTE IV

- Lidea di mediazione e differenza nel rapporto rito-ordine. Sacer-
dozio, gerarchia e rito a trent’anni dal Vaticano IT, in AAVV, Le
liturgie di ordinazione (Atti della XXIV Settimana di Studio del-
I’Associazione Professori di Liturgia, Loreto, 27 agosto/1 settem-
bre 1995), CLV - Ed. Liturgiche, Roma 1996, 121-176.

- La liturgia: esperienza ed espressione del matrimonio nello Spirito,
in R. BONETTI (ed.), I/ 1eatrimonio in Cristo é matrimonio nello Spi-
rito, Cittd Nuova, Roma 1998, 97-127.

- Marriage and the Rite: A Liturgical Spirituality for Married Life,

«Intams Review» 11/2 (2005), 172-184.

PRIMA PARTE

DEI SACRAMENTI «IN GENERE RITUS»

PrReELUDIO

Questa prima parte si occupa di chiarificare la tesi di fondo
del volume, in vista di una rilettura dei «sette sacramenti» in
ottica rinnovata. Essa tenta di provvedere al reperimento di un
criterio che superi la divaricazione tra metodo sistematico e me-
todo liturgico per l'interpretazione teologica del sacramento.
Questo terreno si presenta oggi come particolarmente impervio:
appare come un compito senz’altro inevitabile, ma anche come
un onere quasi sempre evitato. In altri termini, sembrerebbe che
I'autosufficienza di ognuna delle forme ormai acquisite di sapere
sacramentale (di quella sistematica e di quella liturgica) si im-
pongano pregiudizialmente (e pregiudizievolmente) a ogni ten-
tativo di rinnovamento effettivo e interdisciplinare.

Al fine di rimediare a questo stallo, viene qui tematizzata,
all’inizio, la tensione tra «questione liturgica» ed elaborazione
del sapere sacramentale (c. 1), per poi procedere a un chiari-
mento del suo rapporto con la «spiritualitd» (c. 2), come tema
originario dell’interesse moderno per la liturgia. Di qui si desu-
me l'ipotesi di una rilettura complessiva del fenomeno sacra-
mentale secondo il «genere del rito», ossia con una categoria di
azione simbolico-rituale, che riconnetta essenzialmente teologia e
spiritualita, riflessione fondamentale e pastorale, contemplazio-
ne e azione. A cid seguira infine una piti complessiva teorizza-
zione del rapporto tra intellectus fidei e intellectus ritus (c. 3),
grazie alla quale sara possibile passare a un esame del «sistema
sacramentale» nel suo complesso, alla luce di questa nuova im-
postazione teorica.



CaprroLo PriMo

IL RITO TRASCURATO.
LA RELAZIONE ANCORA IRRISOLTA
TRA «QUESTIONE LITURGICA»
E TEOLOGIA CRISTIANA

Luso del medesimo termine da parte di antropologi, teologi, psi-
chiatri ed etologi pud suscitare un ragionevole dubbio: si tratta
forse di un’etichetta generale adatta a coprire fenomeni cosi di-
versi al punto che sarebbe inutile cercare qualsiasi elemento co-
mune?

(R. RAppAPORT)'

In questo primo passo della mia ricerca vorrei provare a ri-
pensare il criterio di relazione tra teologia e rito, portando I'atten-
zione sul fatto che il rito non ¢é soltanto un dato «originario» della
fede, ma anche un momento del «compimento» della fede stes-
sa?, lasciandomi sollecitare, oltre che dalla tradizione «liberale»
che riscopre la base antropologica del teologico, anche dalle rilet-
ture che propongono un primato dell’eschaton sull’originario’.

La struttura del percorso puo essere compresa come segue.
Anzitutto si tratta di cogliere tale questione come motivo pre-

U R. RAPPAPORT, Rito e religione nella costruzione dell'umanita (Caro Sa-
lutis Cardo. Studi/Testi, 16), Messaggero - Abbazia di S. Giustina, Padova
2004, 65.

? Intendendo per «compimento» il suo tendere a essere non solo fons,
ma anche culmen della vita ecclesiale.

3 Da questa intenzione di metodo deriva senz’altro il compito — certo
non nuovo, ma forse formulato qui in termini parzialmente nuovi — di co-
gliere la «liturgia» non solo come «espressione della fede» ed «esperienza
religiosa», ma anche come «trasgressione» di ogni esperienza. Il compito
fenomenologico con tale prospettiva si complica sicuramente, ma anche si
arricchisce senza essere assolutamente smentito. Il riferimento implicito ¢ al
lavoro di J.-Y. LACOSTE, Esperienza e assoluto, Cittadella, Assisi 2003.



?

38 CAPITOLO PRIMO

sente gid fin dall'origine del Movimenito liturgico, ossia del ten-
tativo moderno di dare risposta alla «questione liturgicas. In un
secondo momento, centrale, si dovra problematizzare la relazio-
ne tra teologia e rito, mostrando come costituisca un problema
assai grave il fatto di aver generalmente valorizzato il rito soltan-
to come un elemento originario (significante), che la teologia
porterebbe a dignita di significato, 1] compito di riscoperta del
«fenomeno» deve anche portare alla luce il fatto che i «ritox, in
quanto tale, sia gia il compimento significativo di cid che la teo-
logia semplicemente addita da lontano. In questo senso ci si ay-
vierebbe a concludere che il rito costitutivamente interno (e
non esterno) all’esperienza tipicamente cristiana, fa parte del
suo linguaggio originario e primitivo, combattendo nel modo
piu efficace contro il definirsi di una contrapposizione Dio-uo-
o, soggetto-oggetro, pubblico-privato e dischiudendo cosi le
coordinate originarie e definitive della comunione ecclesiale
con Dio e tra gli uomini realizzata in Cristo. .
Ancora una piccola precisazione ¢ tuttavia necessaria. E evi.

dente, proprio da questa impostazione, come non si tratti angj.
tutto di chiedersi se tra riti religiosi e sacramenti della fede v sia
continuita o discontinuita, quanto piuttosto di scoprire come,
allinterno di una relazione inestricabile tra rito e fede, il profilo
generale o specifico, originario o definitivo, non costituiscano
affatto delle soluzion: alternative, bensi delle polaritd di una ten-
sione che non occorre sciogliere, bensi salvaguardare®. Con que-
sta indicazione, dunque, si libera anche la teologia da un’osses-

sione (ossia quella di dover scegliere tra religione e fede) dando-

le tuttavia un compito nuovo: ossia di riconoscere Ia propria

VErita trascritta originariamente ¢ definitivamente in un linguag-

gio non totalmente chiaro, ma proprio per questo garante di una

qualita proto- ed escato-logica decisamente pit intensa.

Forse potrebbe essere Proprio questa nuova consapevolezza

a farci fare quel salto di qualita rituale che i riti della chiesa at-

tendono ormai da quasi un secolo e che la Riforma liturgica —

considerata isolatamente — nop riesce a generare, pur con tutta
la sua necessiti e urgenza, non potendo garantire il recupero
della liturgia come fons e come culmen, bensi soltanto la sua

* Cfr. R. GUARDINI, L'opposizione polare, Morcelliana, Brescia 1998,

R

«QUESTIONE LITURGICA» E TEOLOGIA CRISTIANA 39

riscoperta come mediun’. Ma se il rito non 1"ier1tra anzitutro nel
novero dei «mass media», ossia se non & anzitutto un mezzo per
realizzare una comunicazione, bensi il luogo originario e defini-
tivo di una relazione con il «mistero, questa difficile consape-
volezza sara in grado di rigenerare la litu_rgla come «forma di
vita» della chiesa, elementare ed escatologica a un tempo.

1. LO «STATUTO» DEL RITO NELLA TRADIZIONE TEOLOGICA E
NEL SAPERE ANTROPOLOGICO: LA QUESTIONE LITURGICA E
LA PRESUPPOSIZIONE TEOLOGICA DEL RITO

Tra le questioni che continuano a restare quasi «sotto trac-
cla» rispetto alla coscienza religiosa e teologica contemporanea,
mi sembra che un’adeguata comprensione del valore dffﬂa «actio
sacra» — nella sua componente teologica e antmpol_ogl_ca - er-
ba essere valutata tra quelle piii cariche di implicazioni preziose
e di conseguenze imprevedibili, ' ‘

Va da sé, tuttavia, che una coscienza adeguata di questo im-
patto forte del rito sulla teologia & ancora un e{(??lcn‘to precario
all'interno del sapere teologico ed ecclesiale®. Cio, d altm_ parte,
non ¢ senza ragioni. In effetti, per una lungh:ssupa stagione —
che copre quasi 9/10 del percorso di vita deﬂzf cl}lesa cristiana,
ossia dalle origini fino circa alla fine del *700 — 1]_r1t(_) hf’ avuto di
fatto soltanto una tradizione teologica’. Le riflessioni di carattere

" Per una riflessione piti complessiva su questo aspcttn'dclicgtp, riman-
do a G, Bonaccorso - A, GRiLLo, La fede ¢ il telecomando. Televisione, prib-
blicitd e rito, Cittadella, Assisi 2001. o . _

* Per una bibliogafia minima al proposito rinvio a: A.N. Terriy, I{;'m_‘;.
Antropologia e fenomenologia Jc'f:’::_ ritualita, Morcelliana, Brescia 192'.’ (J
BoNaccorso, I rito e laltro. La liturgia come temipo, i.rlungr:ggm ¢ azione,
LEV, Citta del Vaticano 2001; G. BoNAcce RSO, La liturgia c)a’d ﬂ‘rf('.jl_? r:r<
logta e l'antrapologia del rito, EMP - Ab,bazm di S. Giustina, Padova ,.I}(.A;. A
GuiLro, La nascita della liturgia nel XX secolo, Sagpio sul rapporto tra Moui-
mento Liturgico ¢ (post-Jnmadernita, Cittadella, Assisi 2( 15)5. .

" Voglio precisare bene il senso di questa affermazione: il rito ha avuto
«soltanto» una tradizione teologica poiché le «scienze antropologiche» non
facevano parte del bagaglio delle conoscenze r|ﬂcsse_‘dcl tempo. Qt{l‘e}stu.
tuttavia, non significa affatto che 'vomo non avesse gia prima d::l] I;t( un
bagaglio di «esperienze rituali» che mcdmmpn delicatamente ed efficace-
mente il suo rapporto con il significato teologico.

ST —

e



r

g

40 CAPITOLO PRIMO

antropologico cominciavano ad apparire, ma erano ancora con-
notate da un tratto di curiositas e di originalita del tutto margi-
nale. Potremmo quasi dire che al rito era connessa la credenza,
la fede, la confessione. Non era quasi possibile per principio
considerare un rito da un punto di vista esterno.

Con la novita di un punto di vista indifferente (avalutativo o
neutrale) si ¢ sviluppata una nuova considerazione teorica del-
P'oggetto rituale, che ben presto ha preparato una nuova espe-
rienza del rito stesso. Vorrei sottolineare a dovere questo punto
specifico: le nuove competenze teoriche inaugurate dall’antro-
pologia culturale, dalla psicologia, dalla sociologia, dall’etologia,
ecc. all'inizio hanno introdotto soltanto nuove interpretazioni di
esperienze comuni, ma ben presto si sono trasformate in principi
teorici di nuove esperienze. Fino al punto di scalzare ogni espe-
rienza rituale dal suo rango di mediazione corporea della rela-
zione con il divino, introducendo un principio di «immediatez-
za» capace di travolgere di fatto ogni possibile esperienza ritua-
le, nella sua serieta di mediazione della trascendenza.

Precisamente in questa torsione sta il punto: tra una teologia
che non tematizzava il rito sapendone bene la delicata mediazio-
ne in ordine alla fede, e un’antropologia che invece tanto piu
tematizza il rito quanto meno ne ha presente 'autentico conte-
nuto credente. Diviene cosi facile alla teologia garantire solo piu
contenuti senza forme, mentre all’antropologia diventa fin trop-
po facile il contrario, ossia garantire forme senza contenuti. Que-
sta alternativa tra dogmatiche a-rituali e ritualita a- (e anti-) dog-
matiche ha scosso la vita ecclesiale tra la seconda meta dell’800 e
i primi del *900, dando vita alla cosiddetta «questione liturgica»,
cui il Movimento liturgico ha cercato di dare risposta nelle for-
me piu adeguate.

2. LA PRETESA MODERNA DI UN’AUTOSUFFICIENZA DEL RITO RI-
SPETTO ALLA TEOLOGIA (LA «SOVRADETERMINAZIONE» DEL
RITO DA PARTE DELL’ANTROPOLOGIA)

Il tempo della tarda modernita ha inaugurato un approccio
nuovo all’esperienza rituale dell'uomo: con esso & emersa la sor-
prendente possibilita di rileggere l'intero quadro dell’agire ritua-

«QUESTIONE LITURGICA» E TEOLOGIA CRISTIANA 41

le come una sorta di codice nascosto con cui 'uomo costruiva la
sua cultura, la sua comunita, la sua psiche, le sue rc.tlaz%onl auto-
revoli, il suo equilibrio con la natura. Tutte le prinqlpall «scienze
umane», sviluppatesi grandemente a partire dalla fine del '700, e
divenute vere e proprio «discipline» dalla fine dell’800 in poi,
hanno aperto una nuova possibilita, che alla teologia si presenta
in modo duplice:

a) immediatamente, tali «scienze nuove» sembrgno voler
sottrarre alla teologia I'oggetto e il soggetto del proprio sapere.
L'uomo che prega, che celebra, che si sottom'et.te'al_pf)tere, Che
si lega in societa, appare dominato da funziqm, istinti, inconsci o
ideologie capaci di esaurire il senso di ulteriorita che riti e sim-
boli avevano visto tradizionalmente riconosciuto dalla coscienza
credente e presupposto dalla teologia. Insomma, un’ipotesi di
lettura radicalmente immanente sembra soggiacere a questi nuo-
vi approcci «antropologici». o _

b) D’altra parte, attraverso queste nuove visioni prospetti-
che, alla teologia del rito si apre la nuova possibilita di rileggere
]a trascendenza rituale in modo non immediato, salvagugrdandg
in modo nuovo e sorprendente proprio la logica liturglga e ri-
tuale, per cui il passaggio a Dio avviene sempre nel pitl rigoroso
rispetto della complicata logica umana. In altr.1 termini, %e scien-
ze umane consentono alla teologia di non stilizzare piu il pre-
supposto antropologico del rapporto con l’ogget.to .trascendente,
ma di recuperarlo, appunto, come delicata medlaz.lo'ne.

Come vedremo, questa seconda possibilita di incontro tra
antropologia e teologia & stata colta soltanto di recente, e nem-
meno con grande univocita, La prima rilettura, portata talora a
livelli parossistici, ha saputo fornire un’interpretazione che, pur
con qualche ovvio fondamento, ha di fz_itto tanto rassicurato
quanto reso sguarnita e sprovveduta la riflessione sull’agire ri-
tuale cristiano®.

® La prova di questo fatto puo essere agevolmente rinvenuta nella storia
del Movimento liturgico, dove appare evidente come il sospetto di moderni-
smo nei confronti di alcune idee del movimento ha portato a una forte in-
comprensione della logica rituale della liturgia, di cui vediamo ancor oggi le
chiare tracce nella dottrina e nella pratica di buona parte della chiesa.




42 CAPITOLO PRIMO

3. L'ASPIRAZIONE TEOLOGICA A UNA DIFFERENZA ASSOLUTA TRA
RITO E SACRAMENTO (LA «RIMOZIONE» DEL RITO DA PARTE
DELLA TEOLOGIA)

Se dunque ¢ vero che vi & stata una moderna pretesa a
emancipare il rito da (ogni) teologia, altrettanto vero ¢ stato
che la teologia ha spesso compiuto I'errore opposto, che & tanto
piu grave perché squalifica la teologia in quanto tale. In effetti,
se a priori & possibile costruire un’intera antropologia, sociolo-
gia, psicologia, che prescinda totalmente — in nome della scien-
tificita o dell’avalutativita — da ogni ipotesi trascendente o teolo-
gica, non ¢ affato vero il contrario. Ossia, se una teologia cristia-
na volesse prescindere a priori dall’immanenza, finirebbe in
un’intrinseca contraddizione.

Cosi purtroppo € capitato e continua a capitare una sorta di
«emarginazione» e «rimozione» del rito dal fondamento della
rivelazione e della fede. Cio credo sia dovuto a molteplici fattori,
anche di carattere culturale, civile, politico. Qualche motivo di
cio dipende anche, evidentemente, da una deriva interna alla
stessa tradizione cristiana, e cattolica in particolare. In essa, ef-
fettivamente, si & progressivamente affermata una lettura della
rivelazione e della fede nella quale, superato I'intellettualismo e
il dottrinalismo precedente, & venuto consolidandosi un primato
della «storia» e dell’«esperienzax» che spesso ha il suo correlativo
o soltanto nella Scrittura o nei «valori moralis.

Per questo ¢ possibile concepire una differenza assoluta tra
sacramento e rito, intendendo il significato del sacramento come
attingibile direttamente attraverso una esegesi storico-salvifica di
un testo, il cui segno espressivo sarebbe poi anche — eventual-
mente — un rito cristiano. Tipico ¢ il riferimento — impropria-
mente attribuito al pensiero di E. Schillebeeckx — alla differenza
tra rito e quel sacramento che sarebbe — anzitutto — incontro.

Queste presunte evidenze scritturistiche o esperienziali, in
realta, dimenticano una regola fondamentale di quell’bumanum
in cui si ¢ iscritto anche il cristianesimo: ossia che non & affatto
detto che vi sia soltanto una chiarificazione scritturistica /o
esperienziale del rito. E vero anche il contrario: ossia che é spes-
so il rito a chiarire la Scrittura e 'esperienza! Ora, mi pare no-
tevole che questo salto di qualita argomentativo sia oggi possibile
soltanto uscendo da questa presunzione con cui la teologia sa

—-P——-

«QUESTIONE LITURGICA» E TEOLOGIA CRISTIANA 43

gia la differenza tra sacramento e rito, e poi deve soltanto an-
nunciarla correttamente. In realtd & proprio il rito uno dei lin-
guaggi originari con cui si da rivelazione e fede. E giusto c_he
nella chiesa si sia affermata di recente una vigorosa ermeneutica
scritturistica dei riti. Altrettanto giusto sarebbe che in modo pa-
rallelo si affermasse anche un’ermeneutica rituale della Scrittura.
Infatti la Scrittura e il rito sono le due forme pit delicate con cui
una tradizione si consegna alle generazioni future, perché possa-
no scoprirla ancora nuova e vivente. Mettersi davvero in ascolto
della Parola e partecipare attivamente alla celebrazione del sa-
cramento sono i due punti al vertice di tutta 'azione della chie-
sa, rispetto a cui tutto il resto & «servizio». Esse sono quel «ma-
gistero» rispetto a cui tutto il resto & «ministero».

4. RIPRESA DELLA RELAZIONE CONTESTUALE CON IL RITO DA
PARTE DEL MOVIMENTO LITURGICO (LA «REINTEGRAZIONE»
DEL RITO ANCORA «IN FIERI»)

Il punto di svolta in questo duplice fronte — di sovradetermi-
nazione scientifica (e potenzialmente ateistica) dei riti e di rimo-
zione del rito (implicita ma disastrosa) da parte della teologia —
mi pare sia stato rappresentato, storicamente, dal Movirpento
liturgico (= ML). Con esso, infatti, ci si & mossi verso la ricom-
posizione del dissidio, tentando di riunificare il contenuto di fe-
de e la sua forma rituale, I'esperienza del sacro/santo con la sua
espressione liturgica. Tutto questo, tuttavia, costituiva una sfida
davvero impegnativa per la chiesa del tempo (agli inizi del XX
secolo). A essa il ML non si & sottratto e anzi ha cercato di lavo-
rare con tutti i migliori strumenti che trovava a disposizione nel
suo tempo. E dovremmo sempre ricordare che non siamo stati
noi — uomini del post-concilio — ad aver scoperto le scienze uma-
ne per raggiungere il cuore teologico dei riti cristiani, ma g'i\é
negli anni 10 e "20 del secolo scorso uomini come M. Festugie-
re, O. Casel e R. Guardini utilizzavano in modo assai spregiudlj
cato — e per certi versi molto piu rischioso per loro rispetto a not
- I'apporto di queste scienze per recuperare il rapporto corretto
verso I'esperienza religiosa, il linguaggio simbolico e I'azione ri-
tuale.



44 CAPITOLO PRIMO

A essi appariva chiaro che la grammatica rituale non ¢ affat-
to nemica del sacramento della fede. Anzi, potremmo quasi dire
che senza un’adeguata iniziazione rituale, non esiste possibilita
alcuna di entrare a fondo nella grammatica della rivelazione e
della fede.

Con cio veniva a rompersi un equilibrio secolare, che aveva
in qualche modo costretto la liturgia a essere una meera esteriori-
¢4 rispetto a un culto spirituale collocato esclusivamente nella
pura interioritd. La reciproca estraneita ed esteriorita tra spzri-
tualitd e liturgia costituisce forse 'eredita pit pesante di questo
equilibrio, di cui proprio il concilio ha voluto liberarsi mediante
quella sorprendente risposta alla «questione liturgica» che va
sotto il nome di Riforma liturgica. Essa non vuole affatto essere
'ultima parola mediante cui si possa rispondere all’imbarazzo
dell’'uomo tardo moderno verso i riti, ma certo essa & strumento
privilegiato per poter superare il divario abissale che gli ultimi
secoli — solo con rarissime eccezioni — avevano scavato tra espe-
rienza della comunione con Dio ed espressione rituale della li-
turgia. Forse, la nostra pretesa di «sapere in anticipo» la diffe-
renza tra rito liturgico e sacramento della fede dipende ultima-
mente da questa sommaria divisione di campi tra spiritualitd e
liturgia, secondo la quale i riti sono semplici esteriorita prive di
spessore spirituale autentico. E percid una sapienza rituale ri-
marrebbe del tutto estrinseca rispetto al cosiddetto «contenuto

di fede.

5. UNA PROVOCAZIONE IN DUE DOMANDE: ESISTE UN FRAINTENDI-
MENTO ANTIRITUALE DI «SACROSANCTUM CONCILIUM»? E INVE-
CE POSSIBILE UNA COMPRENSIONE DEL MISTERO «PER RITUS»?

Alla fine del nostro percorso possiamo trovarne meglio le
ragioni nel portare alla luce i motivi pit autentici — e anche piu
duramente problematici — del nostro domandare. Quando ci
chiediamo, infatti, quale sia il diritto di un’esperienza rituale co-
me «propedeutica» alla teologia cristiana, sappiamo di dover ri-
spondere mediante un aggiustamento della domanda stessa.
Dobbiamo in altri termini fare attenzione a non lasciarci cattu-
rare — proprio da un tale domandare — in una falsa comprensio-

«QUESTIONE LITURGICA» E TEOLOGIA CRISTIANA 45

ne del rito stesso e del suo rapporto con I’esperienza di fede e
con la riflessione teologica su di essa. In realta oggi sappiamo
molto meglio di ieri che & proprio questa presunta (e presuntuo-
sa) autonomia del rivelato/creduto rispetto al celebrato a dover
essere messa in questione.

Per questo credo che la prima forma di rielaborazione di
tale visione debba essere utilizzata per comprendere il grande
documento istitutivo nella nuova comprensione del rito cristia-
no: Sacrosanctum Concilium (= SC). Anche questo documento,
infatti, nonostante tutta la sua carica profetica, ha dovuto subire
tutta una serie di riletture, dalle quali emerge con forza la ten-
denza/tentazione a un’ermeneutica sostanzialmente antirituale
del testo. Come interpretare, infatti, tutte quelle anche autore-
voli interpretazioni che hanno ridotto SC a semplice documento
istitutivo della riforma? Come non vedere il limite di quelle ri-
letture che intendono i riti soltanto come «espressioni» del mi-
stero, € non anche come «esperienze» dello stesso? Non vi ¢,
proprio in questo cuore pulsante della recente teologia del rito
cristiano, una sorta di cono d’ombra, che continua a rimuovere
la cetitralita del rito, per confinarlo a una funzione meramente
accessoria (esteriore e non originaria) rispetto al contenuto di
fede? Come non vedere il discredito delle forme, in nome del
primato dei contenuti? Ma che ne & in sostanza del rito se la
forma non conta piu, se non giuridicamente?

Tutte queste domande mi permettono di condurre il discor-
so al suo punto finale, che articolerei in tre brevi affermazioni:

a) Il riconoscimento al rito di una soggettivita irriducibile ad
altro (fosse anche dogma, legge o verita metafisica) ri-conduce la
chiesa a un’esperienza del tutto tradizionale, ma di cui la tradi-
zione recente non riesce a fare esperienza motivata senza ’aiuto
provvidenziale delle cosiddette «scienze umane».

b) In questa sua funzione teologicamente insuperabile, il rito
tanto piu & efficace, quanto meno ¢ riducibile a un significato
chiaro e distinto: la sua opacita di azione simbolico-rituale & la
garanzia della sua trasparenza. Proprio per questo la sua funzio-
ne espressiva non ¢& affatto esclusiva, ed ¢ anzi subordinata alla
sua funzione esperienziale/trasgressiva, radicata nel suo statuto
materiale e corporeo.

¢) Senza una tale rinnovata coscienza — che ancora in larga
parte rimane da elaborare — il ML rischia di non completare il




46 CAPITOLO PRIMO

SuO percorso, al cui interno la riforma costituisce un passaggio
necessario, ma non sufficiente a rispondere alla «questione litur-
gica». E_ssa.r_roverzi risposta solo quando la Riforma liturgica pas-
sera a significare non pit soltanto «riforma che la chiesa fa dei
propri riti» ma anche «wiforma che i riti operano della chiesa».

A.nche questo mi pare sia un modo originale di «immaginare
la? chzes‘a cattolica» (Lafont) proprio nella riscoperta della fun-
zione di fons che la liturgia svolge per tutta 'azione della chiesa,
Per tale funzione, ogni significato di rito & prezioso e irriducibi-
le: potremmo quasi dire che in questo senso ogni riduzionismo e
rtf_latmsmo rituale si trasformerebbe immediatamente in riduzio-
nismo e relativismo teologico ed ecclesiale.

CAPITOLO SECONDO

LA VOCAZIONE SPIRITUALE

DELLA TEOLOGIA LITURGICA E SACRAMENTARIA:
FORTUNA E INCONVENIENTI
DI UN'IDEA SORPRENDENTE

Un’antropologia non si propone di aver ragione del primitivo o
di dargli ragione contro di noi, ma di insediarsi su un terreno
dove siamo entrambi intellegibili, senza riduzione e senza traspo-
sizione temeraria [...]. Il compito & quindi ampliare la nostra ra-
gione per renderla idonea a comprendere cio che in noi e in altri
pregede e sopravanza la ragione.

(M. MERLEAU-PONTY)!

L'intenzione fondamentale di questo secondo capitolo pud
essere definita come il tentativo di riscoprire, attraverso nuovi
strumenti forniti anche dalle scienze umane, il rapporto costitu-
tivo tra rito e spiritualita, superando quelle categorie solo este-
riori o solo interiori che per una lunga tradizione hanno rappre-
sentato di fatto 'unica forma di «coscienza ufficiale» della rela-
zione in questione. Il percorso ipotizzato tenta di guadagnare
alcune evidenze diverse, ripercorrendo una linea storica che va
dal sorgere del Movimento liturgico (1), al farsi chiaro della sua
pretesa durante il concilio Vaticano II (2) fino all’esito riforma-
tore e al contesto spirituale in cui si inserisce (3). Evidentemente
non analizzeremo tale itinerario in tutte le sue articolazioni, ma
ci limiteremo a portarne alla luce il «filo rosso antropologico»,
ossia una sorta di «basso continuo» che proprio in quanto tale
tende a non essere percepito dall’orecchio, ma la cui funzione &
di rilevanza strutturale per cogliere il senso della vicenda che
affrontiamo.

' M. MERLEAU-PONTY, Da Mauss a Claude Lévi-Strauss, in IDEM, Segni, 1l
Saggiatore, Milano 1967 (ed. orig. 1960), 154-168, qui 164. 1l corsivo é mio.



>

Q@

48 CAPITOLO SECONDO

Da ci6 dovrebbe derivare almeno una preoccupazione e un
auspicio.

La preoccupazione & rappresentata sia dall’affievolirsi della
coscienza che proprio su questo livello spirituale si gioca il futu-
ro della Riforma liturgica, sia dalla facile tendenza/tentazione a
ridurre la riscoperta della spiritualita nella liturgia a un nuovo e
pericoloso rinchiudersi del soggetto in se stesso, contro ogni
«esteriorita» rituale, In realta, come vedremo, lo specifico del
percorso che ripercorreremo sta proprio nell’avere scoperto una
differente «forma di vita», come fonte di esperienza spirituale, in
cui il rito é valorizzato diversamente.

Di qui Pauspicio che la riflessione sull'urgenza di tale rela-
zione tra liturgia e spiritualita riesca ancora a recepire la vera
novita che ML e SC hanno rappresentato nel riformulare la ri-
sposta alla «questione liturgicas piuttosto che nel restare impri-
gionati in categorie ormai inadeguate, come quelle che oppon-
gono interno/esterno, soggettivo/oggettivo, individuale/comuni-
tario, privato/publico. Potrei dire che la noviti essenziale ¢
rappresentata dal passaggio da un modello di pensiero binario a
un modello di pensiero ternario®. Ma un tale salto di qualita ¢
stato (e resta) possibile solo se si accetta che la formulazione
della «questione liturgicas preveda una competenza originaria
sui riti affidata epistemologicamente a competenze «non solo
teologiche»: soltanto in questo modo I'vomo tardo-moderno rie-
sce ancora a «salvare il fenomeno rituale», senza ridurlo a mera
funzione (oggettiva) o a puro sentimento (soggettivo)’. E in que-

? 11 passaggio, come vedremo, costituisce un’urgente necessita soltanto
per il mondo tardo-moderno, dove Iarticolazione classica tra le alternative
non riesce piti a garantire una piena esperienza né vitale né religiosa. Occor-
re riscoprire un «originarios e un «definitivas rispetto a cui le antitesi — pur
necessarie sempre e sufficienti solo all'interno di societa tradizionali — ap-
paiono «polarizzate» e «riconciliates. Il simbolo rituale costituisce appunto
la dimensione per eccellenza di questa ulterioritd originaria come di questa
originarieta in via di compimento.

' Essendo il compito del teologo — nella bella definizione di E. Juenge] —
quello di «offrire chiarimenti e salvare i fenomenis, mi pare che la sua tra-
duzione nell'ambito che stiamo studiando comporti l'equilibratura della
«chiarificazione teologica» con la salvaguardia della «logica del fenomenos,
che suppone appunto I'integrazione del punto di vista antropologico (cfr, E.

JUENGEL, in ], MoLrmans (ed.), Biografia e Teologia, ltinerar: di teologi, Bre-

scia, Queriniana, 1998 (gdt, 258), pp. 17-18.

=

FORTUNA E INCONVENIENTI DI UN’IDEA SORPRENDENTE 49

sto modo si pud ancora vivere spiritualmente il rito cristiano e
ritualmente la spiritualita della vita in Cristo, purché si resti co-
scienti che i riti hanno un’efficacia spirituale insuperabile a pat-
to che si permetta loro di costituire una «sfera di esperienza»
che interrompe I'ordinaria tensione tra diritto e dovere, tra pri-
vato e pubblico, tra fatto e compito, tra dato e dovuto, tra indi-
cativo e imperativo, introducendo una logica «altra», allo stesso
tempo «originaria» e «definitiva», «ottativa» e «condiziona.le»,
«pil elementare» e «pit complessa» della polarita tra le ordina-
rie alternative di vita.

1. IL MOVIMENTO LITURGICO E LA RISCOPERTA DEL RITO SPIRI-
TUALE

Non vi ¢ dubbio che la «liturgia», intesa in senso moderno,
nasce nel XX secolo come spiritualita liturgica (come «Pieté li-
turgique», per usare un’espressione cara a L. Beguduin, uno dei
padri indiscussi del Movimento liturgico). Ed ¢ interessante no-
tare che i primi apprezzamenti della liturgia in sede teologica
sono stati caratterizzati da una forte — se non quasi esclusiva —
attenzione per la sua (reale o presunta) dimensione spirituale”.

D’altra parte, bisogna anche ammettere che, con tutta la lo-
ro evidenza, proprio questi moviments di riscoperta del potenzia-
le di spiritualita del rito cristiano sono rimasti come una spina nel
fianco all'interno del corpo ecclesiale del XX secolo, anche do-
po la IT guerra mondiale, dopo il concilio Vaticano IIe addirit-
tura dopo la Riforma liturgica. Forse, per anticipare gia una del-
le conclusioni cui giungeremo soltanto alla fine del nostro per-
corso, le difficolta di attuazione e di radicazione delle «nuove
liturgie» — con tutte le inevitabili tentazioni di fuga in avanti
(progressismo liturgico) o di fuga all’indietro (tradizionahsmq 1%-
turgico) — dipendono da una certa dimenticanza della loro'omgl-
naria pretesa e intenzione spirituale, senza la quale 'aggiorna-

! Si veda ad esempio in uno dei testi fondamentali e inaugurali del Mo-
vimento liturgico lo spazio dedicato alla riscoperta dell’ambizione spirituale
della liturgia, in grande polemica con il sapere teologico-spirituale d'el tem-
po: cfr. M. FESTUGIERE, La liturgia cattolica (Caro Salutis Cardo. Studi/Test,
15), Messaggero - Abbazia di S. Giustina, Padova 2002.



—ﬁ%_

50 CAPITOLO SECONDO

mento liturgico pud essero solo un cosmetico molto superficiale
e ultimamente irrilevante per la stessa identita ecclesiale.

Lo annotava gia quarant’anni fa, a concilio appena chiuso, il
giovane J. Ratzinger, quando scriveva circa la necessita per la
nuova sensibilita liturgica di non dimenticare le questioni antro-
pologiche e spirituali dalle quali era sorta:

Un rinnovamento liturgico che non si ponesse queste questioni
fondamentali rimarrebbe in superficie e potrebbe difficilmente
sfuggire a sua volta al pericolo di trasformarsi in una faccenda
puramente estetica’.

Rimaniamo ancora un poco su questo punto: proprio questo
mancato impatto spirituale delle nuove liturgie mette a nudo una
duplice questione, dalla quale dovremo cominciare a riflettere:

a) da un lato, dobbiamo riconoscere che fa parte delle novita
del ML quella di voler riscoprire nella storia e nella teologia (e
riproporre alla prassi pastorale) un valore spirituale del celebra-
re rituale. Questa pretesa, che oggi suona fin troppo ovvia e
scontata, all'inizio del secolo scorso appariva quasi impensabile,
assurda e scandalosa; far memoria di questa presunta assurdita e
scandalosita sarebbe oggi importante per non cadere negli stessi
errori di cento anni fa;

b) d’altro lato, e reciprocamente, la «cura spirituale» di sé,
dell’altro, della chiesa e del mondo, procedeva allora ordinaria-
mente lungo percorsi che non toccavano minimamente il 7:to cri-
stiano. Lo spirituale era a-liturgico (quando non anti-liturgico) e
il liturgico era naturalmente a-spitituale. In una parola, |’orizzon-
te culturale ed ecclesiale in cui ¢ sorto il Movimento liturgico
«sapeva» — come si sanno le cose che non si sono mai pensate —
che dove c’é rito non ¢’é spiritualita e dove c'é spiritualita non ¢’é
rito: perché vi fosse esperienza spirituale bisognava tenersi lontani
dai viti cristiani e, reciprocamente, il rito cristiano si collocava di
per sé in una sfera lontana dall esperienza spirituale.

Ora, la nostra prima (e ultima) fatica non ¢ tanto quella di

> J. RATZINGER, 1! fondamento sacramentale della esistenza cristiana. Me-
ditazioni teologiche, Quetiniana, Brescia 1969, 12. Resta comunque impre-
giudicata un'accezione assai riduttiva di «estetico», che ha quasi il significato
di «estrinsecor. In realtd, proprio in cid che & autenticamente «estetico»
I'esteriorita non & affatto estrinseca!

FORTUNA E INCONVENIENTI DI UN'IDEA SORPRENDENTE 51

«capire questa cosa» — in realta noi ancora la sappiamo bene, nel
senso ovvio che dicevo prima — quanto di diventare consapevoli
che in noi — come uomini e donne tardo-moderni — parla ancora
sempre proprio questo pregiudizio antiliturgico. Ed & forse que-
sto il livello pit delicato su cui siamo messi alla prova e siamo
chiamati a cambiare «mentalitax.

E tuttavia, come vedremo, cambiare mentalita — almeno per
la nostra questione — non basta affatto. Anzi, se la liturgia servis-
se soltanto a cambiare mentalita, verrebbe smentita proprio da
questa inevitabile inefficacia. In realta, come & evidente, nella
liturgia occorre anzitutto cambiare «corporeitir» pin che «mentali-
ta», ossia si tratta di cambiare il rapporto corpo/mente, e non
semplicemente di «cambiare mens». Poiché fa parte delle prete-
se della liturgia di farci diventare «spirituali» con il corpo prima
che con la mente, con i sensi prima che con I'intelletto, con Ie-
steriorita prima che con l'interiorita, con Uintersoggettivita pri-
ma che con la soggettivita, con la differenza prima che con Ii-
dentita. E, si noti, questo «prima» non significa «anziché», non
vuole opporre e separare, ma intende distinguere una priorita
che non esclude, ma anzi include e aspira all'integrazione con
PPaspetto correlativo. Nella liturgia, proprio in virtt della sua for-
ma, l'interiore & promosso dall’esteriore, 'identita dalla differen-
za, il soggettivo dall’oggettivo. Solo ora, forse, capiamo bene
quale e quanto grande sia la sfida che ci viene lanciata da questo
ambito di riflessione. E quali e quanti siano i pregiudizi dai quali
dobbiamo distoglierci, per non cadere in un fraintendimento
che condurrebbe al fallimento proprio il percorso di avvicina-
mento alla «nostra» questione.

La storia effettiva del Movimento liturgico si & caratterizza-
ta, fin dall’inizio — e forse dovremmo dire soprattutto al suo ini-
zio — per un forte interesse verso la dimensione corporea della
speritualitd e di conseguenza verso la dimensione fontale della
liturgia (che & come dire la stessa cosa, guardandola da due pun-
ti di vista diversi). Ma cid comporta inevitabilmente anche un
grande rivolgimento all’interno del metodo teologico tradiziona-
le, con cui il rito veniva «scavalcato» (non dimenticato, ma pre-
supposto) nell’elaborazione del pensiero teologico.

Potremmo quasi dire che la spiritualita & il punto di maggio-
re resistenza su cui I'assetto ecclesiale complessivo — a comincia-
re dal magistero — oppone resistenza alla novita liturgica.



/

| =

52 CAPITOLO SECONDO

Del tutto esemplare ¢, a tale proposito, I'episodio storico co-
stituito dal passaggio da Mediator Dei (= MD) a Sacrosanctum
Concilium. Senza entrare nei dettagli piti specifici della vicenda®,
mi limito a segnalare il doppio livello di una differenza che po-
tremmo a giusto titolo definire di fortissimo impatto spirituale:

a) da un lato lo stile dei due documenti percepisce il rappor-
to tra spiritualita e liturgia in modo essenzialmente diverso. Per
MD ¢ ancora un problema di gestione di ambiti considerati co-
me diversi e per certi versi paralleli. SC invece introduce una
sostanziale identificazione dell'una con Paltra, sia pure con di-
stinzioni e differenziazioni che rimangono pur sempre signifi-
cative, Si noti ad esempio la differenza di impostazione del di-
scorso sull’'eucaristia: in MD I'impalcatura & ancora quella di un
sapere liturgico-sacramentale lontano dalle preoccupazioni spi-
rituali, dove prevale una lettura dogmatico-disciplinare in ter-
mini di «minimo necessario»; viceversa, SC fa prevalere una let-
tura dell'eucaristia che potremmo dire «spirituale», per la quale
molti elementi che la tradizione dogmatica considerava «di-
spensabili» diventano qualificanti (ad esempio la ricchezza bi-
blica, I'omelia, la preghiera universale, la comunione sotto le
due specie, ecc.); '

b) d’altra parte, & anche la stessa teoria della partecipazione
alla liturgia a mutare di segno. Si passa dall’idea (chiarissima in
MD) che il partecipare sia essenzialmente una «sintonia dell’a-
nimo» tra il fedele e Cristo, a una partecipazione in cui il corpo
che agisce ritualmente e che prega diventa fondamentale. La me-
diazione rituale (per ritus et preces) non & solo strumento acces-
sorio ed eventuale, ma contesto ed esperienza inaggirabile dell’i-
dentita comunitaria cristiana. La partecipazione attiva non & I'in-
trodursi di un «attivismo sociologico» nella grande tradizione
liturgica occidentale — come aleuni anche autorevoli interpreti
continuano a ripetere fino alla noia — ma il recupero di una for-
ma comune di partecipazione rituale all'unico atto che costituisce
la fonte e il culmine di tutta I'azione della chiesa’.

¢ Per i quali rimando a quanto ho scritto in A. GriLio, Comunitd dal
rito. I presupposti teorici e cilturali di una teologia dell'assenblea celebrante,
in G. CavAcNoLl (ed.), L'assemblea liturgica, Messaggero - Abbazia di S.
Giustina, Padova 2005, 175-214, soprattutto 191-197.

" A tal proposito si deve precisare che se di «attivismos volessimo parla-

A

FORTUNA E INCONVENIENTI DI UNIDEA SORPRENDENTE 53

Potremmo cosi dire che il ML, che conosce in questi due

documenti un passaggio decisivo e una trasformazione gravida
di conseguenze, rappresenta una riconsiderazione profonda del-

I'esperienza spirituale, in cui I'«antropologia» gioca un ruplo
centrale, permettendo il recupero di un’integralita esperienziale
di cui la spiritualita del cristiano tardo-moderno non puo fare a
meno, se non vuol perdere non la periferia, ma il centro della
propria identita. Ecco allora che intorno al concilio Vaticano II
si dischiude l'interesse per una rilettura articolata e plurale del-
I'antropologia, cosa che in effetti costituisce uno dei meriti pia
grandi (e pid fraintesi) di quell’evento, come ci accingiamo a
considerare nel paragrafo seguente.

2. I conciLio Vaticano IT E IL RIPENSAMENTO DELLA «QUE-
b
STIONE ANTROPOLOGICA» (E SPIRITUALE) PER «TUTTO L’UO-
MO FENOMENICO»

Nel discorso conclusivo del concilio Vaticano II, poco piu di
quarant’anni fa, Paolo VI affermava solennemente:

La chiesa del concilio, si, si & occupata, oltre che di se stessa e de!
rapporto che a Dio la unisce, dell'uvomo quale oggi in realtd si
presenta: 'uomo vivo, I'uomo tutto occupato di s.é,'l’ucl)mf) 'che
si fa non soltanto centro d’ogni interesse, ma osa dirsi principio e
ragione di ogni realtd. Tutto ['uomo fenomenico [...] si & quasi
drizzato davanti al consesso dei Padri conciliari®.

re, dovremmo riferirlo non al modello di liturgia inaugurata dal cr}l:lcﬂiq
Vaticano 11, bensi al modello precedente! Infatti ¢ proprio la possibilita di
concepire la partecipazione alla liturgia come «differenziata e Parall;la» a
garantire che nello stesso istante diversi soggetti possano compiere dl}rcrs_t
attivitd in contemporanea (uno celebra il rito eucaristico, un fll[l'(‘r dice il
rosario, un altro medita i misteri di Cristo, un altro prega sant’Antonio...).
Viceversa la «partecipazione attiva» dice che nello stesso contesto tutti com-
piono la stessa unica azione, sebbene a [iml.n ¢ con ministeri dwers_l. La
partecipazione attiva impone la fine dell'attivismo: se esistono forme di atti-
visma nella liturgia della chiesa — e questo certo non pud essere negato — 1o si
deve al persistere dell'effetio spirituale del modello precedente (MD), non alla
sensibilitd introdotta dal modello nuova (SC). ‘

8 Paoro VI, 7 dicembre 1965 (Omelia alla 9 Sessione del concilio Vati-
cano I1), il corsivo € mio.




[

54 CAPITOLO SECONDO

Il concilio Vaticano II & stato un evento con cui la chiesa
cattolica ha profondamente ripesnsato la propria identita, la pro-
pria relazione con se stessa e con il mondo. No ci troviamo per-
cio oggi nell'esigenza di ripensare un tale ripensamento, con la
coscienza che non solo dobbiamo farlo diventare 'oggetto del
nostro studio, ma anche dobbiamo saperlo ancora ricevere come
quel soggetto capace di sollecitare la ragione, di scaldare il cuore
e di dare nuovo slancio al corpo”’,

Anche di corpo occorre parlare, non solo di ragione e di
cuore, se ¢ vero che questo nostro corpo e il corpo della chiesa
si incontrano e si richiamano nel corpo di Cristo, fino a confon-
dersi e a incrociarsi. Proprio dal corpo, dunque — da questo mio
corpo vissuto —, vorrei iniziare: debbo infatti riconoscere che
per me il concilio Vaticano 11 & un poco come il mio battesimo:
I'ho vissuto quando ancora «non c’erox», essendo io nato nel
1961. Per me, come per tutti quelli nati dalla fine degli anni '50
in poi, il concilio & semplicemente 'orizzonte ecclesiale in cui si
¢ iscritta la storia del nostro corpo, del nostro cuore e della no-
stra ragione. Questa & veramente la forza della tradizione: cio
non puo sorprendere e ¢i induce tuttavia a scoprire che per que-
Ste nuove generazioni vale un principio-diverso da quello delle
precedenti: esse hanno irrimediabilmente e provvidenzialmente
il concilio alle loro spalle, possono e debbono senz’altro «ripen-
sare» il concilio, ma sono state sollevate dal problema non pic-
colo di «pensarlo» in prima battuta. La nostra possibilita di #-
pensamento, percio, presuppone che qualeun altro, prima di noi,
abbia pensato il concilio, senza di noi ma per not e quast (n pista
di not, perché a noi fosse data quasi un’altra vista, un’altra visuale,
un'altra prospettiva, sulla chiesa ¢ sul mondo, sull'uomo e su Dio)

Cio non toglie, anzi, implica necessariamente, che proprio in
un tale ripensamento strutturalmente aprés coup, le nuove gene-

azioni - quelle non dei padri o dei fratelli del concilio, ma dei

" E quindi utile ricordare che il «nostros ripensamento rischia molto
(quasi tutto) se dimentica di avere a che fare con un ripensamento gia effet-
tuato, ¢ del quale viviamo. Altrimenti potremmo facilmente cadere nel peri-
colo e nella tentazione di ridurre il concilio ai nostri criteri di rilettura, per-
dendo cosi molto della specificita del mezodo conciliare, che consiste appun-
to non tanto nel mutare gli «oggetti» dell’attenzione ecclesiale, ma di mutare
le forme di vita con cui tali oggetti vengono sperimentati ed espressi!

l e ——

FORTUNA E INCONVENIENTI DI UN'IDEA SORPRENDENTE 55

figli — abbiano curiosita nuove, esigenze diverse, priorita talora
disarmoniche o capovolte addirittura.

2.1. Il concilio Vaticano Il e Ia «simpatia» verso/con l'altro: una
questione di metodo

Occorre poi ricordare il concilio Vaticano II come inaugu-
razione di un nuovo atteggiamento di stmpatia nei confronti del
mondo e dell’'uvomo moderno. Cid facendo, accade spesso di ri-
ferirsi soltanto a Gaudium et Spes (= GS), mentre & necessario
rifarsi anche a tutte le altre tre Costituzioni conciliari: a SC, a
Lumen Gentium (= LG) e a Dei Verbum (= DV). Proprio in
questo quadruplice riferimento sta non soltanto un contenuto
pill ricco, ma anzitutto una scelta metodologica decisiva.

In effetti il concilio, con una coscienza ancora assai opaca e
parziale — per certi versi anticipando con il corpo e con I'azione
la sua mens e la sua intentio pit autentica — ha dato luogo a una
riscoperta centrale: la rivelazione ¢ la fede sono eventi dei quali
possiamo avere un'esperienza in molti modi e per vie plurime. 1l
concilio non solo non si & spaventato di questa pluralita, non ha
cercato facili forme di reductio ad unum, ma piuttosto ha voluto
percorrere fino in fondo guattro diverse strade, che giungono
tutte allo stesso punto, percorrendo tuttavia paesaggi diversi e
dischiudendo orizzonti differenti.

Per questo motivo, ripensare davvero il Vaticano II significa
anzitutto rivedere, modificare, correggere una recezione troppo
semplice e troppo lineare del suo «insegnamento». L'antropolo-
gia che emerge dal concilio Vaticano I, in effetti, non ¢ soltanto
quella che troviamo nelle note espressioni di GS, ma anche quel-
la che desumiamo da SC, da DV e da LG. Addirittura, potrem-
mo dire che GS, da questo punto di vista, appare in prima istan-
za certamente come il documento piti «avanzato», ma nella re-
cezione puo essere il piti lineare e il piu indolore, poiché esso
segue uno stile comunicativo in cui i contenuti nuovi sono me-
diati in una forma classica (ossia in uno stile di elaborazione
culturale della tradizione teologico-filosofica degli ultimi due se-
coli). Viceversa i documenti che paiono legati a prospettive me-
no teoreticamente elaborate (come SC o DV) possono diventare
antropologicamente (e quindi teologicamente) molto pit provo-
catori, poiché ripropongono contenuti piii «classici», ma lo fan-



=

Q-=

&

56 CAPITOLO SECONDO

no in una forma rinnovata. Essi affermano, in sostanza, che non
basta una definizione dell’'uomo, una metafisica dell’essere e
neppure una dogmatica del mistero, ma occorre ripartire da dati
elementari (ma non per questo meno impegnativi) come I’ascol-
to della parola, la celebrazione del rito, la pratica della relazione
di comunione ecclesiale. Sono queste «forme di vita cristiana» a
meritare una nuova attenzione prioritaria: per la questione an-
tropologica, anche di oggi, queste appaiono come le sfide piu
radicali e piu decisive. Dovremmo anche ammettere che la ma-
turazione di questi «dati elementari» ha richiesto competenze
nuove: la filologia e la storia, anzitutto, ma poi anche la sociolo-
gia, la psicologia, 'antropologia culturale hanno contribuito am-
piamente alla scoperta di questo livello profondo ed elementare
di esperienza ecclesiale™.

2.2. «Tutto l'uomo fenomenico» e le persistent: tentazion: di ri-
duzione formalistica

La grande sintesi conciliare ci consegna dunque non tanto
singoli contenuti nuovi, ma un rapporto metodologicamente rin-
novato con forme di vita e con esperienze elementari nelle quali
la chiesa si trova simbolicamente e spiritualmente unita al suo
Signore. Da ci6 appare chiaramente che non & pit possibile leg-
gere (o ri-leggere) e pensare (o ri-pensare) il Concilio Vaticano
11 sostituendo al szo metodo proprio quell’altro metodo e quel-
Ialtra forma di approccio, guarda caso proprio quella che il
Concilio ha voluto/dovuto superare.

Per specificare meglio questa idea vorrei proporre qui due
brevi esempi:

a) Sul piano del rapporto tra ragione e fede, & del tutto vero
che oggi un serio impegno di rimotivazione della ricerca raziona-
le sulla dicibilita-plausibilita della fede ha bisogno di nuovo slan-
cio. Ma ¢ anche necessario riconoscere che tale ripresa non pud
non far tesoro di una concezione di «ragione» che riscopra in
quali modi il simbolo, il rito, il linguaggio le «diano a pensarex»

' Anche da questo punto di vista, il rapporto tra I'«antropologia filoso-
fica e teologica» di GS e le «antropologie» dell’ascolto, del rito e della co-
munitd delle altre Costituzioni conciliari meriterebbe una sottolineatura piti
forte di quanto non si faccia solitamente.

FORTUNA E INCONVENIENTI DI UN'IDEA SORPRENDENTE 57

(P. Ricoeur). E importante che non si cada nella tentazione di una
riduzione dell’esperienza a un pensiero monologico e autosuffi-
ciente, che voglia decidere della questione antropologica senza
assumere su di sé il compito di percorrere le vze lunghe della pa-
rola autorevole, del simbolo rituale, del legame ecclesiale. Qui,
francamente, le scienze umane/naturali non sono solo «sospette»,
mentre & oltremodo sospetta I'intenzione di farne a meno.

b) Sul piano del rapporto con il mistero, credo che oggi una
metafisica dell’essere e una dogmatica del mistero debbano es-
sere bene intese. Se infatti noi volessimo premettere al concreto
rapporto con 'uomo una definizione metafisica o dogmatica in
termini di mistero, dovremmo tuttavia ricordare che proprio il
Concilio non fa altro che raccomandarci esplicitamente di co-
niugare e di declinare «mistero» non solo come enigma o come
segreto, € neppure come veritd da conoscere, ma come parola da
ascoltare e confessare, come sacramento da celebrare e a_cui par-
tecipare, come chresa da abitare ¢ da amare. Che cosa sono le
quattro Costituzioni conciliari se non la grande declinazione del
mistero non solo pit sul livello dottrinalistico e intellettualistico,
ma anche nella corporeita simbolica di un rito, nella tucida ob-
bedienza a una parola e nell’articolata forma di una relazione
testimoniale? Credo che se noi ci ostinassimo a voler premettere
al concilio Vaticano IT una definizione dottrinalistica di mistero,
non solo non saremmo piu capaci di ripensarlo davvero, ma ri-
schieremmo anche di credere noi (e di persuadere gli altri) che il
Concilio sia stato sostanzialmente superfluo. Cid accade non se-
condariamente proprio nella considerazione che riserviamo al-
I'impatto spirituale del rinnovamento liturgico.

2.3. Questione antropologica e questione spirituale: una riconci-
liazione conciliare ancora da promuovere

Se I’esito di questo mio breve percorso nel significato del
concilio Vaticano II & giunto a una sua conclusione, essa consi-
ste in una riformulazione della «questione antropologica» che

impegna I'universo dei saperi, onorando proprio cosi la metodo-
logia conciliare. E cid non & per caso. Proprio questo risponde a
una ragione profonda, che deve declinarsi in modo ricco e arti-
colato. E l'istanza insopprimibile a una «filosofia prima» che si
scopre promossa — e non minacciata — dall’esteriorita per perve-




58 CAPITOLO SECONDO

nire all’interiorita, dall’istituzione per raggiungere la spontanei-
ta, dalla grazia per riconoscersi dotata di liberta.

Questo oggi ha bisogno di una grande riscoperta del valore
delicato e vitale delle esteriorita autorevoli, del COrpo proprio e
del corpo prossimo. Per questo le scienze pit «aliene» si posso-
no scoprire non solo alleate, ma decisive per ricostruire non ar-
bitrariamente la trama del corpo praticante, del cuore confes-
sante e della ragione credente.

Tuttavia, questo prendere corpo simbolico-rituale, scritturi-
stico ed ecclesiale, non si identifica né con cio che & pubblico, né
con ci6 che & privato. E piuttosto la dimensione comunitaria e
intersoggettiva — piti che soggettiva ma anche piti che oggettiva —
a costituire qui il nuovo punto di partenza, anche per la «que-
stione antropologica» contemporanea, per ridimensionare |as-
solutismo sfigurante sia della liberta sentimentale, sia dell’auto-
rita politica, e per conseguire quell’autorevolezza sensata e libe-
rante che la fede non puo non custodire, con discrezione e direi
quasi con pudore.

Ma questa discrezione e questo pudore debbono restare il
frutto di una grande passione, che il ripensamento storico sa
davvero rimotivare e riattualizzare. Esattamente come accade in
quel passo del Diario di un curato di campagna di G. Bernanos,
quando il curato di Torcy ricorda nei confronti della Rerum No-
varum quello che noi possiamo ben dire, in conclusione, di tutto
il concilio Vaticano II:

Ricordati la storia! I nobili e i ricchi non ci hanno mai fatto paura
[...]. Oggidi, d'altronde, son questioni ben superate, tu non puoi
renderti conto [...]. Per esempio, la famosa enciclica di Leone
XIII, Rerwm Novarum: voi la leggete tranquillamente, coll’orlo
delle ciglia, come una qualunque pastorale di quaresima, Alla
sua epoca, piccolo mio, ci & parso di sentirci tremare la terra
sotto i piedi. Quale entusiasmo! [...] Quest'idea cosi semplice
che il lavoro non & una merce, sottoposta alla legge dell'offerta e
della domanda, che non si puo speculare sui salari, sulla vita degli
uomini come sul grano, lo zucchero o il caffé, metteva sottosopra
le coscienze, lo credi? "

" G. BERNANOS, Diario di un curaro di campagna, San Paolo, Cinisello B.
1997, 51. Per una brillante ripresa di questa citazione cfr. E. BenvENUTO, I/
lieto annuncio ai poveri, EDB, Bologna 1997,

FORTUNA E INCONVENIENTI DI UN'IDEA SORPRENDENTE 59

Solo finché saremo ancora capaci di sentire davvero «trema-
re la terra sotto i piedi» e di avvertire la «coscienza messa sotto-
sopra», potremo continuare a pensare significativamente il con-
cilio Vaticano II e il suo contributo alto e insuperato alla reim-
postazione della coscienza che la chiesa ha di sé, e anzitutto del
mistero grande che la istituisce in origine e la promuove nel
tempo, fedelmente e senza posa. Tale riconsiderazione costitui-
sce una conditio sine qua non della riflessione sulla spiritualita
liturgica postconciliare, come vedremo nel terzo e ultimo para-
grafo.

3. RIFORMA DEI RITI E VITA SPIRITUALE: UNA RILETTURA DELLA
QUESTIONE CIRCA LA «FORMA»

Un fine esegeta della spiritualita contemporanea ha afferma-
to una volta:

Vivere la spiritualita significa essere fenomenologi della realta,
altrimenti viviamo in un mondo di bugie, di luci illusorie 2.

Noi dovremmo cercare di seguirlo su questa strada, appli-
cando lo stesso metodo fenomenologico al rapporto tra «rifor-
ma» e «rito». In tale relazione, infatti, sembra nascondersi un
nodo importante per la «questione spirituale» contemporanea.

Puo sembrare, infatti, che il rapporto sia chiaramente defi-
nito dall’obiettivo fondamentale di una «riforma liturgica» inte-
sa secondo buon senso. Per essa si tratterebbe essenzialmente di
promuovere e difendere una grande riforma di riti. In questo
caso la riforma sarebbe un «dar forma» a riti diversi dai prece-
denti, recuperando una fedelta e una freschezza altrimenti inat-
tingibile.

Io credo invece che in questa rappresentazione che il buon
senso ci suggerisce, troppe cose vadano perdute, fino a incrinare
ogni possibile continuita tra ML e riforma liturgica. Se cambia—'
mo prospettiva, infatti, ecco che la Riforma ci appare legata ai
riti anche in modo diverso. Secondo tale relazione sarebbero i

2 E. SALMANN, [/ linguaggio e la comunicabilita dello «spirituale» oggi, in
IDEM, Presenza di Spirito. 1l cristianesimo come gesto e pensiero, Messaggero -
Abbazia di S. Giustina, Padova 2000, 473-481, qui 475.

?———

\ e



Y

—ﬁf—

60 CAPITOLO SECONDO

riti ad assicurare e a realizzare la riforma pit urgente. Riforma
sarebbe essenzialmente un «prender forma» della chiesa dalla
liturgia e il rito sarebbe piuttosto il soggetto che non Poggetto
di essa.

In questo caso, tuttavia, I'azione rituale sarebbe privata qua-
si totalmente della sua funzione di «rappresentazione esternas,
per assumere quella di fenomeno originario del rapporto alla
v_erité‘ Proprio a questo, tuttavia, noi non siamo ancora prepara-
ti, né teoricamente né praticamente. E questa & precisamente
oggi la nostra questione spirituale.

Per affrontarla bene, ci poniamo ora una domanda ardita,
ma necessaria: ci chiediamo quale sia il tratto caratteristico della
temperie spirituale contemporanea. Per rispondere a questo in-
terrogativo ci lasciamo brevemente suggerire alcune parole da
due interpretazioni particolarmente significative della spirituali-
ta odierna: la prima (di E. Salmann) risulta dotata di sguardo pit
fenomenologico e descrittivo, mentre I'altra (di P. Sequeri) offre
una visione piuttosto teologica e progettuale.

Entrambe perd hanno di mira il cosiddetto «cristiano comu-
ne», che non dovrebbe mai sfuggire allo sguardo di chi riflette
sulla spiritualita cristiana, anche se, proprio perché sta diretta-
mente sotto gli occhi, & forse il piu difficile da analizzare e da
comprendere davvero. Cio che accomuna le due letture — e che
mi pare oggi quasi un imperativo irrinunciabile - & una sorta di
spregiudicata fedelta al reale, che tenta faticosamente e lucida-
mente di evitare quelle ricostruzioni di comodo, quelle concilia-
zioni libresche o quegli aggiustamenti a priori e a tout prix, che
sono soltanto il frutto di un atteggiamento troppo ristretto e in-
sincero nei confronti della concreta realta dell’esperienza del-
'vomo odierno.

3.1. La vita come ascesi e/o come distacco (Salmann)

Sullo sfondo dell’affermazione gia citata, per cui «vivere la
spiritualita significa essere fenomenologi della realta, altrimenti
viviamo in un mondo di bugie, di luci illusories ', la realta con-
siderata dalla prima lettura & quella del trapasso culturale degli

" SALMANN, 1! linguaggio e la comunicabilits dello «spirituale» oggi, in
Presenza di Spirito, 475.

FORTUNA E INCONVENIENTI DI UN'IDEA SORPRENDENTE 61

ultimi trenta/quarant’anni, vissuto drammaticamente dalla chie-
sa cattolica. Questo contesto, di radicale trasformazione, offre
alcuni interessanti criteri di rilettura della condizione spirituale
contemporanea. Lo scoglio decisivo & per noi questo: «non riu-
sciamo piu a far funzionare la trasmissione tra fede e quotidia-
nita»!* e percio occorrerebbe quasi una riscrittura della storia
del sacro che ha attraversato 'anima della fede cristiana negli
ultimi quarant’anni. Eccone i quattro tratti pit salienti:

a) la svolta antiplatonica. 11 primato dell’unita sulla pluralita,
dello spirito sulla carne, della volonta e dell’ascesi sulle emozio-
ni, dell’eterno sul temporale, cede oggi il passo al suo opposto.
Questo comporta il venir meno dell’orizzonte della conversione,
per lasciar spazio alla celebrazione della banalita e della gioia di
vivere cosi come si €&, anche perché la vita si &€ molto allungata:
«in qualche modo anticipiamo gia nella nostra vita la vita eterna,
e percid 'orizzonte stesso della vita eterna & venuto meno»';

b) la svolta strutturale. Strettamente legata alla prima, questa
svolta riguarda il passaggio dall’attenzione per la «sostanza» al-
I’attenzione per la «relazione»: dal modo di vivere la gerarchia al
rapporto con l'eucaristia, la sfida fondamentale del mondo con-
temporaneo ¢ la rottura dell’unita in nome della pluralita;

c) la svolta ebraica. Lo stesso fenomeno si sperimenta grazie
al potente risorgere di un «pensiero neo-ebraico», di un ebrai-
smo secolarizzato, che impone la sua dialettica negativa in ogni
campo del sapere, che smonta ogni ricostruzione unitaria del
pensiero e del linguaggio e che & penetrato in ogni aspetto della
«cultura media» contemporanea;

d) la secolarizzazione trinitaria. Infine aleggia su tutto il dog-
ma del ’68: «tutti sono uguali e ognuno & qualcosa di particola-
re». In realta si tratta di una vera e propria secolarizzazione del
dogma trinitario applicato alla societa attuale e vissuto nel cuore
di ognuno come un’evidenza che dispensa dalla fede. Ma questo
passaggio troppo rapido tra Dio e I'uomo si rifrange immediata-
mente in un’«angelicazione» dell'uomo, che mina alla radice I’i-
dea stessa di «stato di vita», di determinazione della liberta e di

storia.

" Tz, 473.
" Tvi, 475.



ﬁf—_

62 CAPITOLO SECONDO

A ben vedere, ognuno di questi aspetti si presta a una dupli-
ce lettura, ossia a una deriva nostalgica, come se il contrario di
cio che viviamo fosse I'unico «puro cristianesimos possibile, op-
pure in una seria assunzione della «societa aperta» (vera o pre-
sunta) come luogo di esperienza cristiana. La cifra finale di que-
sta prima interpretazione lascia il dubbio che possa prevalere
soprattutto la prima ipotesi, che nella «mistica della distanzas
si colga una via d’uscita che rimane almeno problematica, per-
ché segnata da un eccesso di in-differenza e di «sprezzaturay, da
un non voler giudicare la storia che sconfina con la sua irrime-
diabile condanna.

3.2. La santa alleanza tra monastico e domestico (Sequeri)

La seconda prospettiva che consideriamo appare subito pre-
occupata di recuperare le condizioni per una convincente pro-
posta spirituale nel contesto post-moderno, ma indaga le cause
della crisi in un lasso di tempo pit cospicuo: non gli ultimi tren-
ta/quarant’anni, ma gli ultimi trecento o quattrocento. La prima
tesi da cui muove ¢ la seguente: «la nostra societa & culturalmen-
te priva di una teoria decente a proposito di quella costitutiva
dimensione dell'umano che & la vita dello spirito» ', Insomma il
mondo moderno, e non solo il recente «postmoderno», manca
di una pubblica legittimazione della coscienza credente, come
luogo proprio dello spirito. La sfera pubblica della modernita
civile sembra dover prescindere dalla dimensione spirituale, e
cio per due grandi motivi:

a) perché si tratta di una sfera rigorosamente privata, su cui
non ci si deve pronunciare;

b) perché ¢ connotata da opzioni di carattere ideologico,
morale e religioso, ¢ dunque radicalmente «sospettey,

Di qui il paradosso moderno: la spiritualiti non vive se non
in una dimensione piti che privata e interiore, ma, se lasciata alla
sola sfera privata, presto o tardi declina, svilisce e tramonta, Ep-
pure, nonostante questo, le evidenze moderne e postmoderne

" P. SEQUERI, La spiritualita del post-moderno, «Il Regno-Attualita» 18
(1998), 637-643, qui 638, 1l saggio & riapparso, con modifiche, in IDEM, Sen-
sibili allo spivite. Umanesimo religioso e ordine degli affetts, Glossa, Milano
2001, 3-44,

FORTUNA E INCONVENIENTI DI UN'IDEA SORPRENDENTE 63

possono cullarsi su falsi allori, poiché «il progressivo flib.b'assa-
mento della soglia di coinvolgimento delle istituzioni civili con
la qualita etica e I'identita spirituale pud essere propagandato
anche come un coefficiente assoluto di rispetto democratico e
di rigore deontologico»’.

Di qui la strana condizione postmoderna, di un rinascere
del religioso al di fuori di ogni significanza della fede. Come si
puo recuperare? «Qual ¢& il referente elementare e concreto
dell’esperienza spirituale, che sia riconoscibile dall’“io mini-
mo” del moderno citoyen come indice condivisibile della sua
esistenza?[...] Nella configurazione attuale della citta moderna,
'unica coscienza universalmente condivisibile dell’esperienza
spirituale & oggi iscritta nel circolo dell’emozione individuale e
del sentimento dell’amore» . Questi sono — volenti o nolenti —
i due livelli su cui si puo e si deve lavorare, almeno in tre di-
mensioni:

a) Sul piano storico — rifacendo il cammino a partire dai
concetti-chiave di fede fiduciale in Lutero e di amore puro in Fé-
nelon — si potrebbero capire meglio le istanze originarie e le
svolte traumatiche che hanno condotto all’zmpasse attuale; Pac-
centuazione dell’affetto-sentimento e dell’amore-emozione ha
fatto emergere da un lato la deriva soggettiva e «privatax» dellp
spirituale, ma dall’altro ha fatto arroccare lo spirituale «teologi-
co» su una sponda ontologico-oggettiva che non riesce piti a far-
si fenomeno né ad assumere il reale.

b) Sul piano teorico, proprio la riscoperta dell’ affectus fidei e
dell'amor Dei possono contribuire in modo fondamentale alla
costruzione di una teoria della coscienza credente che recuperi
la correlazione tra ontologico e fenomenologico, tra anima e cor-
po, tra intelletto e volonta.

¢) Quello che potremmo chiamare il «principio antignosti-
co» della spiritualita cristiana ha bisogno di coniugare il piu alto
profilo teologale con le figure pit quotidiane e «basse» dell’e-
sperienza ordinaria. Percid «nella situazione attuale sara difficile
che 'entusiasmo e la tenacia richiesti all'intelligenza della fede si
accendano motu proprio [...]. Il punto di accensione verra pro-

7 Tvi, 639,
¥ Tvi, 640,



64 CAPITOLO SECONDO

babilmente dalla disseminazione di una nwova santa alleanza fra
il principio monastico e il principio domestico della tradizione eri-
stiana»*°,

Se ¢ vero che «il piu elementare, nella forma cristiana, & an-
che il pit radicale»®, allora davvero la comuniti monastica e la
comunita domestica, nella loro differenza, istituendo un dialogo
pit profondo e continuo, potranno riconciliare il postmoderno
con la spiritualita cristiana. In entrambe queste figure della vita
cristiana, in fondo, funziona a meraviglia — quando funziona,
s'intende — proprio il coniugarsi di straordinario e ordinario, di
memorabile e quotidiano, di grazia e liberta.

3.3. Punti comuni, tesi di fondo e rapporto con la liturgia

Nella loro diversita, le due riletture considerate convergono
su alcuni punti significativi per la nostra prospettiva di recupero
della qualita teologica della spiritualita in contesto liturgico:

a) il quotidiano risulta «il» luogo per eccellenza della spiri-
tualita. In entrambe queste prospettive, pero, tale dimensione
assume quasi il ruolo di livello trainante, e ha bisogno di uno
«stile» (monastico e domestico) per esprimere cio che esperi-
menta e per sperimentare cié che esprime;

b) la fenomenologia appare lo strumento essenziale per non
far cadere la diagnosi e la terapia nel difetto intellettualistico o
gnostico che la minaccia: ogni spiritualita che guarda il quotidia-
no, il corpo, la sensibilita solo dall’alto non & ancora all'altezza
della propria pit autentica aspirazione spirituale;

c) nelle due interpretazioni la prospettiva appare certo
obiettivamente diversificata: mentre la prima sembra optare per
una sorta di «strategia dell’indifferenza», la seconda si orienta
per una rinascita di coinvolgimenti, che intrecci radicalmente la
Regula Benedicti e la Lettera a Diogneto, monachesimo e fami.
glia. In realtd, perd, anche alla prima lettura & sottesa la regola
benedettina, sebbene stia — per modo di dire — dietro la penna,
nella mano che scrive, pit che sul foglio su cui serive.

Va detto, tuttavia, che in queste presentazioni, la crisi spiri-
tuale corrisponde a una crisi di autorevolezza primaria dell’e-

" Ivi, 643,

2 Jpi, 643,

f——

FORTUNA E INCONVENIENTI DI UN'IDEA SORPRENDENTE 65

sperienza religiosa. Cio che 'di f:lgrnentare ¢ presente n;l «prin-
cipio monastico» e nel «principio domestico» costituisce una
solenne conferma di quella rottura delle alternative e rappre-
senta il prender figura di una «ragione modul'are» cl'}e dlscblq—
de regioni di esperienza né private né pubbhche, né esteriori,
né interiori, né pretese, né dovute. Monach’esnno' e famiglia,
lungi dal sequestrare, manifestano perd una d1r'n\ens1qne «dona-
ta» e «gratis data» che costituisce il punto pia d(f,hcato della
grande tradizione rituale della chiesa. Quando.la chle§a celebra,
esce dal sistema binario del mondo, ed entra in un sistema ter-
nario/trinitario che non squalifica la logica binaria, ma la 'rlleg-
ge e la trasfigura alla luce della sua origine e del suo compimen-
to. Ripresentando I’evento originario e anticipando la} sua pie-
nezza definitiva, la celebrazione rituale riporta proprio il quo-
tidiano in asse con se stesso, in qualche modo resta davvero
fedele «alla cosa stessa». '

Forse qui sta il punto piu delicato: la fede e la vita possono
comunicare solo se si accetta che il rito interrompa l’una'e 'l al-
tra, facendo irrompere il principio e la fine, di front'e a cui sia la
vita sia la fede conoscono appunto una trasformazione struttu-
rale. Ma le ragioni rituali di questa interruzione non S0N0 soltan-
to garantite dal contenuto cristologico, .pn'eum'mologlm, eccle-
siologico o trinitario, ma dalla forma di vita suanhco-'rlruala
di cui le scienze umane (dalla filologia tino all’etologia) ci posso-
no dare criteri di lettura sorprendentemente adeguat.i.a un du'-
plice compito, tanto delicato quanto urgente: quello di imzmagr-
nare una teologia che possa essere profonda senza dover trascurare
le superfici e quello di consentire un’esperienza che possa essere
spirituale senza dover trascurare i corpi.

4. CONCLUSIONI

La piccola dimostrazione che vorrei deriva}re da questo brf;—
ve sondaggio scopre come proprio la dimensione simbolico-ri-
tuale della vita cristiana costituisca il contesto pit adeguato per
I'incontro tra principio monastico e principio d\omestico, come
superamento di ogni clericalismo e come fedel'ta fenom’enologl-
ca alla corporeita del reale, ma senza la rinuncia a una r11§v\anz.a
pit che privata, anche se «meno che pubblica», dell’identita cri-



g\)

66 CAPITOLO SECONDO

stiana®. Per parlare con tutta la liberta necessaria, si dovrebbe
sottolineare anzitutto 'urgenza di «spoliticizzare» e «deprivatiz-
zare» la religione (cioé la spiritualita, la devozione, la preghiera,
ecc.), facendola uscire da quel «ghetto» in cui spesso tanto la
cultura secolare quanto la teologia tendono a relegarla®. 1l rico-
noscimento e la riconquista della rilevanza quotidiana dello spi-
rituale e della rilevanza spirituale del quotidiano nella mediazio-
ne rituale (prima che nella mediazione giuridico-disciplinare, o
dogmatico-morale) sarebbe allora il risultato della nostra indagi-
ne; ¢ tuttavia sorprendente e consolante scoprire che il Movi-
mento liturgico gia in quanto tale fosse nato proprio sotto que-
sta insegna e con questo obiettivo. Poiché, come dicevo all’ini-
zio, la liturgia nel XX secolo non & stata riscoperta «in sé», ma
solo in quanto primario «luogo di spiritualita cristiana». L'incro-
cio tra principio fenomenologico/monastico e principio agapi-
co/domestico, tra ascesi monastica e mistica dell’incontro non-
ché tra ascesi domestica e mistica monastica, sembrano riportare
sotto il fascio di luce dell’attualita le intuizioni piti profonde e
pit durature — nonostante la patina del tempo — che il ML aveva
scoperto, fatte sue e praticate con luminosa coerenza all’inizio
del XX secolo. ¥

E si dovra anche notare come la peculiarita pit tipica del
«metodo liturgico» sia rappresentata da questa riscoperta di
una logica pin originaria e pit definitiva, per raggiungere la qua-
le il liturgista di allora (ma con lui anche quello di oggi) deve
farsi aiutare da quelle «scienze umane», ossia da quella «antro-
pologia» che — per usare le parole iniziali di Merleau-Ponty — ci
consente di «ampliare la nostra ragione per renderla idonea a
comprendere ¢id che in noi e in altri precede e sopravanza la

' Cfr. G. Bonaccorso, Interioritd della mistica ed esteriorita del vito, in
Ipem (ed.), Mistica e ritualita: mondi inconciliabili?, Messaggero - Abbazia di
S. Giustina, Padova 1999, 143-163.

?* Se abbiamo parlato di una «santa alleanza» tra principio domestico e
principio monastico, dobbiamo anche sottolineare che essa verrebbe a con-
fliggere profondamente con la singolare e spregiudicata «intesa» tra istitu-
zionalismo ecclesiale e rilettura politica del cristianesimo in termini di «reli-
gione civile». Leggendo molti brani del recente libro a due mani di J. Rar.
ZINGER € M. PERA (Senza radici. Europa, relativisiio, cristianesimo, islam,
Mondadori, Milano 2004) vediamo largamente confermato questo nostro
timore.

=

FORTUNA. E INCONVENIENTI DI UN'IDEA SORPRENDENTE 67

ragione». Tale coscienza del registro simbolico-rituale & ancora
immatura nella chiesa, tanto in pratica quanto in teoria. E pen-
sare che essa non ¢ nulla di nuovo. Corrisponde anzi a cio che
gia la grande teologia classica intuiva bene come questione im-
portante: vi & un testo del giovane san Tommaso sul «modus
symbolicus», recentemente proposto in una bella rilettura® —
ossia una responsio in Scriptum super libros Sententiarum, prol.
q.1, a.5, ad 3um — con il quale vorrei concludere le mie parole:

Ad tertium dicendum quod, poetica scientia est de his quae
propter defectum veritatis non possunt a ratione capi; unde opor-
tet quod quasi quibusdam similitudinibus ratio seducatur: theo-
logia autem est de his quae sunt supra rationem; et ideo m.oa'm
symbolicus utrique communi est, cum neutra rationi proportione-
tur®,

Con maestria Tommaso indica la delicatezza di diversi regi-
stri e differenti mediazioni, di articolate stratificazioni e specifi-
che dimensioni, grazie alle quali la fatica razionale del concetto
viene delimitata — al di sotto e al di sopra — dal necessario ricor-
so al «modo simbolico», per il quale la strategia primaria non ¢
quella della rappresentazione ma della relazione, non ¢ quella
dell’autonomia del significato dal segno, ma quella della dipen-
denza del simbolo dal significante. E di tutto questo vive la litur-
gia in quanto poesia e azione, restando sempre qualcosa di meno
e qualcosa di pit di un'evidenza concettuale.

Allora noi oggi, come cristiani d'inizio XXT secolo, dovremo
fare allo stesso modo del ML e di questa lunga tradizione, pur
facendo — inevitabilmente, dato il mutare dei tempi e degli stru-
menti — anche in modo molto diverso da loro, sebbene nella loro
stessa profetica intenzione. E tutto cio sara necessario per servi-

2 Cfr. M.M. Rosst, La ragione in teologia: un domtinio condiviso? La
«sentenzay di san Tommaso, in T. Rosst (ed.), Figurae fidei. Strategie di ricerca
nel Medioevo - Studi 2003 dell’Istituto S. Tommaso, Angelicum University
Press, Roma 2004, 125-138.

* Singolare € la consonanza tra questo brano di Tommaso ¢ ]'i.cllca
espressa dall’esergo di Merleau-Ponty, per rispettare qualcosa .dm «if noi e
in altri precede e sopravanza la ragione», Ed & proprio questo iufra ¢ questo
supra quell’elemento originario ¢ definitivo che viene custodito da cio che ¢
pit semplice ed elementare — vorrei quasi dire «animale» — per poter essere
pitt radicale, come fa autorevolmente 'azione rituale.



l&

68 CAPITOLO SECONDO

re la causa di una spiritualita autenticamente liturgica e di una
liturgia autenticamente spirituale.

Ma ricordando sempre a noi stessi — con una buona dose di
realismo — che siamo soltanto la prima generazione a cimentarsi
nel reimparare strutturalmente la nuova teoria e 'antica prassi:
spiritualita liturgica e liturgia spirituale come profezia di riforma
ecclesiale, non senza dubbi e non senza cadute, com’¢ normale,

CaprrroLo TERZO

«INTELLECTUS FIDEI» E «INTELLECTUS RITUS»:
IL PROBLEMA DEL METODO IN TEOLOGIA
SACRAMENTARIA

Il pensiero che respinge pitl appassionatamente il proprio condi-
zionamento per amore dell’incondizionato, cade tanto pit incon-
sapevolmente, e quindi pil fatalmente, in balia del mondo.

(TH. W. ADORNO)'

La teologia dei sacramenti, come disciplina «classica» nell’u-
niverso del sapere teologico, pud sperare di avere un futuro dav-
vero significativo nel campo della «sacra doctrina» solo se riesce
ancora a proporre al nostro tempo un profilo del sacramento
che sappia comunicare integralmente, fedelmente ed efficace-
mente il depositum fidei: Vexpositio sacramenti, come abbiamo
gia visto, oggi puo essere compiuta adeguatamente soltanto in
un confronto interdisciplinare, imposto dalle difficolta di comu-
nicazione che incontra il discorso «classico» tradizionale. Cid
pone, in modo evidente, una «questione del metodo» che possa
pervenire a una nuova categorizzazione della teologia sacramen-
taris, che, come vedremo, colloca il sacramento ix genere ritus,
cosa che comporta un lavoro profondo di ricomprensione non
soltanto sul piano dei contenuti, ma anche, e forse soprattutto,
sul piano del mzetodo.

D’altra parte, il problema del metodo in teologia sacramen-
taria costituisce un problema nuovo a partire dall’emergere tar-
do-moderno della questione liturgica (= QL): il fatto che tale
«questione» venga ordinariamente disattesa — anche dagli stessi
«difensori» della Riforma e del «nuovo paradigmas» teologico e

" Minima moralia. Meditazioni della vita offesa, Einaudi, Torino 1979, §
153, 304.




ﬁ-——

70 CAPITOLO TERZO

pastorale che essa comporta’ — prova soltanto che essa & ben piu
radicale di quanto non si pensi e che permane nel profondo an-
cor oggi come una delle provocazioni piti urgenti per la coscien-
za cristiana e per la vita ecclesiale.

Una sua formulazione provvisoria potrebbe essere questa: la
QL riguarda il ruolo che le azioni simbolico-rituali svolgono per

I'identita ecclesiale come Tuogo di accoglimento della rivelazione
nella fede. Per affrontare tale questione in modo sufficientemen-
te ampio, e con tutto il rilievo del suo influsso sul metodo e sui
contenuti della teologia sacramentaria, vorrei descrivere un per-
corso che passa attraverso sei tappe: dopo aver definito meglio
la QL (1), e averne descritto la preistoria e la storia attraverso un
modello teorico (2) analizzo la teologia che risponde a tale que-
stione (3) e la recezione che il magistero ne propone durante il
XX secolo (4) per poi soffermarmi sulla tensione tra Riforma
(prima svolta antropologica) ¢ Formazione (seconda svolta an-
tropologica) (5) e considerarne gli effetti sul paradigma di teolo-
gia dei sacramenti che ne deriva (6), rileggendo tale paradigma
«nuovox» esemplificativamente su due livelli fondamentali: I'im-
patto sorprendente della nuova visione in termini di «partecipa-
zione attiva» e la nuova ermeneutica defla classica triade sacra-
mentale forma/materia/ministro. Da cié deriveranno infine (7-8)
una serie di aperture sulle «questioni aperte» che restano da af-
frontare nell’attuale fase teologica e pastorale.

1. LA «QUESTIONE LITURGICA»: METODI DI INDAGINE E MODELLI
DI RISPOSTA

Di fronte alla questione liturgica — ossia al porsi dei riti in
modo problematico all’interno della cultura e anche dell’espe-
rienza credente dell’Europa a partire dalla fine del 1700 - con
il XX secolo nasce una nuova forma di sapere, la Liturgiewissen-
schaft, che entra in profondo contrasto con il sapere sacramen-
tale classico, soprattutto a livello di #etodo’. 1l punto chiave del-

* Cfr. K. RicHTER, Nel nuovo paradigma. La liturgia e i sacraments, «Il
Regno-attualita» 7 (2005), 53-60.

> Un’ampia riflessione sulle implicazioni metodologiche del Movimento
liturgico per I'impostazione teologica troviamo in due articoli che stanno agli

B

JNTELLECTUS FIDEI» E JINTELLECTUS RITUS- 71

]a novita € costituito dalla necessita di ricostituire il presupposto
globale — il pensiero totale (Casel) e la forma di vita (Guardini) —
dell’esperienza sacramentale cristiana.

Cio comporta una nuova attenzione alle condizioni elemen-
tari di accesso all’esperienza sacramentale. Se consideriamo, gd
esempio, il volume di R. Guardini dedicato all’eucaristia*, notia-
mo che due terzi del volume sono dedicati all’«atteggiamento».
Questa ¢, per molti versi, un’autentica riformulazione del meto-
do teologico sacramentario.

" TI'modello del sapere sacramentale classico appare incapace
di mediare tale presupposto, non perché lo ignori, ma perché lq
da troppo per scontato. Puo permettersi di parlare in terrr_lini di
«segno» e di «causa» solo se puo ancora presupporre il «simbo-

& necessario ricorrere all’integrazione della teologia mediante di-
versi livelli di scienze «umane»: dalla storia e filologia (agli inizi)
all’antropologia e sociologia (non molto dopo). Il Movimento
liturgico manifesta precisamente questa tendenza ad affrontare
la QL sul piano teorico e pratico, secondo uno stile che muta
secondo tre periodi/stili fondamentali: dapprima e per lungo
tempo quello della presupposizione, poi quello della rimozione/
sovradeterminazione, infine quello della reintegrazione. Questi
treTg?éHHTMicuno un particolare rapporto che si stabilisce
tra riflessione teologica ed esperienza simbolico-rituale del culto.
Se una lunga stagione — che potremmo stabilire con un termine
ante quem, ossia la Rivoluzione francese — ha potuto semplice-
mente e ovviamente presupporre tale base esperienziale in modo
noR problematico, una stagione successiva — che corrisponde al-
la tarda modernita dell’Europa postrivoluzionaria — ha potuto o

inizi e alla fine del XX secolo: R. GuarDINt, Ueber die systematische Methode
in der Liturgiewissenschaft, «Jahrbuch fiir Liturgiewissenschaft» 1 (1921),
97-108; R. MESSNER, Was #st systematische Litugiewissenschaft? Ein Entwurf
in sieben Thesen, «Archiv fiir Liturgiewissenschaft» 40 (1998), 257-274. Per'
entrambi gli autori, la «questione liturgica» comporta una ridefiniziqn¢ degli
equilibri tra storia e sistematica, fuori da ogni possibile contrapposizione o
alternativa, Per una ripresa complessiva del tema cfr, H, HopING - B. JEGGLE-
Merz (edd.), Liturgische Theologie. Augaben systematischer Liturgiewissen-
schaft, Schoningh, Paderborn 2004,

* Cfr. R. GuArDINI, I/ testamento di Gesa, Vita e Pensiero, Milano 1993
(ed. orig. 1939).



72 CAPITOLO TERZO

rimuovere tale presupposto rituale dal cuore del lavoro teologi-
co, relegandolo a livello di semplice «conseguenza», o sovrade-
terminatrlo, escludendo di poter giungere'a una qualsiasi apertu-
ra teologica. Si & caduti cosi o in una sacramentaria senza base
rituale gj;]ﬂg__ﬂ&hc)aaﬂa_ﬁluam senza sporgenza teologica,
II ML, per procedere a una reintegrazione di tale base simboli-
co-rituale nel fondamento della fede, ha dovuto procedere a un
profondo ripensamento del metodo teologico, superando sia la
«prima» ingenuita non piu possibile del periodo della presuppo-
sizione, sia il doppio errore del razionalismo e dell'immanenti-
smo, tipico dello stile che rimuove e/o sovradetermina il rito. E
evidente che la «questione liturgica» non riguarda semplicemen-
te il ruolo della liturgia nella vita della chiesa, ma tocca il cuore
stesso dell’autocoscienza teologica e dell’identita ecclesiale.

2. PREISTORIA E STORIA DELLA «&QUESTIONE LITURGICA»

La stessa formulazione di questo importante programma di
lavoro — pur non manifestando esplicitamente una tesi — adom-
bra tuttavia in modo non troppo equivoco una delle possibili
soluzioni della «questione liturgica». Sembrerebbe infatti che la
successione «paratattica» di «grazia, sacramentalita, sacramenti»
lasci intendere come acquisito il fondamentale capovolgimento
della successione tradizionale «sacramenti, sacramentalita, gra-
zia». Ossia che 'ordo idearum dell’esposizione scolastica del
rapporto tra grazia e sacramenti non abbia bisogno di confron-
tarsi con un ordo rerum capovolto, in cui si passa dal sacramento
alla grazia. Nel mondo moderno, tuttavia — e questo & un pro-
blema non dappoco e forse & addirittura i/ problema —, 'ordine
proposto dal nostro titolo pretende di essere sostitutivo dell’espe-
rienza liturgico-sacramentale, che riduce a mero linguaggio
espressivo. Questo a me pare il suo profilo nello stesso tempo
piu istruttivo e piu insoddisfacente. Per questo ritengo che tale
modo di interpretare I'interesse per 'azione simbolico-rituale in
continuita con i modelli di «sacramentaria analogica» manifesti
un piccolo e grande fraintendimento della «questione liturgicax»
stessa, nonché della sua portata metodologica per il lavoro teo-
logico del XX secolo.

?—7—4'

JINTELLECTUS FIDEL: E INTELLECTUS RITUS» 73

In altri termini, mi pare che si rimanga al di fuori della «que-
stione liturgica» e non se ne colga fino in fondo tutta la forza
riformatrice e riformulatrice, se si aggiunge anche il riferimento
al «rito» in una successione che contempla tutti i tentativi di
«estensione» del concetto di sacramento. In verita a me parreb-
be che lo specifico del lavoro del Movimento liturgico sia stato
propriamente non quello di aggiungere un’ulteriore risposta alla
domanda di estensione del concetto di sacramento, ma piuttosto
quello di mzutare la domanda stessa, per cogliere invece un rap-
porto tra teologia e liturgia che, nella sistematica precedente,
restava sostanzialmente impensato (e forse impensabile)’.

Un exemplum significativo di questo «punto cieco» dell’im-
postazione sistematica mi pare possa essere costituito dal princi-
pio tomista della «liberta di Dio circa i sacramenti» («Deus non
alligavit sacramentis virtutem suam») per come appare e per co-
me diviene «principio fondamentale» della sacramentaria rahne-
riana®. La grande virti e il piccolo vizio di questa teoria mostra-
no bene il rischio implicito in ogni tentativo di riflessione siste-
matica che non consideri come fondamentale la mediazione
corporea e sensibile dell’azione simbolico-rituale. Lesito di «ri-
mozione» non riesce a essere controllato e finisce per compro-
mettere tutto 'impianto della visione sacramentale proposta,
pur con tutto il suo indiscutibile fascino’.

" D'altra parte questa constatazione vale quasi per ogni rappresentante
storico del ML: i fraitendimenti cui sono stati sottaposti M. Festugiére, O,
Casel, R. Guardini e anche C. Vagaggini riguardano, essenzialmente, la forza
di yn pensiero che muta la questione teologica (avendo percepito fino in
fondo la «questione liturgicas) e che invece si pretende di recepire come se
la domanda restasse sempre la medesima, Evidentemente questa non & mai
soltanto «acqua passata», ma resta una possibilita anche della nostra epoca.

¢ Qui non posso allegare tutte le argomentazioni necessarie. Rimando al
dibattito attestato dalle seguenti pubblicazioni: A, GRLLO, «Kar! Rabner
versus Karl Rabner?». La prima ¢ la seconda svolta antropologica, in ]. Die
scoLL (ed.), «lmaginer la théologie catholigues, permanence et trausforma-
tions de la foi en attendant Jésus-Christ, Mélanges offerts & Ghislain Lafont
(Studia Anselmiana, 129), Centro Studi S. Anselmo, Roma 2000, 101-122; C.
ScorDATO, recensione ad A, Grillo, Introduzione alla teologia liturgica, in
«Ho Theologos» 17 (1999), 138-144. F. NasINI, «Deus virtutem suam non
allegabit sacramentis». Antichita e modernitd di un noto principio sacramen-
tale, in «Quaderni di Scienze Religiose» 15 (2006), 66-90.

7 In tal senso — ed entro i limiti di un confronto serrato con singole



.

74 CAPITOLO TERZO

3. LA TEOLOGIA CHE RISPONDE ALLA «QUESTIONE LITURGICA»

Potremmo dire che la teologia, quando comincia davvero a
rispondere alla QL, assume la prospettiva della «reintegraziones
del rito nel fondamento della fede, superando sia le figure della
presupposizione sia le due vie di fuga della rimozione e della
sovradeterminazione. Questa & la storia della grande stagione
liturgico-sacramentale che va dagli anni 20 agli anni *70 del
XX secolo. Essa & composta dalle grandi teorie di autori piti noti
e meno noti, tutti accomunati dalla coscienza dell’insufficienza
del sapere tradizionale circa i sacramenti. Forse oggi ¢ utile tor-
nare soprattutto alle figure di secondo piano o agli scritti meno
noti dei teologi piti famosi. Questi autori di secondo piano e
questi scritti meno conosciuti, infatti, sono pitl interessanti per-
ché lavorano per una risposta alla QL che prescinde dalla «Ri-
forma» e puntano tutto sulla possibilita di una nuova iniziazio-
ne/formazione mediante i riti. In tal modo, essi sono costretti a
lavorare sul piano di un’intersezione tra «azione umana» e
«azione divina», senza potersi troppo comodamente rifugiare in
una logica «puramente teologica», che pure minaccia dall’inter-
no pitt di una teoria liturgica. '

Cid comporta, per la teologia dei sacramenti, una profonda
trasformazione: essa porta la teologia a occuparsi non soltanto
dell’invisibile, ma anche del visibile. In cid essa non smentisce
affatto 'ambizione cristologica e pneumatologica che animava
Casel o Guardini. Soltanto rinuncia a una fondazione che sca-
valchi fin dal principio la mediazione corporea della grazia. Pro-
prio a questo livello — ossia su come intendere la mediazione sen-
za cadere nella logica dello strumento e della mera funzione —

affermazioni e senza la pretesa di trarne a mia volta alcuna regola generale —
mi pare si possa dire che un certo abito e andamento «sistematico» della
teologia, cadendo in forme di rimozione, contribuisce a generare un effetto
di immunizzazione dall’esperienza che impedisce di fare i conti con i proble-
mi e quindi anche con le loro soluzioni. Una tale osservazione, d’altra parte,
pud essere fatta di ogni metodo tealogico, quando si pone a un livello supe-
riore all'oggetto, finendo per interporsi strutturalmente tra il soggetto e 'og-
getto. Cosa che capita tanto al sistematico quanto al liturgista, quando ad
esempio assume il «dato storico o testuales non come una mediazione tra le
tante, ma quasi come un idolo, cui tutto viene sostanzialmente sacrificato.

INTELLECTUS FIDEL. E {NTELLECTUS RITUS- 75

si tratta di valorizzare fino in fondo la novita che il ML costitui-
sce per il sapere sacramentale.

A tale proposito vorrei segnalare la singolare posizione su
cui oggi ¢ assestata una parte non secondaria della coscienza
ecclesiale a proposito della cosiddetta «questione della linguas:
la lingua non ¢ soltanto né lo strumento per esprimere idee teo-
logiche, né la forma espressiva di un contenuto dogmatico, né la
condizione di una comprensione comune estesa a tutti, ma &
parte costitutiva dell’esperienza credente. L'universalita in que-
sto modello non ¢ garantita se non nominalisticamente da una
sola lingua «morta», ma solo dall'insuperabile pluralita delle lin-
gue vive®, In tal senso, il ML recepisce la «svolta linguistica»
proprio nella misura in cui esce da una logica soltanto strumen-
tale di comprensione del linguaggio rispetto al pensiero. Ma il
superamento di questo intellettualismo classico comporta un ri-
pensamento profondo della funzione di mediazione che riveste
'espressione/esperienza del linguaggio.

4. LA RECEZIONE MAGISTERIALE DELLA «KQUESTIONE LITURGICA»

La recezione del magistero del ML da parte del Magistero
della chiesa ¢ un fenomeno allo stesso tempo complesso e linea-
re. Potremmo dire che il ML comincia a partire dalle aperture di
Pio X — 0 almeno cosi hanno contribuito a rileggerlo Beauduin e
Rousseau —, ma ben presto si colloca in funzione dinamica e fino
a Mediator Dei costituisce un’elaborazione originale e audace
della coscienza ecclesiale circa i riti. Proviamo a schizzarne bre-
vegente un profilo cronologico per sommi capi:

a) Prima fase del ML. Fino a MD, ossia all’incirca fino al
1947, il ML si occupa essenzialmente di ripensare il ruolo della
liturgia nell’atto di fede, ponendo solo secondariamente o mar-
ginalmente la questione della Riforma dei riti. Il ML non ¢ perd
neppure una variante della devotio moderna, interessata soltanto
a ridurre la liturgia a esercizio di pieta personale. E vero piutto-

® Sotto questo profilo, veramente l'universalita che il latino sarebbe in
grado di assicurare assomiglia molto alla «pace perpetuas, che certo & sicura
e durevole, ma purtroppo ¢ senza vita.



76 CAPITOLO TERZO

sto che esso intuisce come la QL possa essere risolta solo attra-
verso una profonda modificazione degli stili spirituali degli ulti-
mi secoli. La prima fase del ML ha dunque per obiettivo prima-
tio di recuperare il valore fondamentale del rito per la spiritua-

lita cristiana, ponendolo come fattore di trasformazione della

8 e, Y R —— s - . ; T
stessa spiritualitda e non come riconduzione della liturgia alle

modalita spirituali del tempo,
 b) Seconda fase del ML. A partire dalla fine degli anni 40,
/6 dopo MD, il Magistero manifesta un atteggiamento progressiva-
' mente «interessato» verso la liturgia, assumendo in proprio il
compito di riforma, da intendersi pero semplicemente come

b
| jL ,f)( quello strumento che possa rendere possibile una partecipaziong
?\;t \‘r,r

attiva di tutto il corpo ecclesiale alla celebrazione del mistero va-
‘t’-'*. squale. Dal 1947 al 1987, allincirca per un quarantennio, noi
J¥ Lo assistiamo a una progressiva traduzione del ML in RL, con lo
WJ‘ sbloccarsi di tante situazioni critiche, ma con il sorgere anche
N di tanti nuovi blocchi, Nasce qui la tendenza/tentazione a esau-
rire tutta la risposta alla QL in un ML tradotto integralmente

nello strumento di una RL.

a}f". c) Terza fase del ML Tnfine, dopo il primo completamento
del complesso percorso della Riforma, il com pito della «inizia-
zione/formazione» costituisce, anche per il Magistero, il nuovo
fronte problematico, non senza scivolamenti nostalgici potenzia-
li o reali. Ci si rende conto che, per rispondere alla QL il ML

non puo esaurirsi in una «riforma dellatto» se non riesce a pro-
urre una «riforma dall’attos.

La QL produce, in altri termini, ¢re fasi del ML che vanno
accuratamente distinte e nella terza delle quali si colloca anche
questa nostra riflessione. Il superamento della categoria di ML
declinata soltanto «al passato» e risolta nel concilio/riforma co-
stituisce una risorsa preziosa per la teologia liturgico-sacramen-
tale contemporanea. Io credo che solo la coscienza di apparte-
nere - noi e il nostro tempo — a una «terza fase» del ML possa

dare alla chiesa di oggi la forza di affrontare le 'nuovéﬁarnande,

'y senza cadere nella tentazione o di un tradizionalismo sostanzial-

mente disperato o del progressismo presuntuoso e senza memo-

A ria. E non dimentichiamo mai che il contrario della speranza
non ¢ solo la disperazione ma anche la presunzione.

— Se nella prima fase del ML (che va da Pio X a Pio XII), Io

slancio e il silenzio che si estende dal 1903 2 Mediator De: segna-

JINTELLECTUS FIDEI» E JNTELLECTUS RITUS» 77

lano I'entusiasmo e il disagio d'i un «cantiere aperto», irto di dlfj
ficolta, attraversato da polemiche che §cand}spon9 quasi ogni
decennio e che contliappongono soggetti, ordini religiosi e visio-
i iche classiche e nuove, .

p te—()lr?eglla seconda fase del ML (da Pio XII. a Gipvanm Pgolo
II), sembra prevalere una graduaht':i progressiva di interventi au-
torevoli, capaci di toccare tutto lumversq lltqrglco cristiano,
adattandolo, riducendolo, riorientandolo, rlmo’tlvgndolo, ripen-
sandolo. Solo qui, in questo clima che supera I'orizzonte gh unla
sola generazione, e che quin_di mette 'iilla prova la memoria e da}
speranza, 'audacia e la pazienza, pud nascere la tent_azlm[}_e i
intendere la Riforma come unica soluzione della questione litur-
gica; solo qui, quando ci si trova a meta del guadot si comincia a
guardare la sponda da cui si & partiti con nostalgia e la sponda
verso cui si € diretti con disillusa amarezza. ‘ ’

— Cosi, nella terza fase del ML (da Giovanni Paolq IT all’av-
venire), 'incertezza tra una Riforma da attuare ¢ una leorrng da
riformare pud pervenire a una nuova lugdlta, per quanto fat1co:
sa e complessa: ossia alla coscienza che il compito del ML non ¢
affatto concluso, che la RL ¢ stata una sua produzione necessa-
ria, ma non sufficiente a dare risposta al problema da cui esso ¢
nato. Nasce cosl la prospettiva di una nuova fa'se\ del ML, il cui
centro non sia piu l'atto riformatore — che gia vi & stato — e nep-
pure la sua attuazione — che € in corso — ma la r_Irlatura.zmne.:_(il
una coscienza della «fontalita ecclesiale» d.el.]'z'lzu.mc ]1turg1_ga.
che rende necessaria una formazione e un’iniziazione al rito e
mediante il rito.

—

5. “PROSPETTIVE TEORICHE E SOLUZIONI PASTORALL: RIFORMA LI
TURGICA E/O FORMAZIONE LITURGICA PER LA SOLUZIONE DEL.
LA QUESTIONE LITURGICA

Possiamo desumere una prima conclusione dal nostro per-

corso: anche la temperie teologica contemporanea conferma una

C grande differenza teorica all’'interno della storia della teologl‘a
liturgico-sacramentale recente. Al tema'della leorma., come ri-
medio alla QL mediante la trasformazione che la cbze'm fa deiz

suot ritz, si é affiancato sempre piu il tema della Formazllone/Im-‘
ziazione, come rimedio alla QL mediante la trasformazione che i



78 CAPITOLO TERZO

riti fanno della chiesa, Ciod & accaduto parallelamente al definirs;
di un duplice profilo (con aspetti talora antitetici) della «svolta
antropologica» in teologia. La mossa teorica importante, a mio
avviso, consiste oggi nell’uscire dall’alternativa che colloca il M.
— come svolta teologica — in alternativa alla «svolta antropologi-
ca» che ha caratterizzato || XX secolo. Balthasar, Kunzler (e
qualcosa anche del Ratzinger anni ’80-'90) Iasciano intendere
una tale ricostruzione della vicenda del ML. A me pare pit utile
procedere diversamente, ossia non sdoppiando il ML rispetto a
una svolta antropologica monolitica, ma articolando la Syolss
Antropologica (= SA) in una prima e in una seconda modalita,
rispetto a cui poter tecuperare un’unitarieta articolata del ML,

La correlazione tra Riforma liturgica e prima svolta antropo-
logica, Formazione liturgica e seconda svolta antropologica costi-
tuisce un criterio ermeneutico per la delucidazione del nostro
tempo, come anche per il superamento dj quelle «sacche/sec-
che» nostalgiche, che costituiscono ancora oggi — anche a livelli
gerarchici insospettabilmente altj e autorevoli — una forma di
risposta (scomposta o vana quanto si vuole) ma che segnala co-
munque un problema obiettivamente rilevante.

Potremmo formulare meglio il problema in questo modo: la
nostra appartenenza alla terza fase del ML, pone in luce un’evi-
denza nuova. La Riforma liturgica, che pure & stata necessaria
alla soluzione della QL, non ¢ lo strumento sufficiente per pre-
disporre la soluzione stessa. Cio tuttavia non ¢ affatto una smen-
tita del ML, bensi proprio uno dei suoi frutti pitl preziosi. Per
coglierne 'eredita e per esserne all’altezza, dovremmo ricordare
che «una liturgia per 'uvomo» e «un uomo per la liturgia» pro-
cedono di pari passo per almeno quarant’anni agli inizi del ML ¢
che il ressourcement di cui abbiamo bisogno oggi necessita di
una profonda ripresa di questo equilibrio originario.

6. IL METODO DELLA TEOLOGIA SACRAMENTARIA IN RAPPORTO

ALLA QL: 1L «NUOVO PARADIGMA» E LE SUE PERSISTENTI
DIFFICOLTA

In un quadro storico e teorico cosi delineato, la teologia sa-
cramentatia ~ quando reagisce a questa evoluzione liturgica —
elabora un sostanziale mutamento df paradigma. Al centro di tale

—

JINTELLECTUS FIDEI. E JINTELLECTUS RITUS 79

modello sta la nuova nozione di partecipazione attiva, chic !?:j(.il-
fica profondamente ‘lo stile del sapere s.acral_l'lenrla_le_, ecclesiale ¢
spirituale. Non stupisce che negli ulti_m:_ anni, tutti i ll)roggtri pit
o meno velati e piti 0 meno autorevoli di «riforma della u[r?rma?
abbiano tentato di recuperare terreno e consenso proprio su]
piano di una tanto implicita quanto ‘Ins.uj_hosa riproposizione de_
modello «preconciliare» di «partecipazione dei fedeli» (e qui,
sia detto per inciso, non si da un’interpretazmm‘f tedelp d_c:l\ con-
cilio Vaticano II se non si riesce a vgdere la <<dlscont1‘nu1ta‘» in-
terna alla tradizione occidentale!), ijrovponenfio oggi esphcug—
mente il modello di «partecipazione dei fcc'leh» precedcntg ri-
spetto a quello di SC, si ottiene l’effettg (_Jl‘ rendere s?mphce-
mente superflua I'esigenza di riforma dei riti, ch{f: non é altro —
almeno in origine — che la forma concreta con cui poter consen-
tire a tutti di «partecipare» all’azione ntuale'comu.ne, | 1dea.ele-
mentare che in ogni celebrazione della ch}esa si tratta di un
«unico atto» cui, a diverso titolo, tutti partecipano radicalmente,
appunto «celebrandolo». . o= .

Al termine del percorso troviamo un esito sxgr‘nﬁcanw? ed
esemplare: il triplice concetto di materia, forma, ministro viene
trasformato profondamente nel passaggio c_lz_al paradlgmq scola-
stico-medievale al paradigma liturgico conciliare, come via mac-
stra per explicatio sacramenti nel contesto ﬂt%L{ale. Nessuno puju
qui dubitare delle conseguenze ecclesiali ¢ spxrlruall' che una tale
modificazione di prospettiva comporta per la coscienza di fede
contemporanea. Facciamone qui di seguito una breve conside-
razione schematica: . ) _

a) Sul piano della forma si é passati dalla formula, alla forma
verbale, alla forma rituale. Ci6 significa che, pur mantenendo il
corfeetto di «formax, cio che si intende oggi — pur non smenten-
do l'esigenza di cogliere un elemento essenziale e radicale al cen-
tro del sacramento — consiste in un atto di concretezza che sa
inquadrare tale elemento minimale e autorevole nel suo contesto
«verbale» (come insieme di tutte le parole che la liturgia prevede
intorno alla formula) e nel suo contesto «rituales (come insieme
di tutta la comunicazione non-verbale che sta intorno alle parole
del rito). Si potra trovare la formula come formula soltanto at-
traversando tutta la forma rituale e verbale del sacramento. Cid
modifica potentemente I'equilibrio das'sico tra necessita e solen-
nita, tra minimo indispensabile ¢ massimo gratuito.




[

80 CAPITOLO TERZO

b) Sul piano della mzateria, si & passati dalla materia fisica (su
cui viene detta la formula, alla materia storica che interviene al-
I'interno di tutta la comunicazione verbale), fino alla materia
simbolica (per accedere alla quale si deve far riferimento alla
sensibilita corporea attivata dalla non-verbalita rituale, con tutto
il suo linguaggio elementare, del simbolo e della metafora, del-
’analogia e della dossologia). Anche qui, alla salvaguardia della
materia «fisica» si sostituisce — anzitutto — la possibilita di poter
incontrare la materia storico-simbolica. Cosi, se per la tradizione
occidentale, la difesa del primo livello assicura quasi automati-
camente la presenza del secondo e del terzo, una diversa tradi-
zione culturale puo vedere interrotta la comunicazione proprio
da un’improvvida prevalenza esclusiva del primo livello sopra (e
talvolta contro) gli altri due.

c) Sul piano del ministro, si & passati dall’'unico ministro del
sacramento (identificato con colui che ¢ autorizzato a pronun-
ciare la formula sulla materia), alla scoperta della pluralita di
ministeri in una pluralita di prese di parola nel rito (corrispon-
dente alla scoperta della forma verbale pit ampia della formula),
fino alla ministerialita complessa della celebrazione comunitaria
sotto la presidenza di un ministero particolare, che non esauri-
sce, ma anzi sollecita I'articolazione ministeriale dell’ecclesia
(che si commisura alla coscienza di una forma rituale complessi-
va della celebrazione sacramentale).

Questa breve rilettura della triade «forma, materia e mini-
stro» puo ricostruire adeguatamente 1’orizzonte del ripensamen-
to sacramentale ed ecclesiale cui € chiamata lattuale fase di de-
clinazione del concetto di «liturgia partecipata» come obiettivo
ultimo e portante della Riforma liturgica. La forma di tale parte-
cipazione alla liturgia deve riscoprirsi rituale, la materia si ride-
finisce anzitutto come storico-simbolica e il ministro si pone co-
me costitutivamente plurale e articolato, strutturalmente comu-
nitario, che trova nella «presidenza» un primato a favore (e mai
contro) I'articolazione ministeriale di tutta la chiesa. Se cio &
chiaro, & evidente che '«assemblea celebrante» non & una mi-
naccia, ma una garanzia del ministero ordinato, anzi potremmo
dire il suo vero scopo.

»

«NTELLECTUS FIDEI- E INTELLECTUS RITUS~ 81

7. IL CONTESTO CULTURALE ED ECCLESTALE DELLA QUESTIONE
LITURGICA

Il nostro lavoro di ricostruzione di quella che potremmo
chiamare «ragione sacramentale integrale» resta dunque tutt’al-
tro che facile. Le resistenze e le «scorciatoie» impraticabili — ma
apparentemente risolutive — continuano a tentare, tanto la teoria
sacramentale quanto la prassi pastorale.

Scontiamo, anzitutto, un errore di prospettiva che risulta pe-
ricolosissimo, poiché rischia di svuotare di senso ogni revisione
del metodo e del percorso teologico circa i sacramenti. Vorrei
provare a formulare tale rischio con 'aiuto di un autore italiano
che ha scritto di recente un volumetto gustoso sui nuovi «mass
media», nel quale tuttavia si ragiona acutamente di ontologia®.
Egli scrive con ragione che «per essere relativisti in etica, occor-
re essere realisti in ontologia» .

A me sembra che per la teologia sacramentaria recente valga
anche, e forse soprattutto, il principio capovolto. Ossia si deve
riconoscere che «per essere realisti in etica, spesso accade di es-
sere relativisti in ontologia».

Che cosa intendo dire? Mi pare che oggi si manifestino an-
cora grandi problemi ad ammettere che 'azione rituale sia dav-
vero originaria per il significato teologico del sacramento, poiché
ci pare che in questo modo si relativizzerebbe il dono divino
della grazia a un agire umano, si farebbe dipendere la teologia
da un’antropologia, si farebbe delle «scienze umane» un criterio
troppo forte di accesso alla ragione teologica, si impedirebbe
alla purezza teologica di farsi valere in modo diretto e immedia-
to. In realta, pur sussistendo certamente anche pericoli di que-
sto genere, vorrei rilevare con tutta la forza necessaria che in tal
modo noi corriamo un rischio almeno altrettanto grave (se non
ancora piu insidioso, come ritengo): ossia quello di non com-
prendere che, assolutizzando la struttura formale del significato
teologico, rendiamo di fatto semplicemente relativo, accessorio,
dispensabile il significante, 'azione rituale in quanto tale.

Richiamare il pericolo di questo doppio relativismo possibile

% Mi riferisco a M. FErraRiS, Dove se:? Ontologia del telefonino (Tasca-
bili Bompiani. Saggi, 315), Bompiani, Milano 2005.
® Tvi, 199.




&

Y

82 CAPITOLO TERZO

(e, ahimé, troppo spesso reale) non ¢& soltanto un riferimento pit
o meno azzecato all’attualita culturale, ma riproduce credo ab-
bastanza fedelmente una questione che riguarda anche la condi-
zione ecclesiale e pastorale del nostro tempo.

In effetti, negli ultimi anni abbiamo assistito, quasi in paral-
lelo, a due fenomeni che tra loro manifestano piu di una tensio-
ne. Da un lato si & avuto un grande ripensamento teorico del-
I'esperienza liturgico-sacramentale, secondo moduli concettuali
nuovi, in continuita con il lavoro di scavo che era stato inaugu-
rato all’inizio del XX secolo dal Movimento liturgico; d’altra
parte, si ¢ manifestato pure un parziale regresso nelle afferma-
zioni magisteriali, in particolare su quel nucleo teorico e prati-
co che ¢ rappresentato dal concetto di partecipazione attiva''.
Che i sacramenti abbiano a che fare — strutturalmente e non
accessoriamente — con 1’azione rituale dovrebbe emergere pro-
prio dalla chiarificazione di questo concetto-chiave. Dovrebbe
anche essere chiaro che tutta la Riforma liturgica non ¢ altro
che lo strumento per realizzare pienamente questa actuosa par-
ticipatio in tutto il corpo ecclesiale'?. Da questo plesso proble-
matico scaturiscono le questioni che ora mi accingo a presenta-
re brevemente. ‘

8. LE QUESTIONI APERTE NEL RAPPORTO TRA QUESTIONE LITURGICA
E TEOLOGIA DEI SACRAMENTI

Mi pare che emergano guattro aspett: sui quali sarebbe oppor-
tuno soffermare la nostra attenzione conclusiva, onde trarre mo-

" Per un approfondimento della questione intorno ai documenti Eccle-
sia de Eucharistia e Redemptionis Sacramentum rimando ad A. GriLLo, Co-
munita dal rito. I presupposti teorici e culturali di una teologia dell’assemblea
celebrante, in G. CAVAGNOLI (ed.), L'assemblea liturgica, Messaggero - Abba-
zia di S. Giustina, Padova 2005, 175-214.

12 Sorprendentemente, sembra che una parte del magistero recente, di
fronte alla questione liturgica, prenda una scorciatoia del tutto improvvida:
ossia anziché proseguire nella prospettiva di una «partecipazione attiva» resa
possibile dalla riforma liturgica, sembra voler ritornare al concetto pre-con-
ciliare di partecipazione (formulato esemplarmente da Mediator Dei), ren-
dendo cosi automaticamente superflua la riforma e ripristinando d’un colpo
una logica soltanto devozionale del culto.

r

JNTELLECTUS FIDEI» E JNTELLECTUS RITUS- 83

tivi di riflessione e di ripensamento circa il modo di comprendere
e di spiegare i sacramenti in quanto strutturalmente comprensibi-
li soltanto nell’ambito della «azione simbolico-rituale».

8.1. La forma liturgica del contenuto sacramentale: il «genus ritus»

Come si & osservato giustamente in uno studio importante
sulla tradizione liturgica recente”, con il concetto di «forma» ¢
emerso all’'inizio del 900 un concetto ##ovo con cui compren-
dere tutta la liturgia cristiana e quindi anche 1 sacramenti:

Con il concetto di «forma» era entrata nel dialogo teologico una
categoria sconosciuta la cui dinamica riformatrice era innegabile.
Anzi si puo dire che lz liturgia in senso moderno é nata con la
scoperta di questa categoria. Solo cosi si era scoperto il campo
specifico della liturgia nei confronti della dogmatica e del diritto
canonico di modo che qui si affrontavano la teologia e una rifor-
ma fondata teologicamente senza che la dogmatica venisse chia-
mata direttamente in gioco™.

Qui ci interessa il termine formza. J. Ratzinger ha ragione nel
segnalarne 'importanza per la teologia dell’ultimo secolo e il va-
lore fondante una nuova «competenza teologica» come quella
della Liturgiewissenschaft. Cid nondimeno, dobbiamo anche
chiarire come questo concetto non sia soltanto e semplicemente
un concetto teologico. In esso si esprime anche I'esigenza di una
nuova percezione dell’esperienza umana come tale, e non a caso
I'insistenza sulla «forma di vita» rappresenta un esito comune sia
della riflessione della filosofia fenomenologica (il tardo Husserl),
sia della svolta linguistica (il secondo Wittgenstein). Ora, tutto
questo godifica profondamente il metodo e lo stile con cui com-
prendere ed esporre il significato del sacramento in quanto tale.

8.2. L'arduo passaggio da «segno-causa» a «simbolo-rito»

Nella cultura teologica contemporanea il corpo é divenuto
un tema non soltanto del «contenuto» dell’eucaristia, ma anche
della sua «forma». Ne deriva cosi la necessita di mediare tra il

¥ J. RATZINGER, Forma e contenuto della celebrazione eucaristica, in IDEM,
La festa della fede. Saggi di teologia liturgica (= Gia e non ancora, 196), Jaca
Book, Milano 1984, 33-48.

Y Ivi, 34, il corsivo € mio.




84 CAPITOLO TERZO

corpo come «tema» ¢ il corpo come «presupposto» della fede,
tra corpo come culmen del sacramento, e corpo come foxs dello
stesso sacramento. In altri termini, vorrei dire che la teologia
dell’ultimo secolo ha gradualmente fatto emergere, soprattutto
in ambito sacramentale, un nuovo tema che coinvolge diretta-
mente la teologia fondamentale, sebbene si presenti a tutta pri-
ma come una dimensione quasi secondaria e comunque «secon-
da» nella sua teologia. Si tratta del fenomeno per cui il «simbo-
lo» e il «rito» sono diventati gradualmente il «genere» del
sacramento, e percio all’'inizio hanno inteso contestare la tradi-
zione teorica del «segno» e della «causa», ma da ultimo hanno
invece contribuito a reimpostare la riflessione complessiva sul
sacramento non solo sul piano ontologico, ma anche nei suoi
esiti pastorali e spirituali”. Un esito liturgico, pastorale, spiritua-
le e politico del sacramento rappresenta dunque una delle novita
di maggior rilievo della teologia tra meta "800 e fine '900, e non &
difficile pensare che altrettanto importante si rivelera questa
tendenza per l'inizio del prossimo millennio.

8.3. Le tre dimensioni dell’esperienza sacramentale

Risulta oggi molto importante distinguere bene fra tre diver-
se dimensioni di approccio e di considerazione del sacramento, che
stanno scritte nella nostra storia comune, si influenzano a vicen-
da e delle quali dobbiamo saper dar conto quando affrontiamo
una questione come quella del ruolo dell’azione nella struttura
del sacramento. Queste dimensioni sono diverse, talora alterna-
tive e spesso perd si sovrappongono e prevaricano le une sulle
altre. Proviamo a considerarle brevemente nella loro singolarita
e in special modo per la particolare esperienza del tempo che esse
ci consentono di vivere.

a) La dimensione spirituale-personale (soggettiva).

La prima dimensione che vorrei considerare ¢ legata all’e-
sperienza che il soggetto ecclesiale (laico, prete o monaco) ha
del sacramento, ad esempio dell’eucaristia. Il tempo del soggetto
— tempo tutto suo, tempo da usare bene, da dedicare, da sacrifi-

> Assai significativo & il bilancio di questo dibattito che emerge dal vo-
lume di A.N. TerRIN (ed.), Liturgia e incarnazione (Caro Salutis Cardo. Con-
tributi, 14), Messaggero - Abbazia di S. Giustina, Padova 1997.

| 7

.

NTELLECTUS FIDED> E INTELLECTUS RITUS» 85

care — si plasma in un’adesione tendenzialmente estensibile ad
libitum rispetto all’eucaristia (adorata o celebrata, partecipata
sacramentalmente o spiritualmente). E chiaro, tuttavia, che qui
la totalizzazione del tempo (la tensione all’adorazione perpetua
o alla celebrazione ripetuta e continua) deriva sostanzialmente
da un evidente fenomeno di assimilazione del tempo eucarisiico
al tempo soggettivo. La pretesa di una sintonia della celebrazione
al tempo soggettivo (cosa mai del tutto priva di fondamento,
s'intende, ma estremamente pericolosa se assolutizzata) porta a
un’inevitabile deriva che la comprende anzitutto come esercizio,
ascest, compito. E tempo «investito» e «quantitativamente calco-
labile», dal quale si pretende — sotto sotto — una resa. Esso ¢
piuttosto tempo del «labora» o dello «stude» che non tempo
dell’«orax».

b) La dimensione dogmatico-disciplinare (oggettiva).

Una delle ultime parole che abbiamo usato nel punto prece-
dente — quella di comzpito — ci introduce anche alla seconda gran-
de esperienza dell’eucaristia, che potremmo chiamare dogmzati-
co-disciplinare. Qui I'eucaristia & presa di mira e considerata co-
me 7stituzione, come istituto giuridico, come struttura ecclesiale,
come proposizione di veritd, che impegna oggettivamente il sin-
golo e che si pone (o meglio si /#pone) con un tempo oggettivo,
omogeneo, quasi inesorabile, rispetto alla temporalita del sog-
getto. Posta I'oggettivita della forma, della materia, del ministro
competente, ogni condizione temporale e spaziale, ogni caratte-
re contingente dell’azione risulta risucchiato in un’atemporalita
insignificante. Se nel primo modello che abbiamo considerato,
la temporalita soggettiva finiva con il risucchiare ogni tempo del
sacramento, ora in questo secondo caso & il tempo oggettivo del
rito a ridurre ad adiaphoron il tempo del soggetto. In questa vi-
sione il tempo o & imposto oppure & irrilevante, ma comunque
sottoposto anche in questo caso a una «contabilita», a una «re-
sa».

c) La dimensione simbolico-rituale (intersoggettiva).

Tuttavia, accanto a questi due versanti — pur cosi diversi tra
loro e perd anche cosi simili nelle conseguenze — esiste anche
un’importantissima dimensione simbolico-rituale del sacramen-
to. Essa affonda la sua verita nell’'irriducibilita del sacramento
allo spazio-tempo comune. Vi & dimensione celebrativa in quan-
to venga assunta la sua simbolicita rituale come una diversa espe-



&>

86 CAPITOLO TERZO

rienza dello spazio e del tempo. Questo & dovuto essenzialmente
alla fuoriuscita dell’esperienza credente da una logica della con-
trapposizione tra soggetto e oggetto'’, tra tempo soggettivo-libe-
ro e tempo oggettivo-imposto, dando figura a una dimensione
dell'intersoggettivo che non pud mai essere ricondotta a un tem-
po come «continuum omogeneo». La rottura di questo conts-
nuum € la caratteristica di questa prospettiva di esperienza del
sacramento. Il suo «sempre» non € mai riducibile a «ripetizione
quotidiana», bensi comporta una chiara assunzione dello statuto
simbolico-rituale, come modalita elementare dell’esperienza di
Dio e dell'uomo.

Nessuno dei tre aspetti che abbiamo considerato ¢ privo di
qualche buon fondamento, s’intende. Ma cio che deve sorpren-
derci ¢ come, nell'inevitabile sovrapposizione di queste espe-
rienze, si siano creati scompensi, abusi e gravi sfigurazioni del-
esperienza integrale del sacramento. Lalleanza segreta tra le
prime due esperienze (soggettiva e oggettiva), quasi affermando
la reciproca pretesa che 'una sia interlocutrice dell’altra, di fatto
ottiene l'effetto di spiazzare la terza esperienza, fino a renderla
invisibile e letteralmente invivibile. Il dramma della nostra con-
dizione ecclesiale e sacramentale & proptio questa pericolosissi-
ma equiparazione tra invisibile e invivibile. Tuttavia, dovremmo
capire che ¢ proprio I'esperienza celebrativa ~ intersoggettiva —
a costituire lo sfondo concreto su cui poi sono possibili le utili
astrazioni personal-soggettive e giuridico-oggettive. Ma un sa-
cramento ridotto a dialettica soggettiva/oggettiva (a rapporto
tra diritti e doveri) risulta senzpre soggettivamente desiderato o
oggettivamente obbligante proprio per non essere mai comunita-
riamente celebrato. Cosl si crea una strana combinazione tra un
obbligo oggettivo di celebrazione continua del sacramento e I’i-
deale soggettivo di comunione (soltanto) spirituale. Il soggetto
non sa che farsene dell’oggetto, e, viceversa, 'oggetto, una volta
posto, letteralmente prescinde dal soggetto. E questa reciproca
esclusione del soggetto per 'oggetto e dell’oggetto per il sogget-
to sembrano alimentare le pretese minimali di una decente espe-
rienza sacramentale. A cid deve essere aggiunto un fatto ulterio-

** Cfr. G. BONACCORSO, Celebrare la salvexza. Lineament: di liturgia, Mes-
saggero - Abbazia di S. Giustina, Padova 2003, 19-26.

[

JINTELLECTUS FIDEI- E INTELLECTUS RITUS- 87

re, di estremo rilievo per la prassi come per la tt'.ol.ngizf della h
turgia. E ciog il fatto che la coscienza della «partecipazione atti-
va» nelle aspirazioni fondamentali e decisive che I'hanno carat-
terizzata paiono portare a una nuova profondita — fino quasi a
una sostanziale trasfigurazione e trasmutazione — i tre concetti
cardine con cui erano stati intesi per quasi un millennio i sacra-
menti: ossai la forma, la materia e il ministro. Ricapitoliamo bre-
vemente la loro trasformazione consequenziale:

— forma viene ad assumere una progtessione di senso in cui
all'identificazione con la formula (dell’'atto), si sostituisce una
forma verbale anaforica (dell’azione di grazie) che infine giunge
alla forma rituale (verbale e non verbale) dell'intera celebrazione;

— materia viene invece ad assumere una rilettura in cui alla
materia fisica (su cui & detta la formula) viene a sostituirsi la 7za-
teria stovica (dell’azione di grazie) del sacramento fino ad arriva-
re alla materia simbolica della celebrazione;

— ministro (dellatto) viene a portare il significato anzitutto
del soggetto singolare titolare della formula sulla materia, cui si
sostituisce una coralita ecclesiale prima soltanto smputata for-
malmente, e poi anche agita e celebrata in modo partecipato e
articolato, come il rito plenario prevede.

Alla luce di questo articolato ragionamento, la riscoperta del
sacramento come «azione simbolico-rituale» individua un livello
piti profondo della comunicazione ecclesiale, chc; fonda e strut-
tura le pur insuperabili forme del sapere oggetgvo—dl.sqphnare
(giuridico-dogmatico) e soggettivo-personale (etico-spirituale).

‘ .
8.4. Una concezione non strumentale dell’azione pastorale

Infine, lintelligenza del sacramento — se non pud prescinde-
re dal suo concreto «darsi in un’azione celebrativa» — presuppo-
ne una nuova impostazione del rapporto tra «pastorale».e «si-
stematica», superando le facili funzionalizzazioni dell’azlong a
semplice strumento della teoria. Cid significa anche, necessaria-
mente, il valore costitutivo e originario dell’azione pastorale per
il sapere teologico. Cio, evidentemente, modifica piti di una pro-
spettiva di impostazione del lavoro teologico basato su una pre-
sunta «autosufficienza sistematica», identificata con un’«assenza
di presupposti» (la barthiana Vorasusetzungslosigkeit) e con una
«purezza» che confina sempre pericolosamente con una dispe-



88 CAPITOLO TERZO

rata presunzione di autosufficienza’. Ritenere, come spesso si
continua a fare, che gli argomenti teologici siano «a priori» ri-
spetto alla cura pastorale determina una prospettiva fuorviante e
astratta nella coscienza cristiana, soprattutto per coloro che nel-
la comunita sono chiamati a presiedere e a guidare.

Un particolare riflesso di tale questione ¢ emerso dal dibat-
tito recente, ad esempio quando si & richiamata la necessita di
riprendere un’adeguata «fondazione biblica dell’agire rituale»,
con una specifica ricerca sulle azioni rituali secondo il NT. In
realta, pur con tutta la necessaria attenzione per questo corno
del problema, altrettanto necessaria risulterebbe oggi una reim-
postazione della questione, che mirasse a tematizzare quanto la
lettura della Scrittura non soltanto «fondi», come ¢ giusto, una
prassi rituale, ma anche dipenda essenzialmente da una compe-
tenza sulla «cosa» maturata nell'azione rituale'. Potremmo quasi
dire che nel NT possiamo trovare soltanto cié che in qualche
modo sentiamo che ci riguarda profondamente. Ogni analfabe-
tismo rituale si traduce, prima o poi, in una lettura della pagina
sacra che non riesce pitl a emanciparsi da questa precompren-
sione esistenzialmente consolidata. Sarebbe quindi ingenuo con-
tinuare a pensare la «istituzione» del sacramento secondo uno
schema nello stesso tempo troppo positivistico e troppo raziona-
listico. E tuttavia uno stile diverso e pit feriale non sara facile da
conseguire.

Senza trascurare il fatto che tale risultato sara possibile sol-
tanto se la teologia del sacramento sapra ritrovare I'azione sim-
bolico-rituale non fuori, ma dentro di sé, riuscendo cosi a rileg-
gere sorprendentemente «se stessa come un’altras.

" Mi pare che si muovano consapevolmente verso il superamento di
questo limite i saggl contenuti nei seguenti volumi della recente riflessione
liturgica austro-tedesca: W. BacHier - R. Pacix - A, Reprensacer (Hg.),
Pins Parsch in der liturgiewissenschaftlichen Rezeption, Klosterneuburger
Symposion 2004, Echter, Wiirzburg 2005; H. HopinG - B, JEGGLE-MEzZ
(edd,), Liturgische Theologie. Aufoaben systematischer Liturgiewissenschaft,
Schoningh, Paderborn 2004,

" Molto buone, a questo proposito, sono le pagine intense di L.-M.
Coawver, Della mediazione, Quattro studi di teologia sacramentaria forda-
mentale (Fides Quaerens Intellectum. Lectiones Vagagginianae, 1), Cittadel-
la - Pontificio Ateneo S, Anselmo, Assisi - Roma 2006.

»

SECONDA PARTE

DELLA INIZIAZIONE CRISTTIANA

PreELUDIO

In questa seconda parte vorrei affrontare la nuova compren-
sione dei sacramenti del battesimo, della cresima e dell’eucaristia
sotto la categoria generale di «iniziazione cristiana». Di fatto que-
sto sviluppo concettuale rappresenta una delle novita piu rilevan-
ti della nuova stagione teologica e pastorale, anche se la logica di
una tale novita spesso tende a essere sottovalutata o ignorata ad-
dirittura. Si tratta, in effetti, di una potente ripresa di un’idea
della chiesa antica, ma non assente né irrilevante nella tradizione
scolastica e tridentina. E stato proprio Trento a stabilire infatti —
non senza tutta la forza del caso — che i sette sacramenti non
possono essere considerati tutti uniformemente di «pari dignita».
Occorre pertanto arrivare a superare I'idea che il settenario sia
costituito dalla somma di sette unita uguali: esso scaturisce inve-
ce da un centro (i due sacramenta maiora pit la cresima) intorno
a cui ruotano i sacramenti di guarigione e i sacramenti del servi-
zio. Questo «centrox» costituisce il cuore della vita cristiana, il
punto di partenza e il punto di arrivo di tutta ’azione della chie-
sa. Come ¢é evidente, la riconsiderazione di questo «centro» ne-
cessita di due momenti: la riscrittura della teologia dell’iniziazio-
ne e 'adeguamento — di riflesso — della teologia della guarigione
e del servizio. Il primo momento, del quale si occupa questa par-
te, si divide a sua volta in due fasi: dapprima si considera il con-
cetto generale di «iniziazione cristiana» (c. 4) per poi esaminare
la celebrazione eucaristica come vertice e punto di arrivo di tale
processo rituale iniziatico (c. 5) arrivando a una conclusione sulla
nozione di «sacrificio» (c. 6), per concludere con una rilettura
dell’eucaristia come «pasto» (c. 7): questi ultimi due concetti di
sacrificio e di pasto risultano pienamente applicabili all’eucaristia
solo quando essa venga effettivamente compresa «in genere ri-
tus»: il che non é affatto semplice né scontato.




[ &

CapitoLo QUARTO

LA NUOVA CATEGORIA DI INIZIAZIONE
E LA RISCRITTURA DELLA TEOLOGIA
BATTESIMALE E CRISMALE

In fondo ci sono solo due possibilita di incontrare Gesu: I'uomo
deve morire, o altrimenti 'uomo uccide Gesu.

(D. BONHOEFFER)'

La teologia del battesimo e della cresima — e con essa I'im-
postazione dell’intera teologia sacramentaria — nel quadro del-
P'attuale organizzazione e articolazione degli studi teologici, co-
stituisce I’ambito di una riflessione in grande movimento, il cui
statuto ha maturato profonde trasformazioni e risente del nuovo
interesse che la sacramentaria ha promosso (e subito) nei con-
fronti della vivace irruzione della «nuova» disciplina liturgica
negli ultimi cinquant’anni.

Questo fatto, effettivamente, ha portato la teologia dei sacra-
menti a quella considerazione che potremmo vedere ben sinte-
tizzata nel confronto tra cid che G. Colombo diceva a meta degli
anni '70, nel suo classico contributo su «dove andasse (allora) la
teologia dei sacramenti»? e cid che lo stesso autore, a distanza di
quasi venticinque anni, invece ammetteva — in tutt’altro orizzon-
te — nella prefazione al bel lavoro di A. Bozzolo, quando diceva
che la questione (della teologia dei sacramenti) & passata dai teo-
logi sistematici ai liturgisti’,

' D. BONHOEFFER, Cristologia («Giornale di teologia», 154), Queriniana,
Brescia 1984, 15.

? Cfr. G. CoLomBo, Dove va la teologia sacramentaria?, «La Scuola cat-
tolicas» 102 (1974), 673-717.

? Cfr. la Prefazione di G. Colombo (5-8) al volume di A. Bozzoro, La
teologia sacramentaria dopo Rabner. Il dibattito e i problemi (Biblioteca di




=

—7

——

~

92 CAPITOLO QUARTO

Di fatto, perod, questa affermazione considera rilevante non
semplicemente il contributo obiettivo che molti liturgisti hanno
dato al rinnovamento della teologia del battesimo e in generale
dell’iniziazione cristiana e dei sacramenti tutti, ma soprattutto il
cambiamento di prospettiva e di problematica che tale ottica ha
imposto al dibattito teologico. Cié non accade casualmente: lo
spostamento di attenzione sul concetto generale di «iniziazione
cristiana» non rappresenta tanto |'emergere di una nuova esi-
genza pastorale e catechetica di «preparazione» al sacramento,
quanto piuttosto una nuova forma di comprensione del ruolo
(misterico e iniziatico) con cui il rito sacramentale media I'ap-
partenenza e I'identita ecclesiale®.

Questo ¢ tema strettamente teorico — anzi della piti profonda
e fondamentale teoria — che merita di essere considerato nella
sua articolazione, anche per i riflessi che fa cadere sul piano del-
I'insegnamento e della formazione accademica. Per questo vorrei
brevemente presentare la questione teologica del battesimo e del-

la cresima su due livelli: anzitutto presentando il «testo» del bat-.

tesimo/cresima, collocandolo perd nel suo «pre-testo», nel suo
«con-testo» e infine nel suo «meta-testo». Ognuna di queste mie

consideérazioni sard seguita da alcune esemplificazioni piu diret-

tamente didattiche, volte a mostrare pregi e difetti della forma-
zione teologica ai sacramenti del nostro attuale quadro culturale.

1. PRE-TESTO: OSSIA IL RAPPORTO TRA SACRAMENTO ED ESPE-
RIENZA

1.1, Una scissione tra battesimo ed esperienza

Il nostro interesse per il sacramento del battesimo appare in

Scienze Religiose, 151) LAS, Roma 1999.

4 Cfr. P. Caspant, La pertinenza teologica della nozione di iniziazione cri-
stiana (Dissertatio. Series Mediolanensis, 7), Glossa, Milano 1999 e inoltre
AAVV,, Il battesimo dei bambini. Questioni teologiche e strategie pastoralr,
Glossa, Milano 1999. Per un'interessante lettura dell’iniziazione cristiana in
termini di «accoglienza», con un’originale mediazione tra categorie sistema-
tiche, liturgiche e pastorali, cfr. C. Scoroaro, L'accoglienza nel RICA. Per
una interpretazione teologica, in AANV., L'accoglienza nella comunitd eccle-
siale, Il Rica a vent'anni dalla promulgazione, Edi Oftes, Palermo 1993, 177-
211.

LA NUOVA CATEGORIA DI INIZIAZIONE 93

qualche modo compreso come radicalmente «scisso» dall’espe-
rienza concreta. Il senso piu urgente di questo paradosso consi-
ste nel fatto che la celebrazione del (proprio) battesimo e I’espe-
rienza del (proprio) battesimo risultano nettamente divise e di-
staccate, quasi assunte nella «necessita» di un tale distacco.

Questo non € un problema dappoco, e la teologia non do-
vrebbe ulteriormente sottovalutarlo. Spesso essa si limita ad af-
fermare — ed € gia gran cosa — che noi facciamo una teologia del
battesimo come se battezzassimo solo adulti, e in pratica conti-
nuiamo a battezzare solo bambini. Per cui la teologia non rispec-
chia la prassi e la prassi non ¢ affatto illuminata dalla teoria.

" In questo ambito, la questione dél pedobattesimo é davvero
centrale, anche se non riguarda affatto la possibilita e la legitti-
mita di battezzare anche neonati, ma soltanto le conseguenze
errate che derivano — impercettibilmente ma infallibilmente -
da una condotta di per sé non solo legittima, ma persino racco-
mandabile.

Resta vero, d’altronde, che occorre ancora legare a questa_
prassi legittima del pedobattesimo un duplice movimento di rin-
novamento teologico e pastorale, che si muova essenzialmente in
due direzioni: 4 T

a) si tratta anzitutto di cambiare la domanda di fondo con
cui viene richiesto il battesimo del bambino appena nato. Non &
pitt il caso di assecondare una teologia solo pessimista e solo 77
negativo, secondo la quale la domanda di fondo di coloro che
chiedono il battesimo del bambino potrebbe (o dovrebbe) esse-
re; «e se il bimbo dovesse morire?». E ovvio che la risposta a una
tale domanda non pud che essere la raccomandazione del batte-
simo quam celerrime. E invece il caso di promuovere una do-
manda del sacramento che sorga da una sua efficacia «per la
vita» e non «per la morte»! Dovrebbe potersi avvalorare la pro-
spettiva per cui i genitori chiedono il battesimo del loro figlio,
anche se appena nato, per rispondere alla domanda: «e se do-
vesse vivere?». Tale domanda — come ¢ evidente — presuppone un
orizzonte di iniziazione gia compiuta e per questo risulta oggi ol-
tremodo impegnativa;

b) ma questa domanda autentica del sacramento che ¢ zanua
sacramentorum, principio e inaugurazione di tutti gli altri sacra-
menti, pud sorgere soltanto in una chiesa in cui si sia affrontato
seriamente il problema — tutt’altro che semplice — di che cosa




~——
2y

~ seconda svolta antropologica’. Se & vero che il senso teologico’

94 CAPITOLO QUARTO

significa per la chiesa «generarealla fede». Anche qui, come ap-
pare evidente, 'esperienza della fede e l'esperienza del battesi-
mo non possono essere déplacé; occorre riconciliare profonda-
mente i due atti, almeno nella forma nobile e antica — ma spesso
anche nominalistica e fittizia — con cui i genitori, i padrini e la
chiesa tutta compie l'atto di fede in persona pueri.

1.2. Conseguenze didattiche e formative

Sul piano dell’insegnamento, questo primo ordine di consi-
derazioni comporta una nuova forma di attenzione alla relazione
tra diversi livelli dell'indagine teologica. In particolare prevede
che sia rivisto il ruolo della Serittura, della Tradizione, della sto-
ria della prassi liturgica, della spiritualita in cui il battesimo «ac-
cade» come evento sacramentale. Cio determina, ai diversi livelli
di impatto di queste discipline, una nuova attenzione al fenome-
no dell'evento celebrativo. — T

Una teologia dogmatica «autosufficiente», che all'inizio del
XX secolo sembrava forse 'unica possibilita di salvezza per il
discorso teologico — nella comune vicenda cattolica e protestan-
te di reazione all’episodio modernistico-liberale — oggi appare
sostanzialmente incapace di rispondere davvero alla prima e alla

del sacramento & indeducibile dalla somma delle sue condizioni
antropologiche, & altrettanto vero che esso si da soltanto all'in-
terno di esse ¢ le assume pienamente”.

Pertanto una ricoxuciliazione tra battesinio ed esperienza signi-
fica che l'esperienza della fede e I'esperienza del rito battesimale
non possono essere radicalmente separati «per principio», se

P A, GRULO, Partive dall'vomo o dalla Rivelazione?, in A, GRILLO -

|| M. Perront - PR, Tracan (edd.), Corse di teologia sacramentaria, val. 1,

|
|
|

(ueriniana, Brescia 2000, 143-170, La discussione del rapporto tra «pri-
may» e «seconda» svolta antropologica si trova approfondita anche in IbEM,
Karl Rabner versus Karl Rabner? La «prima» ¢ la «seconday svolta antropolo-
gica, in J. DriscoL (ed.), «Imaginer lu théologie catholigues, permanence et
transformations de la foi en attendant Jésus-Christ, Mélanges offerts 4 Ghi-
slain Lafont (Studia Anselmiana, 129), Centro Studi S. Anselmo, Roma 2000,
101-122.

& Qfr. S. UsBiALL Il sacramento cristiano, in AANV., Celebrare il mistero di

o

Cristo. Manuale di liturgia, vol. TI, CL.V. - Ed. Liturgiche, Roma 1996, 13-28.

s

LA NUOVA CATEGORIA DI INIZIAZIONE 95

non avvalorando una sostanziale rimozione del rito Yal fonda-
mento della fede, cosa che impedisce non solo la_comprensione,
ma ogni forma di esperienza del sacramento stesso.

2. TESTO: OSSIA IL BATTESIMO IN RAPPORTO ALLA FEDE

2.1. Il rapporto tra sacramento e fede =~

Se il nostro «testo» & il «sacramento del battesimo», dobbia-
mo considerare accuratamente la validita dell’espressione tradi-
zionale che abbiamo assunto come titolo. Percio la questione del
battesimo si deve oggi articolare su due livelli da distinguersi
con precisione:

a) come sacramento della fede, esso rinvia a una sacramenta-
lita della fede che si esplica anzitutto nella vita eucaristica. Ma il
battesimo oggi incontra un «problema» proprio con 'essere il
sacramento in cui pit facilmente la dimensione simbolico-rituale
si lascia ridurre a «fede». Come sacramento, esso si riduce es-
senzialmente alla fede, salvo che poi la fede, in certo modo, si
riduce a sua VQlta ad aver ricevuto il sacramento (o i sacramenti)
e poco pit. Questa impasse non & poco imbarazzante, poiché
crea facilmente un circolo vizioso nella prassi e un esubero di
retorica nella teoria;

b) come sacramento della fede, esso rinvia perd anche all’«e-
sperienza» della fede. Non credo che si possa facilmente aggira-
re questo secondo ostacolo. Con tutta la riscoperta liturgica e
iniziatica, & proprio questa «esperienza» a essere in questione.
Sta di fatto, comunque, che tale esperienza — assolutamente ne-
cessaria — & ordinariamente proposta e condotta in forma ritua-
le, nel linguaggio e nella forma del rito. Purtroppo questo ¢ un
punto estremamente fragile nella coscienza teologica ed eccle-
siale contemporanea. La concezione fragile del rito’ ci impedi-
sce spesso di accedere correttamente a tale livello.

7 Per lo svolgimento di interessanti considerazioni a proposito di questo
«limite» del rapporto moderno con il rito cfr. G. Busant, La rilettura del
«Rito di iniziazione cristiana degli adulti» a confronto con il postmoderno, in
AA V., Iniziazione cristiana degli adulti oggi, C.L.V. - Ed. Liturgiche, Roma
1998, 213-235.



96 CAPITOLO QUARTO

2.2. Conseguenze didattiche e formative

Sul piano della formazione mi pare che la risposta a questa
difficolta del «testo battesimale» sia stata storicamente I'elabora-
zione di un sapere liturgico accanto a (e talora al posto di) un
sapere sistematico intorno al battesimo e in generale ai sacra-
menti. Potremmo quasi dire che la «nascita della liturgia nel
XX secolo» ha rappresentato il modo pit clamoroso (e in certo
modo anche il pit fortunato) di affrontare la crisi di rapporto tra
fede e sacramento®.

Dovremmo qui parlare della pretesa/presunzione/illusione/
buon diritto della liturgia come autentica risposta a questa crisi
di evidenza dei riti nel fondamento della fede. Non credo che si
possa evitare di porre — per il battesimo come per gli altri sacra-
menti — la questione della legittimita di una risposta «liturgica»
alla crisi teologica dei sacramenti tra XIX e XX secolo. Di fatto
la nuova disciplina («scienza o teologia liturgica») ha vantato la
pretesa di riportare su un piano diverso il sapere teologico sui
sacramenti.

Forse oggi non & piu tanto chiaro il senso dell’operazione
teologica che il Movimento liturgico ha portato (come «soffio
dello Spirito») all’'interno del discorso teologico del secolo ap-
pena chiuso. Forse anche la vicenda del concilio Vaticano II e
della Riforma liturgica conseguente ha offuscato una parte delle
cose «effettivamente dette» dal ML e che oggi sono meno evi-
denti di settant’anni fa, ma sicuramente non meno urgenti di
allora®. In particolare mi sembra si debbano ricordare almeno
due elementi:

a) il ML ha voluto elaborare un mzetodo teologico che fosse
alternativo sia al metodo sistematico classico sia al metodo stori-
co. Il «ritorno alle fonti» che ha caratterizzato profondamente il
sorgere di un sapere liturgico non si riduce affatto in un ritorno

¢ Per un’indagine su questo intreccio originario tra sapere liturgico e
sapere sistematico cfr. A, GRILLO, Introduzione alla teologia liturgica. Approc-
cio teorico alla liturgia e ai sacramenti cristiani (Caro Salutis Cardo. Sussidi,
3), Messaggero, Padova 1999.

? Su questo specifico «recupero» cfr. le lucide pagine di L.-M. CHAUVET,
La liturgie demain: essai de prospective, in P. DE CLECK (ed.), La liturgie lien
théologique, Beauchesne, Paris 1999, 201-229: esse si sbilanciano in una sor-
ta di bilancio e insieme di profezia sulla liturgia del passato e del futuro.

LA NUOVA CATEGORIA DI INIZIAZIONE 97

ai documenti antichi, ma si pud comprendere solo come risco-
perta della liturgia come fonte, come fons et culmen di tutta I'a-
zione della chiesa (SC 10);

b) proprio questa precisazione del metodo teologico — che
pretende dal liturgista molto pit che buone competenze filolo-
giche e storiche — comporta 'apertura dell’attenzione non solo
sull’esigenza di comprensione-riforma della liturgia, ma anche
su quella di iniziazione-formazione attraverso la liturgia. Anche
da questo punto di vista la riscoperta del «rito» non solo come
«media;ione», ma anche come «immediatezza» rappresenta un
passaggio obbligato per una nuova teologia del sacramento cri-
stiano '’

3. CONTESTO: OSSIA LE CONSEGUENZE DI TALE CONCEZIONE DEL
BATTESIMO SUL SETTENARIO SACRAMENTALE

3.1. La questione del settenario di cui il battesimo é «portax

Il discorso sul battesimo comporta tradizionalmente — e que-
sto vale anche per Poggi — il raccordo tra il battesimo e gli altri
sacramenti. Anzitutto comporta il raccordo con altri due sacra-
menti. Si forma cosi una triplice triade della quale dobbiamo te-
ner conto per comprendere il battesimo come tale. In fondo,
dovremmo ammettere che fraintendiamo il sacramento quando
tentiamo di comprenderlo da solo, mentre lo comprendiamo
davvero solo quando lo colleghiamo ad «altri sacramenti». Ma,

" Mi pare che questa nuova sensibilita trapeli da diversi contributi, pro-
venienti da impostazioni diverse, ma convergenti in questa medesima analisi
del dato: da un lato vi sono gli studi di carattere teologico-fondamentale [cfr.
P. Sequer, Il Do affidabile. Saggio di teologia fondamentale (Biblioteca di
telogia contemporanea, 85), Queriniana, Brescia 1996 e A. GriLLO, Teologa
fondamentale ¢ liturgra. 1l vapporto tra immediatezza e mediazione nella rifles-
sione teologica (Caro Salutis Cardo. Studi, 10), Messaggero - Abbazia di S
Giustina, Padova 1995], dall'altro opere piuttosto di carattere limrgicn-sﬁ:
cramentario [oltre alla citata grande opera di P. Caspani sulla Perinenza
della nozione di Iniziazione, cfr. L. Girarpi, «Conferma le parole della nostra
jc:'(llfr’h, 1 linguaggio della celebrazione (Biblioteca «Ephemerides liturgicaes,
«Subsidia», 95), C.V. - Ed. Liturgiche, Roma 1998, ¢ G. BONACCORS), Ce-
lebrare la salvezza. Lineamenti di liturgia (Strumenti di scienze religiose)
EMP, Padova 1996]. ‘




(s

&

98 CAPITOLO QUARTO

appunto, questo collegamento pollachos léghetai, si dice in molti
modi e tende a formare una #riplice triade di grande interesse.
Proviamo a considerare queste tre ipotesi di correlazione del
battesimo:

a) con gli altri due sacramenti dell’«iniziazione cristianax»
(ossia con la cresima e I'eucaristia), secondo una successione
graduale e «naturale» di essi, che approda all’eucaristia come
stabile esercizio del battesimo. Si forma cosi la ¢r:ade: battesi-
mo-cresima-eucaristia;

b) con i due sacramenti «che si ripetono» (ordinariamente o
straordinariamente), ossia con 'eucaristia (compimento naturale
— fisiologia battesimale) e con la penitenza (seconda tavola — pa-
tologia battesimale). Si forma cosi la triade: battesimo-eucaristia-
penitenza;

In realta, secondo il principio di #ispetto dell’esperienza e del
«fenomeno» dobbiamo ammettere che la nostra attuale perce-
zione dell’universo sacramentale non matura di fatto né evi-
denza della prima triade (della classica iniziazione) né quella
della seconda (tipica della vita del cristiano gz iniziato). In real-
ta per noi vale in larga parte una terza triade, in certo senso «mi-
nore», che per la nostra esperienza ¢ divenuta «maggiore»;

c) con gli stessi due sacramenti del punto b), ma capovolti, a
formare cio¢ la triade: battesimo-penitenza-eucaristia, cui si ag-
giunge suceessivamente, come quarto elemento, in posizione di-
slocata e spiazzata, la cresima.

Nessuno potra mai negare che questa triade puod sempre ap-
parire nell’esperienza della vita cristiana ed & anzi necessaria
quando lo smarrimento del rapporto con il battesimo richiede
la penitenza sacramentale per restaurare la comunione eucaristi-
ca. Ma bisogna chiedersi se sia legittimo che /inizio della vita
cristiana, ossia le prime delicatissime esperienze della nuova vita
in Cristo siano scandite ordinariamente da questa terza triade.

La questione investe radicalmente la comprensione del bat-
tesimo e il suo rapporto con 'eucaristia: infatti, inserire la peni-
tenza non solo stabilmente, ma addirittura originariamente nel
passaggio tra battesimo ed eucaristia significa compromettere
precisamente questo passaggio, e tende non soltanto a rendere
ordinario cio che é straordinario — ossia il caso della necessita
della penitenza per ricongiungere battesimo ed eucaristia (e
questo sarebbe ancora il meno), ma soprattutto, e con molto

LA NUOVA CATEGORIA DI INIZIAZIONE 99

maggior disagio, a rendere straordinario cio che é ordinario — os-
sia il «normale» passaggio dal battesimo all’eucaristia.

3.2. Conseguenze didattico-formative

Sul piano della didattica del sacramento del battesimo, alla
Juce di quanto chiarito, occorre una sorta di precisazione siste-
matica e liturgica circa la «retroazione» che la comprensione
dell’eucaristia e della penitenza esercitano sul battesimo. Qui si
deve aprire strutturalmente lo sguardo sul fatto che il battesimo
— che oggi ¢ allontanato dall’esperienza per due motivi (ossia
perché non si ripete, e perché 'unica volta in cui si celebra noi
siamo «altrove», ossia non siamo ancora presenti con la nostra
esperienza) — deve essere recuperato a partire dai sacramenti che
si ripetono: ossia anzitutto dall’eucaristia (e non dalla penitenza
sacramentale), perché solo I'eucaristia si ripete ordinariamente e
solo in secondo luogo dalla penitenza, che interviene soltanto
quando ¢ necessario, ricostituendo la «pace con Dio e con la
chiesa» prima infranta, e che invece assume la forma di «peni-
tenza di devozione» soltanto come ripetizione della penitenza in
quanto tale, & non del profilo sacramentale della stessa'.

Sul piano della formazione, dunque, credo che si tratti di far
maturare la delicatezza dei rapporti tra i sette sacramenti, dove il
travisamento o la forzatura nei confronti del sacramento pud av-
venire non soltanto a causa del difetto di uso di un sacramento,
ma anche a causa dell’eccesso e dell’abuso. Un eccesso di pre-
senza — non della penitenza, ma del sacramento della penitenza
— di fatto ostacola lo stabilizzarsi del rapporto tra battesimo ed
eucaristia ',

"' La raccomandazione di «ripetere la penitenza» non va intesa in termi-
ni sacramentali, quanto in termini di esercizio della penitenza dipendente da
una celebrazione sacramentale. In sostanza, se il sacramento della penitenza
fosse ripetuto troppo frequentemente, cid significherebbe di fatto il venir
meno del valore assoluto del battesimo. La cosiddetta «penitenza di devo-
zione» non si colloca in questo orizzonte, ma proprio perché rappresenta
piuttosto un esercizio della penitenza battesimale «para-sacramentale» che
non 'esercizio del sacramento nella sua struttura necessaria.

" Questo delicato equilibrio di accenti e di prioritd che occorre garanti-
re all'interno del settenario sacramentale era gia ben presente ai padri Tri-
dentini, quando, subito dopo aver condannato «quis dixerit sacramenta no-
vae legis [...] esse plura vel pauciora quam septem» (can. 1), si affretta a




100 CAPITOLO QUARTO

Un’adeguata presentazione del battesimo ha quindi bisogno
di calarsi fin dal principio in un orizzonte eucaristico”. Questa
coscienza teologica e pastorale non pud non diventare anche
principio dell’esposizione, criterio della razio studiorum e obiet-
tivo didattico centrale. Il primato cronologico del battesimo de-
ve commisurarsi e conformarsi al primato ontologico e criterio-
logico dell’eucaristia.

Anche per questo la triade dell'iniziazione puo eventual-
mente lasciare fuori la confermazione ma non puo6 mai anticipa-
re la penitenza alla «prima» eucaristia. Solo cosl rispetta il valore
decisivo del battesimo.

4. METATESTO: OSSIA LA SACRAMENTALITA DELLA RIVELAZIONE E
LA REINTEGRAZIONE DEL RITO NEL FONDAMENTO DELLA FEDE

Che cosa regge il «testo» e il «tema» del battesimo come
«sacramento della fede»? Forse un’indagine veramente accura-
ta del rapporto tra fede e sacramento — che necessariamente ha
a che fare con il battesimo e con il rapporto che esso istituisce
con gli altri sacramenti — deve affrontare la questione della «sa-
cramentalita della rivelazione» nel duplice senso che essa com-
porta'!,

riequilibrare il pericoloso eccesso contenuto implicitamente nel primo cano-
ne, e al canone 3 condanna «quis dixerit hacc septem sacramenta ita esse
inter se paria, ut nulla ratione aliud sit alio dignins» (cfr. DH rispettivamente
ai ., 1601 ¢ 1603). La miens del concilio & proprio quella di salvaguardare le
differenze tra sacramenta maiora e sacramenta minora. Tale distinzione deve
essere oggetto di grande attenzione nella formazione teologica al sacramento
del battesimo.

" La scelta del Corso di teologia sacramentaria, frutto dell'esperienza del
Pontificio Ateneo S. Anselmo, ha di fatto premesso alla trattazione dei sin-
goli sacramenti una parte generale sull'«eucaristia» che sancisce precisamen-
te tale primato: cfr. A. GRILLO - M. PERRONI - P-R. TRAGAN (edd.), Corso dr
teologia sacramentaria, vol. 11, Queriniana, Brescia 2000,

¥ Riprendo qui di seguito alcune considerazioni che sono gia apparse in
A. GriLLo, Eucaristia e «orizzonte sacramentale della rivelaziones. Aleunt
spinti intorno a Fides et Ratio 13, «Rivista Liturgica» 87 (2000), 471-480.

B

LA NUOVA CATEGORIA DI INIZIAZIONE 101

4.1. Sacramentalita della rivelazione e della fede

Nell’ambito delle affermazioni magisteriali piu recenti, il
dettato del n. 13 dell’encliclica Fides et ratio (= FR)” mostra
bene ottica con cui la sacramentalita viene considerata, quasi
come il «modo» con cui il significato della rivelazione si offre
alla «conoscenza di fede» e alla «ragione teologica», nella sua
realta di segro. Il modo con cui la rivelazione si offre alla cono-
scenza della fede spinge perd a porre una questione diversa, che
’enciclica non affronta direttamente, ma che dipende stretta-
mente da questa valorizzazione della dimensione sacramentale
della rivelazione: si tratta del «modo» con cui la fede «passa»
'dal segno al significato. Questo «passaggio», questo «rinvio»
dal segno al significato, dal signum alla res, non & semplicemente
riducibile all’atto di comprensione intellettuale. Qui la ratio im-
plicata, proprio a causa della complessita del segno con cui essa
si confronta, deve essere articolata su un campo piu vasto di
quello semplicemente intellettuale.

La ragione & pit che la semplice «ragione teoretica». In essa
sta anche ung dimensione di «storia», di «esperienza», di «tradi-
zione» e di «rito», che solo cosi pud rispettare fino in fondo il
mistero, il quale si offre appunto storicamente, esperienzialmen-
te, tradizionalmente e ritualmente. Ancora piu precisamente,
potremmo dire che il «modo» specifico di offrirsi della rivelazio-
ne impone alla fede (e alla teologia) un’adeguata articolazione
del proprio «modo» di comprensione.

Anche alla tuce di questo duplice aspetto dell’intenzione
dell’enciclica, non si pud non notare una singolare convergenza

® «In aiuto alla ragione, che cerca l'intelligenza del mistero, vengono
anche i segni presenti nella Rivelazione. Essi servono a condurre pil a fondo
la ricerca della verita ¢ a permettere che la mente possa autonomamente
indagare anche all'interno del mistero. Questi segni, comunque, se da una
parte danno maggior forza alla ragione, perché le consentono di ricercare
all interno del mistero con i suoi propri mezzi di cui é giustamente gelosa,
d.all ’a!tra la spingono a trascendere la loro realta di segni per raccoglierne il
mgnlflcgto ulteriore di cui sono portatori. In essi, pertanto, & gia presente
una veqté nascosta a cui la mente & rinviata e da cui non pud prescindere
senza distruggere il segno stesso che le viene proposto. Si & rimandati, in
qualche modo, all’orizzonte sacramentale della Rivelazione ¢, in particolare,
al segno eucaristico dove I'unita inscindibile tra la realta e il suo significato
permette di cogliere la profondita del mistero» (FR 13).




102 CAPITOLO QUARTO

tra queste prospettive appena indicate e gli sviluppi recenti delle
discipline che pitl direttamente hanno a che fare con la «sacra-
mentalita» in senso stretto. Anche la liturgia e la sacramentaria
avvertono infatti la medesima priorita di integrare la sacramen-
talita della rivelazione con la sacramentalita della fede, 'adegua-
zione della risposta dell’uomo alla particolare forma con cui la
grazia di Dio lo interpella.

Per questo non sembra inutile considerare due tipi di conse-
guenze che derivano dalla stessa logica della provocazione del-
I’enciclica al pensiero teologico contemporaneo.

Da un lato giunge al liturgista e al sacramentalista I'invito a
considerare con cura la delicatezza della propria funzione nel
porte a tema il «sacramento» come dimensione specifica di que-
sto «orizzonte» pitt generale costituito dalla particolarita sacra-
mentale dello stesso rivelarsi di Dio.

Dall’altro lato, pero, ¢ il liturgista e il sacramentalista a po-
tere/dovere rilanciare alle altre discipline teologiche, e anche al-
lo stesso pensiero filosofico, 'esigenza di un ampliamento della
nozione stessa di ragione, di una sua pid ampia articolazione,
per poter dar conto appieno di quella dimensione simbolica e
rituale che appare come decisamente privilegiata nello speri-
mentare e nel comprendere la sacramentalita stessa del rivelarsi
di Dio in Gesu Ciristo.

Intorno a questi due movimenti vorremmo far convergere
alcune considerazioni che testimoniano il contributo e il compi-
to della scienza liturgica e sacramentale all’approfondimento
dell’zntellectus fidei, nonché la sollecitazione a integrare nelle
«ragioni» della fede quel lato simbolico, storico, corporeo e ri-
tuale che costituisce appunto I'«orizzonte sacramentale» della
rivelazione di cui parla 'enciclica FR.

Il passaggio dal «segno» al «significato», come abbiamo det-
to, comporta un’adeguazione delle categorie teoriche che pensa-
no questa relazione. Ancor oggi esse appaiono troppo intellettua-
listiche, come se alla «sacramentalita» della rivelazione corri-
spondesse semplicemente una mente che la pensa, individual-
mente, interiormente e spiritualmente. Mentre ['esigenza che og-
gi si fa valere & quella di una risposta sacramentale della fede alla
sacramentalita della rivelazione, ossia una corrispondenza di una
persona che comunitariamente, esteriormente e corporalmente
sappia non solo «assistere», ma partecipare al mistero.

LA NUOVA CATEGORIA DI INIZIAZIONE 103

Ma qual & dunque il centro del problema che affrontiamo, se
non proptio il rapporto tra corpo di Cristo e corpo umano? O,
detto in termini pil teorici, hon & proprio 7/ rapporto tra teologia
¢ antropologia a risultare qui tanto delicato quanto decisivo?
Leucaristia infatti, in quanto culmen et fons dell’azione e della
vita della chiesa, puo essere pienamente compresa nella cultura
di oggi soltanto se si mette a punto una categoria di «rito» che
non sia abbandonata soltanto all’attenzione (acuta ma unilatera-
le e spesso deformante) dell’antropologia.

In questa prospettiva la teologia deve farsi inevitabilmente
«fenomenologica», o, pill ancora, deve accettare di non poter
pitt risolvere la questione teologica «indipendentemente dall’a-
gire», come se I'eucaristia fosse essenzialmente questione di
«rappresentazione», di «visione», di «sostanza» pit che di «ce-
lebrazione», di «partecipazione» e di «relazione». In questo sen-
so il «segnoy eucaristico & sempre incluso in una «celebrazione
rituale», Il «genus signi» appare «in genere ritus».

La fedelta all’«orizzonte sacramentale» indica pertanto una
duplice linea di sviluppo, collocata per gradi tra loro concatenati
quasi come due livelli progressivi di una stessa consapevolezza:

a) la ripresa di un’attenzione al rapporto di mediazione della
corporeita secondo il principio tomista «per sensibilia ad intelli-
gibilia» (S.Th., pars III), nel quale il «fenomeno» ¢ destinato a
essere superato, ma ¢ anche condizione del superamento;

b) una sua riscrittura contemporanea, come recupero della
sensibilita, della corporeita e della materialita in senso non ma-
terialistico o positivistico, ma come una forma particolare di 77-
mediatezza nel rapporto con il mistero, non piu ridotto al rap-
presentare di una ragione distaccata e indifferente, ma pensato
come il comprendere vitale di una ragione partecipativa e non-
indifferente: anch’essa, in qualche modo, sacramentale.

Qui non si tratta, come potrebbe sembrare, di una delle tipi-
che forme con cui si esprime I’anti-intellettualismo novecente-
sco. Anzi, si tratta di un modo peculiare con cui ampliare la
gamma della conoscenza umana, di scandagliare fino in fondo
il contributo prezioso e irriducibile con cui il corpo ci fa acce-
dere al mondo. Nelle fini analisi con cui ad esempio E. Lévinas
ha letto il sorgere dell’esperienza, egli ha scoperto un’«altra ra-
dice», una «radice altra» del conoscere umano, non riducibile
allo schema della rappresentazione. Questo «vivere di...» che ¢



104 CAPITOLO QUARTO

«godere», «gioire» ed «esser nutriti», come luogo del sorgere
del sé, & anzitutto luogo sensibile, corporeo, materiale, che in
questo affermarsi dichiara anche la sua dipendenza, la sua pre-
carieta e finitezza. Nella sensibilita, nella corporeita, 'uomo sco-
pre il modo piu originario di stare dinanzi al mondo, al prossimo
e a Dio. Solo favorendo i diritti della corporeita, e non ostaco-
landoli, la rappresentazione puo ricordare il proprio fondamen-
to, da cui continua a dipendere.

In breve: il corpo non & solo la «mediazione d’altro», ma &
anche «l’altro da mediare». Cosi potremmo riassumere la risco-
perta teologica del ruolo delicato che il corpo esercita come rac-
cordo delicato nel rapporto tra Dio e uomo, valorizzando appie-
no non soltanto la sacramentalita della rivelazione, ma anche il
modo sacramentale della sua recezione.

4.2. Conseguenze didattiche e formative

La riscoperta del corpo come luogo originario — e non se-
condario o derivato — della relazione al mondo comporta una
migliore articolazione tra il puro rappresentare e 'essere coin-
volti in una relazione: 'alterita del corpo garantisce quell’alterita
dell’altro che invece I'identitd del pensiero rischia sempre di ri-
durre entro i propri schemi rappresentativi e di sfigurare. Il con-
tributo che questa nuova sensibilita puo dare al chiarimento del
rapporto tra la sacramentalita dell’offerta della grazia e la sacra-
mentalita dell’assenso a essa riveste un carattere di particolare
preziositd, soprattutto per un approccio generale al battesimo e
all’iniziazione cristiana,

Cio dimostra almeno due cose importanti per 'approccio
formativo e didattico dei seminari:

a) la pertinenza fondamentale del tema battesimale e sacra-
mentale, con tutte le implicazioni che cid comporta per le a/tre
discipline teologiche, che vengono sollecitate a considerare que-
sta «sporgenza» del rito sul sapere teologico;

b) la pluri- e inter-disciplinarita che la struttura sacramenta-
le della rivelazione e della fede convoca per poter essere portata
alla luce e compresa appieno. Altre discipline antropologiche so-
no qui richieste di illuminare la dimensione rituale, entro cui
soltanto il sacramento esiste come tale.

LA NUOVA CATEGORIA DI INIZIAZIONE 105

5. CONCLUSIONI

Il sacramento del battesimo, inserito nella pit ampia proble-
matica dell’«iniziazione cristiana», sembra assumere da essa an-
che una sorta di generale fenomeno di «riscrittura»: come quello
di «iniziazione» & divenuto un concetto generale per il ripensa-
mento complessivo della sacramentaria e della stessa fede, cosi il
sacramento della fede per eccellenza si ¢ caricato, per parte sua,
di tutto il peso di un nuovo modo di pensare il rapporto stesso
tra fede e sacramento,

Cio ha avuto due tipi di conseguenze sul concreto insegna-
mento del «trattatox: da un lato ha favorito quel processo — non
solo negativo — con cui — per usare una felice espressione di G.
Colombo — «la teologia sacramentale viene trasformata in teolo-
gia fondamentale» ',

D’altro lato questa attenzione si ¢ indirizzata a una riscoper-
ta della concreta celebrazione del sacramento che, oltre a dar luo-
go a un nuovo «discorso liturgico sul battesimo, ha fatto risco-
prire la pertinenza della liturgia al fondamento della fede, ha
fatto passare dalla visione del culto come protestatio fidei alla
visione della liturgia come actus fidei e percio ha recuperato un
legame profondo del sacramento con la rivelazione.

Questo itinerario concettuale oggi non é solo nella letteratu-
ra specialistica: comincia a farsi «manuale», «corso», «dispensa»
e Inizia a essere recepito in un ambito ecclesiale sempre piti am-
pio. Forse ancora il livello pastorale risulta carente su questo
piano. Preparare adeguatamente anche questo tipo di recezione
¢ favorire cosi una «fede testimoniale» che attesti dayvero la «fe-
de che salva» — ossia una liturgia non solo «protestativa», ma
«mediatrice» e «istitutiva» dell’atto di fede — rappresenta forse
una delle sfide piu cariche di significato per la chiesa del XXI
secolo e lo spazio per un ulteriore contributo da parte del Mo-
vimento liturgico, che nel XXI dovra scoprire di avere ancora
un servizio prezioso da svolgere all’interno della chiesa del terzo
millennio.

'“ Cfr, G. Coromso, Teologia sacramentaria e teologia fondamentale,
«Teologia» 19 (1994), 238-262,




CariroLo QuINTO

EUCARISTIA COME «PRIMA COMUNIONE»
O COME CULMINE DELLINIZIAZIONE CRISTIANA?
PROBLEMATICHE TEOLOGICO-PASTORALI

[Occorre] una salutare inquietudine di fronte alle mutate condi-

zioni.

(Cr)!

Il percorso che voglio propormi in questo capitolo tenta di
disegnare un itinerario di ripensamento del «sacramento dell’eu-
caristia» come punto di arrivo dell’iniziazione cristiana®. Dob-
biamo perd ammettere che questa «nuova» collocazione € nello
stesso tempo una veritd acquisita da parte della teologia recente,
ma anche un’esperienza strutturalmente impedita e/o impossibi-
litata da parte di una ormai secolare pratica pastorale.

E dunque lecito chiedersi: come mai si & giunti fino a qui?
Per rispondere in modo solo meno inadeguato, dopo alcune
premesse di metodo (1) ci occuperemo brevemente della storia
recente (2) e dei modelli antichi di riferimento (3), per poi scan-
dagliare con attenzione la nuova possibilita di comprensione
dell’eucaristia come culmen (4) e trarne infine una serie di rile-

! CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Rito dell'iniziazione cristiana degli
adulti, Premesse CEI, LEV, Citta del Vaticano 1978, 11.

2 Cfr. AAVV., Iniziazione cristiana degli adulti oggi, CL.V. - Ed. Litur-
giche, Roma 1998; A. GRILLO - M. PERRONI - P.-R. TRaGAN (edd.), Corso di
teologia sacramentaria, vol. II, Queriniana, Brescia 2000; G. CaNoBsIO - E
DELLa VECcHIA - R. ToNoni (edd.), Iniziazione cristiana, Morcelliana, Brescia
2002; M. ALIOTTA (ed.), Il sacramento della fede. Riflessione teologica sul
battesimo in Italia, San Paolo, Cinisello B. 2003; F. BROVELLI - A, TORRESIN
(edd.), Convocati dall’ eucaristia. Alle sorgenti della chiesa e della sua missio-
ne, Ancora, Milano 2004.



L

108 CAPITOLO QUINTO

vanti conseguenze pastorali (5), di fronte alle quali la chiesa ita-
liana deve necessariamente evocare il compito e la «salutare in-
quietudine» di un’autentica «conversione pastorale», per riusci-
re ad affrontare il mutamento di paradigma con lucido realismo
e per saperlo vivere con vivace serenitd, quasi come una forma
di profezia, prima inascoltata come un’inopportuna fuga in
avanti e poi trasformata di colpo in retorica evidenza.

1. ALCUNE PREMESSE DI METODO

E necessario partire da alcune considerazioni di carattere
metodico: senza di esse, rischieremmo di elaborare un disegno
non sufficientemente chiarito e illuminato, che potrebbe essere
letto male e inteso peggio. Chiariamo pertanto alcuni punti di
non ritorno del dibattito attuale.

1.1. Centralita/fontalita dell’eucaristia e delicatezza della sua
posizione precisa

Laffermazione della centralita dell’eucaristia mette facil-
mente tutti d’accordo. E tuttavia non é affatto chiaro su che cosa
si sia concordi. Poiché & il concetto stesso di eucaristia a essere
ancora vittima di riduzioni, stilizzazioni e unilateralita assai pe-
santi.

Eucaristia € infatti ancora una parola che pud designare un
«sacramento della chiesa», la «celebraziones del sacramento,
oppure semplicemente la «presenza reale» come risultato stabile
della celebrazione. Una lunga storia sta alla base di questi mol-
teplici significati che danno filo da torcere quando si tratta di
capire fino in fondo su che cosa si sia ovviamente d’accordo
quando si parla di «centralita dell’eucaristia». Storicamente
dobbiamo fare i conti con la tensione tra una teologia «statica»
e una teologia «dinamica» dell’eucaristia. Comprendere appieno
la questione della «centralita» significa capire fino in fondo il
bisogno elementare, per la chiesa, di riscoprire la celebrazione
eucaristica come fons et culmen di tutta la liturgia.

Cosi arriviamo a dire che «centralita» designa «fontalita» e
«culmine». Questo significa rileggere la tradizione eucaristica
con 'occhio attento a riscoprire I'atto simbolico-rituale della ce-
lebrazione come il punto di arrivo e il punto di partenza dell’e-

EUCARISTIA COME PRIMA COMUNIONE- 109

sistenza ecclesiale cristiana. Ed € proprio questa particolare fon-
talitd/centralita a suscitare una profonda esigenza di revisione
dellimmagine (comunque di grande importanza, ma certo an-
che assai unilaterale) con cui si accederebbe alla «prima comu-
nione» piuttosto che alla «pienezza e compiutezza della celebra-
zione eucaristica». Questa diversa terminologia indica due diver-
si modelli di iniziazione cristiana, di identita ecclesiale e di
esperienza eucaristica, che vale la pena indagare e discutere a

fondo.

1.2. Tradizioni antiche e recenti: quali mediazioni dell’eucari-
stia/fonte?

Una seconda premessa deve essere dedicata all’autorevolez-
za con cui si invocano tradizfoni pit antiche per superare gli
ostacoli costituiti da tradizioni pit recenti. In effetti, il modo
con cui i cristiani entravano nella chiesa 1500 anni fa é molto
diverso da quello con cui sono entrati nella chiesa i nostri nonni.
Nella chiesa — lo si sa bene — I'antichita di una prassi parla in
favore della sua autorevolezza e della sua raccomandabilita. Ma
cio non toglie, tuttavia, che il procedimento storico di ripresa
del passato non possa cadere in una sorta di inevitabile ingenui-
ta, quasi come una grande riscoperta di prassi desuete da sosti-
tuire alle prassi moderne. Questo ressourcement, ossia questo ri-
tono alle fonti, puo e deve avere senso soltanto se posto al servi-
zio di un altro ressourcement, ossia al ritorno alla liturgia come
fonte. E allora sara inevitabile chiedersi se un’opera di «restau-
razione liturgica» sia sufficiente a ricostituire un itinerario di
iniziazione cristiana non solo fedele alle origini, ma anche real-
mente praticabile e accessibile.

Altrimenti si rischierebbe di mutare tutte le forme, ma di
lasciarle comunque lontane dal contenuto. A cid, di conseguen-
za, dovrebbe essere legata anche la coscienza che il mutamento
del modello di iniziazione cristiana, riconducendo 'eucaristia al
suo ruolo di culmine, ha la non piccola conseguenza — spesso
poco o nulla avvertita — di modificare gli equilibri di tutto il set-
tenario sacramentale, riportando a quel primato dei sacramenta
maiora (ossia battesimo-eucaristia) che inevitabilmente ridimen-
siona quei primati della penitenza o dell’ordine, che sotto sotto
si vorrebbero non soltanto conservare, ma anche rilanciare, con




i

110 CAPITOLO QUINTO

un’intenzione che tradisce non di rado almeno qualche traccia
di ingenuita e quasi di spensieratezza’.

1.3. I/ ruolo del ML, la Riforma liturgica e la riscoperta della
«Formazione liturgica»

Infine, dovremmo sempre ricordare che il percorso che ha
riportato prima alla valorizzazione della «prima comunione» e
poi alla riscoperta dell’eucaristia come «fonte e culmine» dell’a-
zione della chiesa, si iscrive compiutamente — anche se differen-
ziatamente — all'interno del cammino del Movimento liturgico,
inteso come desiderio di dare una soluzione convincente alla
crisi in cui era caduto il celebrare liturgico all'interno dell’espe-
rienza ecclesiale nella tarda modernita. In effetti, nei primi del
XX secolo, la proposta autorevole di «comunione frequente»
cominciava a spostare attenzione dalla presenza sacramentale
all’atto del comunicarsi. Nel successivo approfondimento veni-
vano in luce gli altri profili dell’eucaristia, la sua natura comuni-
taria che richiede una actuosa participatio, la sua dimensione uni-
tariamente sacrificale e conviviale, la sua articolazione prima in-
torno all'ambone e poi intorno all’altare-mensa, la sua delicata
struttura sequenziale e testuale. Tutto questo ha permesso di
passare a una fase ulteriore, nella cui prospettiva la «prima co-
munione» pud essere riletta soltanto come iniziazione alla vita di
fede che conduce alla pienezza dell’esperienza ecclesiale-sacra-
mentale, quale si da soltanto nell’assemblea eucaristica.

Che la chiesa «viva dell’eucaristia» — oltre che titolo insigne
dell’ultima enciclica di Giovanni Paolo II - & anche la verita pri-
ma e ultima di una realta alla (e soprattutto dalla) quale dobbia-
mo essere formati. E la celebazione eucaristica I'ambito in cui al

¥ Per chiarire meglio, intendo dire che la riproposizione di un modello
iniziatico mutuato dai primi secoli di esperienza ecclesiale non pué in nessun
caso lasciare inalterato il rapporto con il quarto sacramento. In altri termini,
puntare sui primi tre sacramenti — con |'eucaristia riscoperta nel suo valore
di fonte e culmine — non pud non condurre a4 un profondo ripensamento e
anche ridimensionamento del sacramento della penitenza. Ogni progetto
pastorale che non tenga conto di questa dinamica, dimentica il bisogno di
equilibrio complessivo dell'organismo sacramentale ecclesiale, dove tutto si
tiene e dove, appena venga modificato un elemento, tutti gli altri subiscono
inevitabili contraccolpi, che non necessariamente debbono essere giudicati
come un male.

EUCARISTIA COME PRIMA COMUNIONE- 111

cristiano € dato corpo ed & data forma di chiesa. Per questo, con
]a Riforma liturgica, inevitabilmente si doveva arrivare a ricollo-
care l'eucaristia nello spazio, nel tempo e nel significato dell’ini-
ziazione. Non pitl primo accesso anticipato a un’eucaristia pen-
satd come presenza e come comunione, ma graduale introduzio-
ne alla pienezza di un rito, partecipando al quale il cristiano
confessa, testimonia e percepisce la propria esistenza come radi-
calmente esposta alla grazia di Dio, nello Spirito donato del Cro-
cifisso risorto.

Il percorso di iniziazione affida all’eucaristia il dono-compi-
to di rinnovare settimanalmente (o forse anche quotidianamen-
te) I'esperienza battesimale e crismale, nel qui e ora di una storia
che, se assume ancora la forma di una tradizione, allora & capace
di offrire veramente qualcosa di nuovo e di inedito, di inaudito e
di sorprendente.,

2. UN PICCOLO SGUARDO ALLA STORIA RECENTE DELLA «PRATICA
EUCARISTICA»

Le tre premesse che abbiamo fin qui considerato ci condu-
cono — quasi necessariamente — a volgerci indietro, alla storia
degli ultimi secoli, nei quali la «pratica eucaristica»® ha cono-
sciuto progressivi e crescenti approfondimenti che si trasforma-
vano pero, non raramente, in stilizzazioni e impoverimenti. Pro-
viamo a considerare ognuno dei punti secondo un crescendo
che va dall’aspetto del «fare la comunione», al rapporto tra
«battesimo ed eucaristia» fino alla sintesi (in larga parte manca-
ta) tra dimensione sacrificale e dimensione sacramentale. Ognu-
no di questi passaggi mettera in luce uno specifico compito della
riscoperta dell’itinerario catecumenale di iniziazione.

! Utilizzo intenzionalmente un termine molto generale e generico come
«pratica eucaristica» per sottolineare con forza un riferimento non settoriale
non minimale e non parziale all’intera esperienza celebrativa, attiva contem-
plativa e spirituale che da tale termine non viene esclusa. ’



112 CAPITOLO QUINTO

2.1. L'assetto classico e moderno: comunione fuori dalla celebra-
zione, comunione rara/frequente

Di fatto, nella tradizione occidentale, gia dal medioevo ap-
pare chiaro come il momento specifico della comunione sacra-
mentale subisca due forme di precisazione e di revisione. Da un
lato si separa sempre pitt il «sacrificio della messa» dalla neces-
sita che coloro che assistono alla messa debbano fare la comu-
nione. Anzi, ordinariamente ¢ solo il celebrante (ossia colui che
presiede la celebrazione) a mangiare del pane e bere al calice.
Ancora Mediator Dei (e siamo gia nel 1947, ad appena diciasset-
te anni da Sacrosanctum Concilium!) continua a insistere sull’a-
spetto difensivo del rapporto tra messa e comunione (ossia: la
messa vale anche se fa la comunione soltanto il cosiddetto cele-
brante).

Ma non basta, questo determina che possa esservi una pra-
tica di comunione sacramentale anche molto intensa, ma presso-
ché sempre al di fuori della celebrazione eucaristica. Il dibattito
assai interessante che attraversa tutto il XVII e XVIII secolo tra
sostenitori della comunione frequente e difensori della comu-
nione rara costituisce un’ulteriore proya della sensibilita che si
era diffusa dopo il concilio di Trento, che pure aveva gia incitato
a riavvicinare il popolo di Dio alla comunione sacramentale’.

2.2. La separazione tra battesimo ed eucaristia e il ruolo della
penitenza sacramentale

A quanto appena detto va aggiunto un orizzonte generale di
precarieta nel rapporto tra battesimo ed eucaristia. La scarsa
correlazione tra la «porta» ¢ il «culmine» dei sacramenti aveva
gradualmente avvalorato 'idea che sulla soglia della comunione
cucaristica dovesse collocarsi stabilmente un sacramento diverso
dal battesimo, ossia il sacramento della penitenza, con la funzio-
ne di abilitare il soggetto cristiano alla comunione sacramentale
come vertice della vita cristiana. Di fatto, tuttavia, questa strut-
tura di pratiche penitenziali ed eucaristiche, rigorosamente su-
bordinate le une alle altre, proveniva da una prassi di «comunio-

5 Cfr. V. CALABRESE, Dal Concilio di Trento al Movimento liturgico. La
lezione del Quietismo e del Giansenismo, «Rivista Liturgica» 84 (1997), 823-
839.

EUCARISTIA COME «PRIMA COMUNIONE» 113

ne rara» e tendeva poi ad applicarsi quasi automaticamente an-
che alla (nuova) esperienza della comunione frequente. A parti-
re dal concilio Lateranense IV — che introduce almeno una volta
’anno (a Pasqua) la confessione e la comunione obbligatoria per
ogni battezzato — la successione di penitenza e comunione euca-
ristica, nel caso specifico del tutto giustificata, tende a perpe-
truarsi al di 1a di tale contesto, come «la» forma ordinaria e nor-
male per accedere alla comunione, fosse anche la «prima».

Ora, con tutto il pregio di una tale prassi, occorre segnalare
che essa tende a smarrire definitivamente ogni orizzonte battesi-
male della comunione eucaristica e ogni possibilita di vivere or-
dinariamente la comunione ecclesiale come condizione del bat-
tezzato inserito stabilmente nella chiesa di Cristo.

2.3. La separazione interna all' eucaristia: sacrificio e sacramento

Da ultimo, ma tutt’altro che secondariamente, dovremmo
riconoscere una terza difficolta nell’esperienza eucaristica degli
ultimi secoli: cioé la fatica che la chiesa medievale e moderna ha
fatto per recuperare Uunitd della celebrazione eucaristica, ossia
della sua natura, oltre che di comunione, anche di sacrificio e
di sacramento. Tale distinzione affonda le sue radici molto lon-
tano nella storia, ma ¢ stata in qualche modo promossa sia dalla
sintesi scolastica (Tommaso diceva, forse con eccesso di geniale
linearita, che «l’eucaristia ¢ sacrificio in quanto offerta ed ¢é sa-
cramento in quanto & ricevuta») sia dalla ripresa tridentina (ed &
oltremodo significativo che ai due aspetti siano dedicati due di-
stinti decreti del concilio di Trento). Sotto questo profilo, dun-
que, l'iniziazione cristiana nella forma di «prima comunione»
tendeva a recuperare certamente tutti i contenuti sacramentali
e sacrificali, ma quasi prescindendo da quella forma di linguag-
gio simbolico-rituale con cui tali contenuti erano di fatto piena-
mente accessibili. Clericalizzazione del sacrificio, autonomia del
sacramento dal rito liturgico e marginalizzazione della comunio-
ne finivano cosi per allearsi in una pericolosa stilizzazione e in
un progressivo allontanamento dell’eucaristia dalla sua ricchez-
za teologica e antropologica, ecclesiale e pastorale, comunitaria
e testimoniale.



I~

114 CAPITOLO QUINTO

3. LA RISCOPERTA DELLA PRATICA ANTICA DI INIZIAZIONE ALLA
FEDE

Per disinserire questa sorta di «arancia meccanica» — che
pure produceva fiori di spiritualita del tutto ragguardevoli, ma
che progressivamente oscurava il suo centro rituale, soppiantan-
dolo con dinamiche di adorazione, di contemplazione o di con-
sumazione che anziché aggiungersi al rito miravano piuttosto a
soppiantarne il ruolo — & stata necessaria una grande stagione di
studio della storia pi antica. A cio si & perd aggiunto — e per
certi versi € stato cooriginario — un acuirsi dell’interesse per il
senso teologico e antropologico della dinamica liturgico-iniziati-
ca, fino alla stesura del testo del RICA (Rito dell’iniziazione cri-
stiana degli adulti), che costituisce fino a oggi il modello piu
nuovo e piu avanzato di ripensamento dell’iniziazione cristiana,
secondo i tempi e gli spazi di un itinerario catecumenale.

3.1. Il modello iniziatico antico e il superamento dell’infante co-
me «modello di teologia e di pratica battesimale/iniziaticar»

La reintroduzione della pratica del catecumenato, articolata
dettagliatamente dal nuovo rito per l'iniziazione cristiana degli
adulti, costituisce anche la traccia profonda e innegabile di un
grande mutamento nella considerazione del modo con cui i cri-
stiani entrano nella chiesa. Tale modificazione, che appare in-
dubbiamente segnata dall’intento di «ritorno alle fonti», deter-
mina profonde novitd anche riguardo alla considerazione del-
leucaristia. Essa infatti viene riletta ufficialmente e solenne-
mente come il «culmine» e quindi come il «punto di arrivo»
del percorso di iniziazione.

A ci6 deve poi essere aggiunto il fatto che le nuove acquisi-
zioni rituali incidono profondamente sul rapporto tra celebra-
zione e devozione eucaristica. Qui vediamo apparire e affermar-
si bene la differenza tra Movimento liturgico e Movimento eu-
caristico®. Il secondo & certamente pil antico del primo, ma il
primo rilegge la tradizione eucaristica anzitutto come esperienza
celebrativa comunitaria, non come devozione individuale. Tale

¢ Sul tema rinvio a A. HAQUIN, Liturgie, piété, dévotion dans le Mouve-
ment Liturgique, «La Maison-Dieu» 218 (1992), 108-126.

EUCARISTIA COME PRIMA COMUNIONE» 115

mutamento — che non significa affatto vittoria o sconfitta di-una
parte sull’altra, ma reimpostazione delle priorita ecclesiali e sa-
cramentali della coscienza comune — conduce tuttavia a una
reimpostazione degli accenti e delle pratiche, di cui oggi comin-
clamo a conoscere virtu e vizi.

Resta comunque il fatto che il richiamo alla chiesa antica
nasconde un bisogno di rimotivazione teologica e antropologica
del percorso iniziatico cristiano, con inevitabili conseguenze per
la comprensione e la pratica del sacramento che — alla luce di
tale coscienza recuperata — comincia a riapparire anzitutto come
rito del compimento e principio di ripetibilita dell’acquisita
identita cristiana,

3.2. L'approfondimento teologico e antropologico contempora-
neo

Dobbiamo aggiungere, tuttavia, che tale ritorno alle fonti
antiche, di per sé assai necessario e del tutto qualificante la nuo-
va stagione, non mostra di essere sufficziente alla riqualificazione
teologica del percorso iniziatico. Anche in tal caso, evidente-
mente, la riscoperta del «dato positivo» costituisce un passaggio
molto significativo, capace di rimotivare e movimentare adegua-
tamente il ragionamento teologico, pastorale e pratico, ma di per
sé non ¢ in grado in quanto tale di soddisfare tutte le attese e di
dare risposta a tutte le domande.

D’altra parte, va detto, la separazione tra le competenze sto-
rico-filologiche e le competenze teologico-pastorali continua a
rimanere molto (troppo) accentuata. In altri termini, la sintesi
teologica continua a svolgersi con una forte autonomia rispetto
alle novita rituali. D’altra parte le nuove evidenze di carattere
antropologico sembrano spesso semplicemente giustapporsi sia
alle idee della sistematica sia alle pratiche rituali.

Non mancano certo le eccezioni a tale orientamento di fon-
do, che permane. Certo ¢ che proprio I'iniziazione alla pratica
eucaristica, compresa in questa luce, pud subire complessive ri-
letture e cosi uscire da una deriva devozionale, che pure ne ave-
va grandemente riaffermato la centralita e la frequenza, ma in un
orizzonte segnato piuttosto dal sacramento della penitenza che
dalla penitenza battesimale.



&

116 CAPITOLO QUINTO

3.3, I/ ruolo di «archetipo» del RICA

11 RICA costituisce comunque il nuovo modello di confron-
to di tutta Piniziazione cristiana, e, per il fatto che reistituisce la
«successione antica» tra battesimo, cresima ed eucaristia, costi-
tuisce anche il principio autorevolissimo di una rilettura del sen-
so della «prima comunione», intendendola appunto piuttosto
come «prima partecipazione integrale e compiuta alla celebra-
zione eucaristica», quale punto di arrivo del percorso catecume-
nale di scoperta corporea della fede. Questo cambiamento com-
porta una serie di nuove attenzioni, delle quali avremo modo di
occuparci nel prossimo paragrafo.

4. RILETTURA DEL RUOLO DELLEUCARISTIA NELLA INIZIAZIONE
CRISTIANA: DA «TAPPA» A «CULMINE»

I tre aspetti che vorrei mettere in luce nella trasformazione
importante cui ho gia fatto cenno sono quelli legaFi a tre conse-
puenze sulla pratica cristiana, che hanno decisive rlcadutt_-: sull’e-
sperienza complessiva della fede e contribuiscono a orientarla
potentemente.

4.1. Il rapporto consequenziale tra battesimo, cresima ed eucari-

stia

La corretta successione dei tre sacramenti dell’iniziazione
cristiana manifesta una priorita che la sensibilita ecclesiale, la
sapienza pastorale e la stessa evidenza teologica hanno in larga
parte smarrito nel corso degli ultimi secoli, Forse in origine sta
proprio I'acquisizione del «pedobattesimo» come prassi ordina-
ria della chiesa, che ha lentamente eroso 'evidenza della succes-
sione corretta, permettendo una considerazione del post-batte-
simo come uno spazio che poteva essere coperto e sacramenta-
lizzato da momenti rituali relativamente variabili. Cosi, con il
procedere dei secoli, si & giunti alla condizione attuale, in cui
alla triade originaria si sostituisce ordinariamente una successio-
ne di guattro sacramenti, collocati in posizioni difformi rispetto
alla loro portata significativa e al loro carattere di iniziazione:
ossia, a un pedobattesimo dei primi giorni/mesi di vita segue,
molto piti tardi, una prima confessione, poi una prima connione

4__&___—____

EUCARISTIA COME PRIMA COMUNIONE- 117

e il percorso si chiude con la cresimza. Questo regime di succes-
sione, tuttavia, é sicuramente molto recente, almeno nella misu-
ra in cui istituzionalizza la posizione conclusiva e finale della cre-
sima. Cio & probabilmente dovuto al sovrapporsi di due questio-
ni, affrontate in tempi diversi, e secondo logiche differenti: ossia
il recupero della prima comunione dei bambini ai primi del
’900, e la riabilitazione della cresima dopo la meta del XX seco-
lo, fino alla sua teorizzazione — peraltro mai avallata ufficialmen-
te dal magistero — come «sacramento dell’adolescenza»’. Sor-
prendentemente queste due riflessioni, di per sé assai importanti
per la ripresa di significato e per I'investimento di energie pasto-
rali e spirituali, hanno proceduto con un tal grado di autonomia,
quasi ignorandosi a vicenda, che il risultato ¢ stato proprio quel-
lo della perdita del senso complessivo del processo di iniziazio-
ne, fino a giungere ad autentiche forme di contraddizione.

4.2. L'unico sacramento ordinariamente ripetibile é I'ultimo del-
la tniziazione cristiana

Non ¢ errato, percio, ritenere che il percorso di iniziazione
alla fede, con tutta la sua necessaria articolazione, possa comun-
que sfociare e approdare soltanto nella ricca esperienza della
celebrazione eucaristica, che ha di per sé una caratteristica asso-
lutamente differenziale rispetto agli altri due momenti (prece-
denti) del battesimo e della cresima: ossia di essere orientato a
una strutturale ripetizione (almeno settimanale, ma anche quoti-
diana). Cio che € piu ricco, pit articolato, pill intimo, sta nella
posizione conclusiva del percorso, e viene ripreso poi nel tempo,
come approfondimento, come rinnovamento, in parte anche co-
me terapia® di quei due primi momenti.

Sotto questo profilo € evidente, allora, che I'alterazione della
successione tra i tre sacramenti — che nell’'ultimissima stagione

7 Per alcuni approfondimenti di questa storia recente cfr. J. CoMBY, L’ex-
caristia nel XIX e nel XX secolo, in M. BouarD (ed.), Eucharistia. Enciclope-
dia dell’Encaristia, EDB, Bologna 2004, 301-361.

® Sul fatto che I'eucaristia costituisca di fatto anche un «sacramento di
guarigione», un «farmaco», deve essere considerato un dato acquisito dalla
tradizione, anche se dalla dottrina recente pud essere sottaciuto o ammesso

solo a mezza voce, per paura di screditare con cio la legittimita del quarto
sacramento.



118 CAPITOLO QUINTO

abbiamo conosciuto e vissuto — puo essere certamente ammessa
come regime eccezionale, cosa che la chiesa nei secoli ha speri-
mentato come ipotesi non impossibile, ma non puo (o, meglio,
non dovrebbe) mai diventare un’alternativa stabile e regolare alla
successione liturgicamente e teologicamente legittima.

Cio evidentemente ha importanti — e non indolori — conse-
guenze nei confronti di una lettura della «prima comunione»
come tappa autonoma di un processo di introduzione alla vita
cristiana. che faccia astrazione dall’esperienza di «percorso»
che i tre sacramenti rappresentano per la vita del singolo e della
comunita.

Qui, evidentemente, il passaggio da «tappa» a «culmine» ac-
quisisce tutta la sua forza, tutta la sua impellenza, vorrei dire
tutta la necessita per la qualita della vita cristiana, comunitatia
¢ sacramentale del singolo e prima ancora della comunita, della
quale il singolo comincia a far parte sempre piu pienamente ¢
che si trasforma proprio grazie all'inserimento in essa di un nuo-
vo membro.

4.3. Preghiera ed eucaristia: il rapporto con la Liturgia delle ore

Se abbiamo detto che I'eucaristia diviene per il cristiano il
culmine ¢ la fonte di tutta la sua esperienza di fede, dobbiamo
perd anche ammettere che la fonte e il culmine non sono tutio.
Cid non significa, peraltro, ridimensionare il ruolo dell’eucari-
stia, bensi collocarla nel suo spazio insostituibile, in relazione
con altri momenti di celebrazione, di culto, di santificazione, Vi
¢ bisogno di recuperare — non solo pastoralmente, ma anche e
forse soprattutto esistenzialmente — un profondo raccordo tra
Liturgia delle ore e celebrazione eucaristica. Cio deve trovare
una sua conferma a livello iniziatico, ma anche una definizione
sul piano del ritmo ordinario di vita delle comunita e dei singoli.
1] fatto che la celebrazione eucaristica tenda a occupare ogni
spazio celebrativo della chiesa — fino 2 diventare una sorta di
«tappabuchi», se & lecito esprimersi cosi — non costituisce sol-
tanto la prova della centralita e dell'importanza del sacramento
del corpo e del sangue di Cristo, ma anche della scarsa elasticita
¢ articolazione dell’esperienza rituale cristiana. Essa per la verita
sembra conoscere molto la «fonte» ma poco il fiume, molto la
«cima» ma poco la montagna!

B

EUCARISTIA COME PRIMA COMUNIONE- 119

5. CONSEGUENZE TEOLOGICO-LITURGICHE E TEOLOGICO-PASTORALI

Cio che abbiamo considerato fin qui non & privo di ricadute
importanti sulla vita dei cristiani e sulla stessa autocomprensio-
ne che la chiesa sviluppa circa se stessa. Proviamo a considerare
tre punti conclusivi del nostro percorso di riflessione.

5.1. La liturgia come «fons», il «ressourcement» e la Riforma

Un primo aspetto che dobbiamo considerare ¢ costituito da
una rilettura del valore di fons della liturgia eucaristica per Iesi-
stenza ecclesiale. Qui dobbiamo cercare di evitare ogni forma di
«retorica ecclesiale». Vi € retorica, infatti, quando si parla tanto
di. fons, ma si tratta la liturgia soltanto come oggetto, come ter-
mine, come punto di arrivo, e mai come «sorgente», come vero
punto di partenza. Il fatto che la liturgia eucaristica sia «inizio
zampillante» significa che occorre recuperare un senso di «ritor-
no alle fonti» che sappia restituire alla celebrazione eucaristica
(nella sua integralita rituale e comunitaria piuttosto che in una
sua forzata stilizzazione devozionale e individuale) la capacita di
dare forma e corpo alla vita cristiana. Questa considerazione,
tuttavia, ci impone di trarne nello stesso tempo due importanti
conseguenze:

. a) occorre difendere fino in fondo la logica della Riforma
liturgica, che ha saputo incidere profondamente sulla struttura
deu’1n121azione cristiana, ritornando a una sua forma piu lineare
e pit adeguata. Latto riformatore & stato e rimane atto necessa-
rio per la rinascita di un’autentica identita sacramentale dei cri-
stiani e della chiesa;

b) tuttavia occorre anche riconoscere che la Riforma, come
atto necessario, & perd anche atto insufficiente, e pud addirittura
dlventare ostacolo o distrazione quando pretenda di sequestrare
in sé tutto il senso dell’azione liturgica. Esso & invece soltanto lo
strumento perché la liturgia eucaristica torni a essere la fonte di
tutta l'azione della chiesa. Cid significa che esso deve restare al
servizio dell’iniziazione e della formazione liturgica.

5.2. La riscoperta della «actuosa participatio»

In ses:opdo luogo dobbiamo riconoscere come la cifra che
contraddistingue la rilettura conciliare circa I'eucaristia (cfr. SC



120 CAPITOLO QUINTO

48) rimanga soprattutto il concetto di partecipazione attiva. Le
forme dell’iniziazione all’eucaristia non sono pit riducibili alla
«prima comunione» proprio perché la partecipazione alla messa
non pud piu essere pensata secondo un modello di «partecipa-
zione parallela» che una secolare tradizione preconciliare aveva
visto imporsi, anche a scapito del senso rituale e sacramentale
dell’eucaristia. Partecipazione «attiva» significa, infatti, parteci-
pazione di tutti all’unico atto. Il rito celebrato, in tutta la sua
ampiezza e articolazione, costituisce la forma con cui i cristiani
partecipano sacramentalmente al mistero pasquale. Secondo il
modello previo, invece — sostenuto ancora qualche anno prima
del concilio, ad esempio da Mediator Dei® —, la partecipazione
non ¢& «attiva», ossia all’unico atto, ma «parallela», ossia affianca
all’atto del rito eucaristico un atto di devozione personale, di
preghiera del cuore, di recita del rosario, di celebrazione della
confessione’, ecc.

E evidente che al mutare del modello di partecipazione non
puod non tener dietro anche un profondo mutamento di inizia-
zione. Forse oggi dovrebbe essere chiarita con maggior fermezza
questa grande differenza tra modelli di partecipazione all’euca-
ristia, di cui quello della participatio actuosa richiede una media-
zione rituale e corporea dell esperienza, mentre quello della «par-
tecipazione parallela» considera sufficiente una mediazione men-
tale (o interiore o sentimentale) dell’ esperienza.

Credo che lo scarso impegno finora mostrato dalle singole
comunita cristiane nel far proprio il nuovo stile di iniziazione
cristiana sia dovuto a una percezione ancora troppo debole e

° E sorprendentemente ripreso negli ultimi anni da documenti anche di
una certa autorevolezza, sia pure con il formale ossequio al dettato del con-
cilio, ma sicuramente in contraddizione palese con il suo spirito e con la sua
lettera.

' A proposito del parallelismo tra eucaristia celebrata e sacramento del-
la penitenza, si pud osservare un fenomeno storico assai interessante. Un’a-
zione parallela tra altare e confessionale & concepibile solo quando noi siamo
ridotti ad avere un’esperienza pubblica dell’altare parallela a un’esperienza
privata del confessionale. In realta, tanto P'altare quanto il confessionale sono
oggetto di esperienza comunitaria. Per questo non sono possibili parallelismi
tra privacy e pubblicita, ma soltanto & auspicabile una pastorale penitenziale
ed eucaristica che recuperi il senso comunitario di entrambe le dimensioni.

EUCARISTIA COME «PRIMA COMUNIONE-~ 121

marginale di questa grande differenza nei due grandi modelli di
partecipazione all’eucaristia.

5.3. Il «pedobattesimo» e il settenario sacramentale: un effetto a
catena

Possiamo poi affrontare le conseguenze sull’iniziazione che
derivano dall’assolutizzarsi del «battesimo dei bambini» come
prassi indifferenziata e disinvolta della chiesa. In effetti il discor-
so sul pedobattesimo comporta tradizionalmente — e questo vale
anche per l'oggi — il raccordo tra il battesimo e gli altri sacra-
menti. Anzitutto comporta il raccordo con altri due sacramenti.
Si forma cosi una triplice triade della quale dobbiamo tener con-
to per comprendere l'iniziazione cristiana nel suo complesso. In
fondo, dovremmo ammettere che fraintendiamo il sacramento
quando tentiamo di comprendetlo da solo, mentre lo compren-
diamo davvero solo quando lo colleghiamo ad «altri sacramen-
ti». Ma, appunto, questo collegamento pollachos léghetai, si dice
in molti modi e tende a formare una triplice triade di grande
interesse. Proviamo a considerare queste tre ipotesi di correla-
zione del battesimo:

a) con gli altri due sacramenti della «iniziazione cristiana»
(ossia con la cresima e 'eucaristia), secondo una successione
graduale e «naturale» di essi, che approda all’eucaristia come
stabile esercizio del battesimo. Si forma cosi la triade: battesi-
mo-cresima-eucaristia;

b) con i due sacramenti «che si ripetono» (ordinariamente o
straordinariamente), ossia con I’eucaristia (compimento naturale
— fisiologia battesimale) e con la penitenza (seconda tavola — pa-
tologia battesimale). Si forma cosi la triade: battesimo-eucaristia-
penitenza.

In realta, secondo il principio di rispetto dell’esperienza e del
«fenomeno» dobbiamo ammettere che la nostra attuale perce-
zione dell’'universo sacramentale non matura di fatto né I’evi-
denza della prima triade (della classica iniziazione) né quella
della seconda (tipica della vita del cristiano gid iniziato). In real-
ta per noi vale in larga parte una terza triade, in certo senso di
tono «minore», che per la nostra esperienza ¢ divenuta di tono
«maggiores;

¢) con gli stessi due sacramenti del punto b), ma capovolti, a
formare cioé la triade: battesimo-penitenza-eucaristia, cui si ag-



s

122 CAPITOLO QUINTO

giunge successivamente, come quarto elemento, in posizione di-
slocata e spiazzata, la cresima.

Nessuno potra mai negare che questa triade pud sempre ap-
parire nell’esperienza della vita cristiana ed é anzi necessaria
quando lo smarrimento del rapporto con il battesimo richiede
la penitenza sacramentale per restaurare la comunione eucaristi-
ca. Ma bisogna chiedersi se sia legittimo che ['inizio della vita
cristiana, ossia le prime delicatissime esperienze della nuova vita
in Cristo siano scandite ordinariamente da questa terza triade.

La questione investe radicalmente la comprensione del bat-
tesimo e il suo rapporto con Ieucaristia: infatti, inserire la pesni-
tenza sacramentale’ non solo stabilmente, ma addirittura origi-
nariamente nel passaggio tra battesimo ed eucaristia significa
compromettere precisamente questo passaggio, e tende non sol-
tanto a rendere ordinario cio che é straordinario — ossia il caso
della necessita della penitenza per ricongiungere battesimo ed
eucaristia (e questo sarebbe ancora il meno) —, ma soprattutto,
e con molto maggior disagio, a rendere straordinario cio che é
ordinario — ossia il «normale» passaggio dal battesimo all’eucari-
stia 2,

Con cio ¢ evidente che la scarsa’sensibilita verso questo
equilibrio, determina irrimediabilmente una ricaduta pesante
su tutti gli altri sacramenti (di guarigione e di servizio) con la
conseguenza non piccola per cui il battesimo che non culmina
nell’eucaristia di fatto impedisce il compiersi dell’iniziazione, e
percio essa deve continuamente essere «recuperata» nelle occa-
sioni di celebrazione degli altri momenti sacramentali, per i qua-

"' Qui va osservata una cosa importante: se si discute 'inserimento della
«penitenza sacramentale» non & per negare I'importanza del «fare peniten-
za» sulla soglia dell’eucaristia, ma sta nel mostrare i rischi della tendenza —
divenuta negli ultimi secoli quasi inarrestabile — a concentrare ogni forma di
penitenza cristiana nella sua figura sacramentale, ossia nel sacramento della
penitenza. Proprio questa «riduzione» costituisce un problema non piccolo e
che meriterebbe ben altra attenzione di quanta gli si riserva ordinariamente.

2 Cfr. le lucide osservazioni in proposito di R. Tononi, L'iniziazione
cristiana e il sacramento della riconciliazione. Una collocazione problematica,
in G. CanoBBIO - F. DeLea VEceHiA - R, Tonont (edd. ), Tniziazione cristiana
(Quaderni teologici del Seminario di Brescia, 12), Morcelliana, Brescia 2002,
147-176.

____EUCARISTIA COME «PRIMA COMUNIONE- 123

li tuttavia I’orizzonte battesimale-eucaristico dovrebbe invece es-
sere acquisito e divenuto in qualche modo stabile.

Questa instabilita marginalizzante dell’identita ecclesiale tra
«prima» e «ultima» comunione rappresenta oggi forse quell’ele-
mento capace di scuotere la chiesa, con quella «salutare inquie-
tudine» che puo riportarla — mediante una «conversione pasto-
rale» — alla sua prassi pi autentica, anche se oggi una tale prassi
appare ancora molto lontana dalle sensibilita ¢ assai ardua alle
modellazioni pastorali.

Evidentemente in tali contesti occorre molta prudenza, lo
sappiamo bene: ma non di rado la prudenza consiste essenzial-
mente nel responsabile coraggio della decisione, anche quando
molti la confondono piuttosto con il facile rifugio nell’indecisione.



CAPITOLO SESTO

SACRIFICIO RITUALE E SACRIFICIO SPIRITUALE:
UNA RILETTURA DELLEUCARISTIA
«IN GENERE RITUS»

Quod homo tradat seipsum Deo ad aliqua opera divini cultus,
hoc immediate pertinet ad religionem, mediate autem ad carita-
tem, quae est religionis principium.

(S. TomMasO D'AQUINO) '

Iniziamo questo capitolo con una domanda in apparenza
non troppo decisiva: Dove cade 'accento in questa iniziale cita-
zione dalla Secunda Secundae della Summa Theologiae di san
Tommaso? Che cosa vuole veramente dirci il Dottore angelico
con questa formula e che cosa noi possiamo effettivamente co-
gliere in essa? Ne deriva necessariamente 'ammissione per cui
¢io che conta & la mediazione dell’amore — come ci pare di capi-
re fin troppo facilmente, quasi per intuito diretto — o piuttosto
secondo questa espressione rimane insuperabile e strutturale
una necessaria immediatezza della religione? Tale affermazione
ci vuole parlare dei diritti del sacrificio rituale come significante
esteriore, oppure delle giuste pretese di primato da parte del
sacrificio spirituale come suo significato interiore?

In realta, le cose risultano ancora pit complicate proprio
per il fatto che a noi sembrano tanto semplici: infatti, da questo
dilemma noi non ci sentiamo piu turbati! Ci pare di aver rag-
giunto uno stadio ulteriore, di stare ormai al di 13, al di sopra e al
di fuori di questa alternativa. E proprio questo & il nostro vero
dilemma. Non siamo pit capaci di avvertire nella relazione tra
tito e intenzione, tra formalitd esteriore e coscienza interiore la
vera tensione originaria dell’autenticita cristiana, quella compo-

' Summa Theologiae, 1111, q.82, a.2, ad1. 1l corsivo ¢ mio.




128 CAPITOLO SESTO

Le idee che vorrei esprimere in questo capitolo derivano in-
fatti direttamente da un lavoro precedente, dove avevo affronta-
to il problema del rapporto tra teologia fondamentale e liturgia®.
In quel caso mi era parso necessario giungere fondamentalmen-
te a tre conclusioni principali:

a) diversi filoni della teologia contemporanea (cattolica e
protestante) tornano sul progetto di «(prima) svolta antropolo-
gica», arricchendo il profilo del soggetto umano con cui pongo-
no in relazione la rivelazione divina. La comprensione trascen-
dentale del soggetto credente cede il posto a una pit acuta inda-
gine sulle condizioni corporee e sensibili dell’accesso alla fede;

b) il rito sacramentale e liturgico appare come il momento
esteriore, oggettivo, comunitario, che non si lascia imprigionare
in nessuna teoria o teologia della parola o della storia, dall’alto o
dal basso, ma che risulta capace di smontare questa opposizione,
indirizzandola verso una superiore forma di sintesi;

¢) questa & la caratteristica della seconda svolta antropologi-
ca: di pensare 'irriducibilita del rito al pensiero e percio di ria-
bilitare alcune di quelle dimensioni rituali, esteriori e formali
che la prima svolta antropologica aveva inevitabilmente trascu-
rato. '

Sulla base di tali conclusioni, risultava necessario «applica-
rex il modello teorico a un problema concreto della teologia e
della liturgia post-conciliare: per svolgere questo compito non
poteva esservi tema piti adeguato di quello del «sacrificio.

1l tema di questo capitolo — il rapporto tra sacrificio spiri-
tuale e sacrificio rituale — costituisce percid un’applicazione e
una concretizzazione della tesi centrale che era emersa da quella
prima tappa del nostro itinerario di studio. In essa si voleva ri-
vendicare I'esigenza della reintegrazione del rito come «presup-
posto» e «dato» necessario della teologia fondamentale’. Appli-

4 Cfr. A. GRILLO, L'esperienza rituale come «datos della teologia fonda-
mentale. Ermeneutica di una rimozione e prospettive teoriche di reintegrazio-
ne, in AN. Terrin (ed.), Liturpia e incarnazione (Caro Salutis Cardo, Con-
tributi, 14), Messaggero - Abbazia di S. Giustina, Padova 1997, 167-224.

5 Cfe. A. GrLO, Intoduzione alla teologia liturgica, Appraccio teorico alla
liturgia e ai sacramenti cristiani (Caro Salutis Cardo. Sussidi, 3), Messaggero
- Abbazia di S. Giustina, Padova 1999, e anche IDEM, La nascita della liturgia
nel XX secolo. Saggio sul rapporto tra Movimento liturgico e (post-) Moderni-
ta, Cittadella, Assisi 2003.

r

UNA RILETTURA DELL'EUCARISTIA N GENERE RITUS- 129

cato al tema del «sacrificio» — che ¢ il rito pit esemplare e cen-
trale della tradizione religiosa umana e cristiana — cio significa
chiarire come la tradizione abbia mostrato prima di presupporre
tale rito al fondamento, poi di rimuovere il rito dal fondamento,
infine di voler/dover reintegrare il rito sacrificale nel fondamen-
to della fede cristiana, per poterla comprendere, vivere ed espor-
re in modo convincente.

Che il sacrificio (rituale) sia stato oggetto di presupposizio-
ne, di rimozione e poi di reintegrazione da parte della teologia
nel fondamento della propria fede sara I’assunto centrale che
vorrei qui svolgere e articolare adeguatamente.

Va poi aggiunto, come terza premessa, che la teologia non
pud concedere a chi la nega il vantaggio di porre (o di imporre)
le proprie distinzioni; essa non pud veramente né pensare né
essere pensata dentro le categorie che la negano. Tra queste ca-
tegorie, la distinzione pit insidiosa — che oggi ¢ diventata tal-
mente ovvia da far dimenticare cosi tutta la sua arbitrarieta —
mi pare quella tra antropologia e teologia, che comprende spes-
so in sé 'opposizione tra religione e fede, tra sacro e santo, e
anche — in modo tutt’altro che secondario — I’antitesi tra sacrifi-
cio spirituale e rituale (spesso tradotta nell’opposizione tra etica
e culto).

Confrontandomi sul tema del sacrificio dovrei allora dire —
gia preliminarmente — che cosa non fard. Non accetterd che sia
chiaro fin dal principio ci6 che la teologia pud scoprire solo alla
fine®. Infatti, perché la teologia possa fare il proprio discorso sul
cuore della fede cristiana, e affinché tale messaggio possa restare
nelle menti e nei corpi che la incontrano, esso deve passare an-
che necessariamente attraverso il livello antropologico. Anzi, si

" In questo senso vorrei riprendere e sviluppare la suggestione potente
offerta dall’iniziale citazione da Tommaso. 1l gioco tra immediatezza religiosa
e mediazione dell’amore ha da questo punto di vista il valore di un'esortazio-
ne a ricordare un pit adeguato regime dei tempi, dei ritmi, delle soglie ¢
delle attese che la teologia ha da scoprire nell’'uvomo sulla via della fede. 11
fatto che il superamento del rito sacrificale sia chiaro dall'inizio, per ogni
cristiano, significherebbe abolire I'immediatezza religiosa per soppiantarla
con un'immediata mediazione dell'amore. Ma questa mediazione, I'amore
appunto, si di all'uvomo, nel suo punto immediato pin alto, non come pen-
siero, né come dovere, ma come rito religioso. Tale & il ruolo inaggirabile del
sacrificio rituale, - '



130 CAPITOLO SESTO

tradisce la teologia (almeno quella cristiana) quando, con Pin-
tenzione di salvaguardarla, le si contrappone 'antropologia. La
distinzione tra antropologia e teologia non € una distinzione ov-
via: o ¢ teologica, nel senso che & un contenuto di fede finale
della teologia, oppure & profondamente anti-teologica.

Soprattutto per il tema del sacrificio — cosi delicato proprio
in quanto identificato con il cuore stesso della dimensione reli-
giosa — rifiutare questa distinzione come preliminare, significa
cercare di mettersi sulla lunghezza d’onda giusta per capire che
cosa la tradizione ci dice, ossia per recuperare il presupposto
(pratico e percid teorico) su cui essa lavorava e che a noi manca
— almeno immediatamente — sotto i piedi e davanti agli occhi.

Per questo articolero il capitolo nel modo seguente:

a) Illustrerd dapprima la falsa alternativa tra Dio e uomo in
cui chiudiamo il discorso sul sacrificio. La premessa che la teo-
logia contemporanea, nella sua schiera piu fitta, sostiene come
ovvia ¢ il «superamento del regime sacrificale-rituale» da parte
del cristianesimo. A questa incomprensione dovra essere oppo-
sta un’importante obiezione, che scopriremo gid presente in di-
versi autori.

b) Mostrero, poi, dove si colloca la vera alternativa, ossia
quella tra una fede concreta e una fede astratta, tra una fede
che concretamente giunge — anche attraverso il rito del sacrificio
— alla coscienza della propria novita, e una fede che invece pre-
tende di aver gid compreso, prima di ogni rito del culto, il vero
senso della propria vocazione.

c) Spiegherd cosi, sotto questa particolare prospettiva, il «di-
sagio moderno» della teologia di fronte al sacrificio, cosi «sinto-
nico» con le aspirazioni pit manifeste verso il superamento di
tutte le mediazioni esteriori rispetto alla purezza interiore e co-
scienziale.

d) Indicherd quindi, necessariamente, nella concezione mo-
derna della «liberta» il luogo proprio di questo disagio e della
sua possibile soluzione attraverso un concetto di liberta che non
presupponga I'autodeterminazione come proprio principio, ma
sappia adeguatamente articolare eterodeterminazione e autode-
terminazione, facendo risaltare da ultimo la «condizione genea-
logica» dell'incondizionato.

e) Tenterd infine di riconciliare sacrificio e libertd in una
comprensione del rapporto tra teologia e antropologia, che ri-

UNA RILETTURA DELL'EUCARISTIA JN GENERE RITUS» 131

sulti convincente e possa stare all’altezza e camminare al ritmo
della «seconda svolta antropologica.

1. LA FALSA ALTERNATIVA TRA DIO E UOMO, TRA TEOLOGIA E
ANTROPOLOGIA

La dove non ci sono piu sacrifici, gli dei svaniscono.
(L.-M. CHAUVET)’

Un teologo moderno ha potuto pensare e scrivere la frase
che campeggia qui in epigrafe. Ma se, accanto a questa voce,
diamo ascolto anche agli antichi, scopriamo proprio in essi mol-
te proposizioni che suonano in modo sorprendentemente simile
a quella appena incontrata. «I sacrifici servono all’'uomo, non a
Dio»: cosi ripetono Ireneo, Agostino, Tommaso e moltissimi al-
tri Padri e Dottori®. La stessa affermazione, che per 1500 anni ¢
servita a sorreggere il senso teologico del sacrificio, nel mondo
moderno — soprattutto a partire da una certa interpretazione che
di essa ha dato la Riforma — & pero diventata i/ principio della sua
squalificazione.

Diciamolo chiaramente: chi oggi direbbe questa frase senza
arrossire? Chi di noi, seriamente, potrebbe pronunciare queste
parole in qualita di teologo? Si badi bene, qui ¢ fondamentale
aggiungere queste quattro parole: «in qualita di teologo». Per-
ché proprio in quanto detta da un teologo questa frase suona
scandalosa. Un’affermazione del genere — si ritiene — potrebbe

7 L.-M. CHAUVET, Le sacrifice comme échange symbolique, in M. NEUsCH
(ed.), Le sacrifice dans les religions, Beauchesne, Paris 1994 (Sciences théo-
logiques & religieuses, 3), 277-304, qui 279. Per un inquadramento generale
del pensiero dell’autore cfr. CHAUVET, Della mediazione.

¥ Almeno da Ireneo si diparte una lettura per cui Dio non ha bisogno di
nulla: i sacrifici non gli sono di alcuna utilita. Ma in Adv. Haer. (IV, 17,1),
Ireneo dice che i sacrifici in veritd non sono per Dio, «ma per quello stesso
che li offre, cioé per I'uvomo [...] [poiché] colui che offre & lui stesso glorifi-
cato in ¢io che offre, se il suo dono & accettato» (IV, 18,1), e da «ingrato» (a-
charistos) diviene «grato» (eu-charistos) (IV, 18,6). Cosi egli apprende (si noti
il termine) a servire Dio e che cos’¢ il «vero sacrificio». E in cosa consiste per
Ireneo questo sacrificio vero? E «la comunione con il prossimo {...] e il
timore di Dio» (IV, 18,3).




e

132 CAPITOLO SESTO

al massimo proferirla un antropologo, un sociologo, uno psico-
logo, un fenomenologo... ma non un teologo!

Eppure Ireneo la diceva, e Agostino la ripeteva ¢ Tommaso
la citava con grande rilievo! Direi allora che la cifra della teolo-
gia moderna, il suo carattere inconfondibile, sta proprio nell’a-
ver fatto della differenza tra Dio e uomo un’antitesi, un’opposi-
zione, una contraddizione: o I'uomo o Dio. E, per questo, o an-
tropologia o teologia. In tale opposizione, sono le strutture della
mediazione corporea della fede, sono i riti a farne subito le spe-
se. E tra i riti, il rito religioso per eccellenza, il sacrificio, risulta
cosi posto in una crisi decisiva: o ¢ affermato, e con cié nega la
teologia, o & negato e con cid nega 'antropologia.

E normale che i palati fini della teologia, di fronte al termine
«rito» (e quindi anche al termine «sacrificio rituale»), abbiano
ormai assunto la buona abitudine di storcere il naso. «Questa ¢
antropologia, non teologia» dicono subito con i loro atteggia-
menti. Un atteggiamento del genere aveva certo delle ottime ra-
gioni storiche, quando rappresentava una scelta coraggiosa e
persino obbligata di risignificazione di un patrimonio liturgico
e sacramentale assalito da una grave crisi di comunicazione e di
significativita. Ma oggi, questa soluzioné, & ormai afflitta da una
forma di pericolosa unilateralita, di cui si trovano pressoché
ovunque tracce numerose e consistenti. Esaminiamo due casi
abbastanza tipici.

1.1. Un esempio di rilettura di Agostino (M. Neusch)

Prendiamo anzitutto il caso di una recente rilettura di Ago-
stino, proposta da M. Neusch®, che presenta i caratteri tipici
della rimozione del rito dal fondamento della fede'. L'autore
infatti giustamente riconosce che in Agostino si afferma una ge-
nerale tendenza alla spiritualizzazione del concetto di sacrificio.
Ma per analizzare questa posizione il nostro autore prende le
mosse dalla crisi che il concetto di sacrificio ha conosciuto a
partire dall’antropologia moderna, ossia almeno a partire dal no-

® M. NEuscH, Une conception chrétienne du sacrifice. Le modéle de S.
Augustin, in IpeM (ed.), Le sacrifice dans les religions, 117-137.

v Secondo I'espressione sintetica che ho usato in A. GRILLO, L’esperien-
2a rituale come «dato» della teologia fondamentale, soprattutto 205-209.

UNA RILETTURA DELL'EUCARISTIA <IN GENERE RITUS» 133

to studio di H. Hubert e M. Mauss", fino alla recente «moda
antisacrificale» solennemente sancita dalle opere di R. Girard.
La definizione che proprio Hubert e Mauss hanno dato di sacri-
ficio ¢ significativa di una prospettiva «funzionalista» in cui
'Occidente, a partire dal XIX secolo, ha cominciato a interpre-
tare il sacrificio:

«Il sacrificio & un atto religioso che, mediante la consacra-
zione di una vittima, modifica lo stato della persona morale che
lo compie o di alcuni oggetti ai quali si interessa» ‘2.

Per Neusch ci6 che non funziona, in tale impostazione, ¢ la
costruzione della relazione in termini di dono-controdono: cid
che per I'antropologia ¢ dono dell'uomo per ottenere un contro-
dono di Dio, nel cristianesimo risulta capovolto. Ancora una
volta, per la preoccupazione di cadere in una forma di riduzio-
nismo antropologico, il nostro autore pretende di capovolgere il
senso ordinario del sacrificio per potere accedere al senso cri-
stiano del sacrificio. Per compiere questo ribaltamento ritiene
importantissima la riflessione agostiniana. Anche Neusch — co-
me Agostino — € interessato a chiarire il rapporto tra esteriorita
gestuale e interiorita spirituale e lo fa appunto basandosi larga-
mente su una rivisitazione delle categorie agostiniane. E vero
che per Agostino il vero sacrificio & la charitas, ma in regime
cristiano la relazione tra sacrificio visibile e sacrificio invisibile
¢ riconosciuta assai complessa'’, mentre Neusch esagera nello
spostare subito la questione significativa dal rapporto tra visibi-
le-invisibile a quello tra presenza e assenza della carita, come se
la relazione tra presenza e assenza potesse essere giudicata al di
sopra del regime rituale e non fosse invece proprio il frutto e il
prodotto della relazione fra visibile e invisibile .

" H. Husert - M. Mauss, Saggio sulla natura e la funzione del sacrificio,
in IDEM, Le origini dei poteri magici, Newton Compton, Roma 1977, 40-148.

"> HUBERT - MAuss, Saggio, 51.

" Ci si riferisce a sant’Agostino per dire che «il a donné 2 la reflexion
chrétienne sur le sacrifice son orientation la plus saine, c’est-a-dire la moins
sacrificielle» (NEUSCH, Une conception, 118).

" Agostino, in De civ. Dei X, 19, lo definisce cosi: «I sacrifici visibili
sono i segni degli invisibili come le parole pronunciate sono segni delle co-
se».

" Lo stesso autore (Une conception, 128ss.), mediante uno schema fina-
le, arriva a ridurre Agostino alla nostra sensibilita, facendone un teorizzatore



>

E——e— 3

134 CAPITOLO SESTO

Cio che ¢ rituale deve essere superato. Questa € I’evidenza
che in Neusch emerge, come in larghissima parte della teologia
contemporanea. Resta il problema di capire perché — mentre
Girard non ha dubbi che I'unica conseguenza possibile ¢ la sop-
pressione della prassi rituale del sacrificio —~ Agostino non sia
cosi chiaro. Neusch qui propone alcune risposte molto generi-
che, perché caratterizzate dal fatto di essere tutte e tre di carat-
tere teologico, sull’incarnazione, sulla relazione tra Cristo capo e
corpo di Cristo e tra memoria della croce e nascita della chiesa.
Questo perd — si noti bene — non risolve la questione — che per
Agostino non costituiva un problema — circa la struttura rituale
dell’uomo, livello sul quale egli — insieme a tutta la grande tradi-
zione antica e moderna — poteva allegare solo ragioni teologiche.
A noi questa evidenza manca e percid Agostino — con tutta la
sua altezza — ci risulta insufficiente per risolvere il nostro proble-
ma'®,

Neusch, dunque, per contrastare I'attacco di pensatori come
Girard, che accusano il cristianesimo di statuto sacrificale, cade
nell’errore di inseguire il contraddittore sul suo stesso terreno,
quello di una presunta immediatezza (post- e anti-sacrificale)
della relazione dell'uomo con la verita e la liberta. E in fondo
troppo facile dimostrare che — contrariamente a quanto sostiene

della riduzione dei riti all’esistenza! La vera contrapposizione visibile-invisi-
bile si trasformerebbe cosi in quella tra rito e vita. Come se la vita potesse
guardare ai riti cristiani dall’esterno, dall’alto, da lontano. Ma questa reazio-
ne & la nostra novita e non pud essere assolutamente avvicinata alla sensibi-
lita antica o medioevale. Qui abbiamo a che fare con il cuore della questione
sul sacrificio. Noi vediamo i riti — e in primis il rito sacrificale — come qual-
cosa di esterno alla vita e percid abbiamo bisogno di una teoria che confermi
questa nostra esigenza-tentazione, Ma non sospettiamo piu che la nostra
«idea» di charitas e la nostra nozione di «vita» ispirata alla charitas possa
trovare proprio in quella condivisione adorante di pane e vino una delle sue
fondamentali condizioni di possibilita religiose.

' Come direbbe J. Cazeneuve (La sociologia del rito, 1l Saggiatore, Mi-
lano 1974) «'uomo moderno, qualunque sia la sua posizione filosofica, non
puo trattenersi in prima istanza dal considerare strani i riti dei suoi simili
meno evoluti» (11), Perché possa dire che il culto cristiano avviene «sive in
quibusque sacramentis sive in nobis ipsis» (De cv. Dez, X, 3,2) ci ¢ incom-
prensibile se non accetta di mettere in discussione I'atteggiamento «norma-
le» dell'uomo moderno, che squalifica i riti. Per un approfondimento di
questa domanda sul «perché» dei riti cfr. G. Bonaccorso, Celebrare la sal-
vezza. Lineamenti di liturgia, Messaggero, Padova 1996.

UNA RILETTURA DELL'EUCARISTIA (N GENERE RITUS» 135

Girard — il cristianesimo guarda ai propri riti dall’alto della con-
sapevolezza che «il sacrificio & 'uvomo stesso» (De civ. Dei X, 6)
nella sua carita. Ma questa affermazione — svincolata dal conte-
sto argomentativo e culturale agostiniano — non ¢ che una ridu-
zione etica del cristianesimo, dove l'approdo alla charitas non ha
bisogno dello stacco religioso, dove la corrispondenza non ha
bisogno dell’interruzione, dove la fede non ha bisogno del culto
religioso, dove I'identita ha gia superato ogni differenza.

La coscienza antropologica sa che il sacrificio ha la funzione
di «modificare lo stato delle persone» (Mauss), ma per la teolo-
gia — insiste Neusch - nessuna tecnica umana ha il potere di
ottenere questo risultato: la salvezza ¢ un dono di Dio. Questa
evidenza — perd — da dove viene? E possibile davvero che questa
radicazione in Dio della salvezza dell'uomo possa all'uvomo arri-
vare per via non rituale? E non é forse un difetto di visione del
rapporto tra grazia e liberta a compromettere il discorso anche
sul sacrificio, che invece tende a connettere grazia e liberta in
modo molto piu stretto? Che bisogno ¢’& di capovolgere le cose
in questo modo? Infatti a una visione inadeguata dell’iniziativa
dell’'uomo corrisponde una visione altrettanto inadeguata dell’i-
niziativa di Dio. Cosi non si spiega né il sacrificio né la stessa
fede. Certo, questo non significa che ultimamente non dovremo
affermare che la salvezza & dono di Dio. Ma questo non pud
essere fatto a priori, bensi solo dopo la mediazione del sacrificio
rituale, come luogo in cui la rivelazione e la redenzione si perpe-
tuano e sono accessibili"’,

In questo tentativo di autodifesa della teologia, la contesta-
zione che I'antropologia muove alla teologia del sacrificio non
coglierebbe nel segno, perché il «vero sacrificio» non sarebbe
altro che la carita. Quanta velocita e quanta immediatezza vi &
in questa affermazione di Neusch, che non tiene per nulla conto
della lenta gradualita del ragionamento agostiniano. Per convin-
cersene, sarebbe sufficiente guardare come Tommaso ha ripreso
questo tema della relazione tra carita e sacrificio nell’affermazio-

"7 E stato Th. Prépper a mettere bene in luce il disagio che nella teologia
cristiana ¢ stato introdotto con la separazione tra redenzione oggettiva e
redenzione soggettiva, tra redenzione realizzata e sua appropriazione, preci-
samente a scapito di ogni mediazione religiosa e rituale della fede (cfr. Re-
denzione e storia della libertd, 68ss.).



136 CAPITOLO SESTO

ne che ha aperto questo studio, con la sua sottilissima gradua-
zione tra immediatezza e mediazione: questi sono i due termini
che anche in Tommaso risolvono la questione, senza semplici-
smi. In questa ricostruzione dei rapporti tra charitas e cultus si
trova una straordinaria profondita di visione e complessita di
prospettiva: la relazione tra unione dello Spirito con Dio e atti
esteriori di culto viene cosi sapientemente sfumata proprio per
rispetto della corporeita umana. Dire invece che «le vrai sacrifi-
ce étant indentiquement la charité»' significa confutare nello
stesso tempo I'antropologia di un Girard, ma anche la struttura
fondamentale del culto cristiano.

Pertanto, gia da questa prima sommaria indagine comincia-
mo a comprendere che, per capire il culto eucaristico-sacrificale
cristiano, occorre rifiutare una visione immediata della liberta
umana, che inevitabilmente non riesce a tollerare tutte quelle
mediazioni, che ai suoi occhi inevitabilmente risultano o inutili
o pericolose.

1.2. Le ragioni del sacrificio rituale in L.-M. Chauvet

1l nostro secondo sondaggio ha a che fare con due interventi
di uno tra i teologi piti sensibili alla complessita rituale della
concezione cristiana del sacrificio, e che tuttavia non ha potuto
resistere totalmente al rischio di una riduzione etica della visione
sacrificale’®. Va precisato che questi recenti saggi specificano la
visione che I'autore aveva gia presentato nella sua opera piu no-
ta®, affinandone non poco la plausibilita. Non vorrei soffermar-
mi sui particolari di questi saggi — come sempre ben costruiti ed
efficaci —, ma preferisco metterne subito allo scoperto le opzioni
teoriche portanti e decisive.

Lautore, dopo aver esaminato il modo con cui i Padri pre-
sentano la visione cristiana del sacrificio, arriva a concludere,
con una certa nettezza e traendone per cosi dire una parola

'* NEeuscH, Une conception, 135.

¥ Mi riferisco a due recenti interventi di L.-M. CHAUVET, Le «sacrifice»
en christianisme. Une notion ambigue, in M, NEUSCH (ed.), 139-155, e IDEM,
Le sacrifice comme échange symbolique, nello stesso volume, 277-304, come
sintesi dei lavori del Convegno di cui il volume costituisce il resoconto.

2 1, .M. CHAUVET, Simbolo e sacramento. Una rilettura sacramentale del-
Vesistenza cristiana, LDC, Leumann (TO) 1990,

r

UNA RILETTURA DELL'EUCARISTIA N GENERE RITUS» 137

troppo forte, affermando che di sacrificio nel cristianesimo si
parla solo metaforicamente. La morte di Gesu ¢ sacrificio solo
come rinvio alla sua vita donata, non come tale. E poi aggiunge:
«Per questo il sacrificio liturgico dell’eucaristia non & un punto
finale, come se Dio ne avesse bisogno, o come se i cristiani po-
tessero liberarsi del loro debito verso di lui a colpi di messe. Un
tale debito non si deve pagare immaginariamente con atti rituali.
E piuttosto da assumersi simbolicamente nel vero sacrificio, che
nel solco di quello di Gesu Cristo e in comunione con il suo, &
un’etica dell’agape»®'.

Anche Chauvet tende qui a cadere nella trappola di un’anti-
tesi tra rito ed etica, che & piuttosto I'eredita da cui liberarsi, non
il baluardo su cui resistere. Ma si tratta solo di brevi momenti,
inseriti in una coscienza e in una consapevolezza ben attenta alla
complessita della questione.

Pit efficace mi pare invece la sua espressione quando riflette
sulla messa come sacrificio, dove ricorda il rilievo della media-
zione simbolica del rituale®, rispetto alla quale non si danno vie
brevi di carattere concettuale o intuitivo.

Ecco giungere dunque la frase che gia abbiamo incontrato:
«La dove non ci sono piu sacrifici, gli dei svaniscono. Che gli dei
siano istituiti dal rituale, & proprio cid che ne deriva»?.

Tale affermazione é a un tempo profondamente pericolosa e
pericolosamente profonda, poiché mostra la pertinenza inaggi-
rabile (Chauvet dice «incontournable») di una competenza an-
tropologica per un discorso teologico che oggi voglia prendere
sul serio il sacrificio.

Anche Chauvet chiude il suo secondo saggio con la stessa
idea di capovolgimento che abbiamo gia incontrato: il sacrificio
non ¢ dono dell'uomo a Dio, ma dono di Dio all'uomo. Ecco che
di nuovo compare ’'ombra di un errore intellettualistico residuo,
consistente nel non riconoscere che questo capovolgimento ¢ il
centro del vangelo. E che forse solo nel sacrificio rituale cristiano

2" CHAUVET, Le «sacrifice» en christianisme, 149.

* Ivi, p. 151. Paradossalmente, ma significativamente, in questo autore &
piu facile parlare di sacrificio per la «messa», che per la «croce», del rito pit
che dell’evento, poiché la simbolicita del rito & condizione per la significati-
vitd dell’evento.

» CHAUVET, Le sacrifice comme échange, 279.



s -

138 CAPITOLO SESTO

questo capovolgimento viene detto nel modo piu alto. Dunque,
solo in un particolare dono dell’uomo a Dio viene a evidenza la
priorita del dono di Dio all'uomo. Non & possibile invece pensa-
re che Papproccio al sacrificio eucaristico possa essere semplice-
mente guidato fin dal principio da quel salto che ¢ il sacrificio
stesso a renderci possibile. L'eucaristia non € quel segno che ci
mostra esteriormente quello che interiormente ed esistenzial-
mente gia sappiamo, ma quel segno che ci annuncia e rende pos-
sibile, nel modo pit alto, il vangelo di Cristo.

Molto interessante & invece la sintesi che Chauvet propone
sul valore del sacrificio come modo per «trouver la bonne di-
stance», per collocare adeguatamente ['uomo rispetto a Dio,
perché non sia troppo distante, ma nemmeno troppo vicino a
lui?, Trovare la distanza giusta significa scoprire che la pit gran-
de vicinanza con Dio ¢ assicurata non tanto dal trionfo di un’im-
mediatezza (teorica o pratica, del pensiero o dell’azione), ma da
una sobria dialettica di immediato e mediato, di prossimita e
lontananza.

E perd evidente come anche in questo caso il passaggio dal
sacrificio alla liberta appare proprio necessario per una ridefini-
zione dei rapporti tra antropologia e teologia. Il che significa
una congiunzione e una disgiunzione fondamentale tra Dio e
uomo, una sorta di armonizzazione dell’antinomia tra «pensare»
e «vivere» (Levi-Strauss), tra la differenza del primo e I'identita
del secondo.

Si ritorna cosi all'insuperabilita del sacrificio rituale per po-
ter dire l'offerta della vita in modo non semplicemente etico, ma
religioso, dove in ultima analisi ¢ in questione una relazione vi-
tale con Dio. Riemerge cosi bene l'irriducibilita ad altro del rito:
il suo essere intransitivo, tautegorico (Schelling), inaggirabile
nella sua funzione fabulatrice (Ricoeur). Il problema della rimo-
zione del sacrificio dalla teologia & proprio legato al fatto che cid
che in esso viene perduto con la rimozione non pud essere det-
to-esperito-vissuto-imparato altrimenti che cosi, non & sostitui-
bile con un discorso concettuale o morale.

# Chauvet sa bene che I'ideale di una immediatezza della caritd non pud
non fare i conti con le mediazioni simboliche della religione. Da questo
punto di vista — e forse contro il suo stesso parere — Chauvet va particolar-
mente d’accordo con Tommaso.

UNA RILETTURA DELL'EUCARISTIA N GENERE RITUS- 139

Come mezzo e come segno, il sacrificio non ha giustamente
futuro. Ma come mediazione e come simbolo non pud ulterior-
mente essere trascurato, sia come definizione dell’evento, sia co-
me definizione del rito.

La tentazione ricorrente della teologia contemporanea ¢
quella di sostituire la vita etica a ogni sacrificio liturgico?. D’al-
tra parte tale superamento del sacrificio rituale in un’eticizzazio-
ne che sconfina nella gnosi € anche la risposta all’ esasperazione
dell’elemento ‘materiale, deresponsabilizzante e magico, del ri-
tuale sacrificale.

Forte di questa consapevolezza, Chauvet conclude con pa-
role che dimostrano la proficuita di una considerazione teologi-
ca che si apra alla dimensione antropologica di cui il sacrificio &
permeato.

«Le sacrifice en effet est une pédagogie qui enseigne le “sa-
crifice véritable”»*

Si puo dire dunque che ¢ 'uomo € non Dio a essere il bene-
ficiario del sacrificio: si tratta di un’impegnativa affermazione,
profondamente rischiosa, che tuttavia mette a frutto, applican-
dola al sacrificio, una tra le pil interessanti novita della teologia
della «seconda svolta antropologlca» per la quale i segni vengo-
no percepiti come «simboli», e i mezzi come «mediazioni». Con
questo passaggio risulta non solo pit possibile, ma necessario,
integrare radicalmente teologia e antropologia.

In questa ottica il rapporto tra sacrificio visibile e invisibile
non € semplicemente quello di «segno», ma anche quello di me-
diazione simbolica che rende possibile quella immediatezza teo-
logica. La tensione tra sacrificio ed etica resta percid insuperata
e insuperabile, fino a sfociare in questo paradosso, che davvero
puo essere citato come degna conclusione in cui Chauvet dimo-
stra sensibilita e quel pizzico di unilateralita che gli & caratteri-
stica:

? CHAUVET, Le sacrifice comme échange, 299. Facilmente si potrebbe ad-
debitare questa inclinazione a una forte penetrazione dello spirito prorestan-
te e riformato nell'argomentazione reologica contemporanea, Le opere di E,
Jungel e di LU, Dalferth — tra i massimi teologi protestanti contemporanei —
pr‘olxjrvedono subito a spegnere I'ardore di queste diagnosi troppo semplici-
stiche,

% Tvi, 304,



140 CAPITOLO SESTO

11 rito sacrificale ha senso propriamente cristiano solo se, con il
suo riferirsi alla pasqua di Gesu il Cristo e al dono dello Spirito,
rinvia a un’etica e se questa etica, per contro, viene riletta come
«sacrificio spirituale» alla gloria di Dio”.

La consapevolezza della connessione reciproca tra etica e
sacrificio consente a Chauvet di additare la falsa alternativa tra
womo e Dio che pretenderebbe — nella sua purezza teologica —
di avere la mappa per potersi collocare sempre in un sicuro al-
dila rispetto a ogni mediazione religiosa, rituale e sacrificale del-

la fede.

2. LA VERA ALTERNATIVA TRA FEDE ASTRATTA E CONCRETA E IL
DISAGIO DELLA TEOLOGIA VERSO IL SACRIFICIO RITUALE

E vero, io non attacco la religione, ma la dissolvo.
(M. Mauss)®

La vera grande difficolta per la teologia di fronte alla cultura
contemporanea non sta nella scelta di campo tra Dio e uomo,
ma nella contrapposizione tra astrattezza e concretezza della fe-
de. 1l rapporto rinnovato tra antropologia e teologia — con tutte
le sue ambiguita — illumina il contributo specifico e inaggirabile
dell’antropologia per la soluzione di questo contrasto tra una
fede che, nell’interpretarsi astrattamente con l'intento di mante-
nere un barlume di universalizzabilita, perde il sostrato concreto
che solo puo garantirla. Non a caso, tale contributo risulta sto-
ricamente documentato e concerne parallelamente i due campi
del sapere che si tratta di coordinare.

2.1. Una teologia non-antropologica del sacrificio?

Sul tema del sacrificio I'antropologia ha sviluppato molto
ampiamente il proprio progetto di scienza nuova. Essa, all'ini-
zio, con i grandi padri della sociologia, dell’antropologia cultu-

7 Jvi, 304,
% Citato in E. GILSON, I/ filosofo e la teologia, Morcelliana, Brescia 1966,
31.

UNA RILETTURA DELL’EUCARISTIA «IN GENERE RITUS- 141

rale, della psicologia, ha costruito un intero campo del sapere
per dimostrare 'autoreferenzialita umana del sacrificio, 'appa-
rire di chiare tendenze e caratteristiche dell'uomo in questo pre-
sunto rapporto di dono, di offerta, di confessione, di espiazione,
di lode nei confronti di Dio. Non c’& Dio della grande antropo-
logia, a cavallo del XIX e XX secolo, che non si riveli proiezione
di interiori aspirazioni dell’'uvomo, prodotto di bisogni sociali,
immagine di sogni inconfessati, auspicio di condizioni sociali ir-
realizzabili. Non ¢’¢ sacrificio a un tale Dio che non parli — pitt
eloquentemente, sebbene non direttamente — di quell’'uomo che
lo offre, dei suoi universi di pensieri e di progetti. Sembrerebbe
quasi che Pantropologia moderna, nella sua origine, abbia fatto
propria quell’espressione dei Padri («i sacrifici servono all’uo-
mo, non a Dio»), assumendola pero al di fuori di ogni possibile
relazione con Dio.

Lantropologia non ha avuto difficolta a individuare proprio
nel sacrificio il grande codice di questa autoaffermazione umana
sub specte divina. Da Taylor a Robertson Smith, da Hubert e
Mauss a J. Frazer, da J. Cazeneuve fino a R. Girard®, tutta I'an-
tropologia dell’ultimo secolo ha scovato nel sacrificio rituale una
struttura ricchissima di tesori che dicono la verita sull’'uomo e
sul suo senso. Proprio il sacrificio «celebrato» ha aperto loro gli
occhi sul «concetto» di sacrificio e insieme sull’«evento» del sa-
crificio. Il progetto di scovare I’evento di un sacrificio umano —
al di sotto di tutta la struttura religiosa, di tutta 'organizzazione
sociale o addirittura di tutta la cultura dell’'uomo — ¢ risultato
non solo un ardito tema di studio, ma anche un nascosto oggetto
di piacere raffinato.

II duplice statuto di massimo rito religioso e di violento as-
sassinio lecito (persino dovuto!) ha attirato 'interesse di infinite
schiere di studiosi, tenendo sempre piti in soggezione le menti
dei teologi. Perché i teologi, salvo rari casi, hanno accettato ab-
bastanza supinamente questo «destino», sfrondando la propria
teologia da ogni riferimento al sacrificio rituale, resistendo co-

? Una bella sintesi su queste tendenze si trova in CHAUVET, Le sactifice
comme échange, passim. Una bella rassegna ragionata si trova in A.N. TEr-
RIN, Antropologia culturale, in D, SARTORE - A.M. Triacca (edd.), Nuovo Di-
zionario di liturgia, Ed. Paoline, Cinisello Balsamo 1988, 71-92.



142 CAPITOLO SESTO

raggiosi soltanto sull’evento croce, interpretato dal passato con
categorie sacrificali, ma oggi emancipato da questa cattivita in-
tollerabile.

Questa teologia, dicevo, ha di fatto accettato una spartizione
di competenze: all’antropologia le strutture rituali, private del
«significato» (cio¢ libere di essere rilette in ogni direzione, come
puro sostrato di autointerpretazioni dell’'uomo); alla teologia il
significato di fede, privo delle strutture positive, ossia sfrondato
di forme rituali, per le quali la teologia, lentamente, ha comin-
ciato ad assumere la prospettiva della sua nemica-alleata antro-
pologia. In tal modo la teologia ha rischiato, e ancora largamen-
te rischia, di assumere lo sguardo dell’antropologia per guardare
ai propri riti, riservandosi una competenza (e un’ispirazione) so-
lo per quanto riguarda il significato ultimo di quelli. In fondo, &
come se I'antropologia avesse ottenuto il grande risultato di im-
porre alla teologia le proprie categorie interpretative sulle realta
che ha studiato. E come se i teologi avessero in gran parte utiliz-
zato queste griglie concettuali — del tutto inadeguate — per stabi-
lire a partire da dove essi possono prendere la parola. Cosi essi
hanno sperato di poter riabilitare il discorso sul sacrificio cristia-
no spostando la questione dal rito all’eévento, e poi acquisendo
una distinzione tra redenzione oggettiva e redenzione soggettiva,
per isolare la questione del sacrificio sull’evento e sul concetto™.

Questo atteggiamento traspare tutt’oggi, anche da opere di
notevole impegno e di profonda dottrina, da cui, perd, viene
sostenuta un’antitesi tra antropologia e teologia nell’interpreta-
zione dei sacramenti e del sacrificio cristiano, che lascia vera-
mente perplessi. Ne siano prova due recenti interventi, di tenore
e mole diversa, ma affini nel liquidare ogni riferimento stretta-
mente antropologico come un «decadere» rispetto al compito
teologico.

* Una sensibile smentita di questa tendenza ¢ venuta dalla Mysterien-
theologie di Casel, che tra i suoi meriti pit importanti ha proprio quello di
aver riaffermato, nel concetto di «Mistero del culto», I'inseparabilita concet-
tuale tra evento e rito, tra redenzione oggettiva e redenzione soggettiva, tra
realizzazione e celebrazione del mistero.

UNA RILETTURA DELL’EUCARISTIA «IN GENERE RITUS» 143

In un primo caso, G. Colombo’' rivendica I'originalita di
una fondazione ecclesiologica ed eucaristica, e percid non antro-
pologica della dottrina sui sacramenti, dove proprio questo
«percio» risulta dipendere profondamente da tale dipendenza
da un’impostazione antropologica e apologetica del teologico.
Sfugge in questo caso a Colombo il vero senso del riferimento
al rito di cui ¢ capace la recente teologia. Curiosamente egli pud
affermare drasticamente Pidentita rito = uomo: questo & cid che
non puo essere accettato, il sintomo di una teologia che non rie-
sce a uscire dai suoi pregiudizi®?.

Che il rito sia soltanto espressione dell’'uomo, e che quindi la
cristologia e 1'ecclesiologia risultino ultimamente svuotate, & il

> Si tratta dello scritto di G. CorLomBo, Presentazione a G, Moo, I/
quarto sacramento. Note pitroduttive («Lection, 3), Glossa, Milano 1996, IX-
XLIV. In esso appare lo schema di una rilettura secondo la quale si potrebbe
riconoscere una fripartizione della sacramentaria attuale:

a) recupero ecclesiologico ¢ cristologico, in arigine riferito a Rahner;

b) distacco dal momento ecclesiologico, con conseguente conversione
antropologica, dettata dall'esipenza di «conferire intelligenza immediata al
sacramento, sciogliendolo dall’identita immediatamente ecclesiale per inse-
rirlo nella concezione pit generale e comune di rito e quindi di simbolo»
{XX11);

¢) radicalizzazione di questa tendenza, unita alla liberazione da ogni
sovradeterminazione di carattere metafisico, come conversione postmoderna
della teologia sacramentaria, di cui Chauvet sarebbe il principale artefice.

La denuncia di questa tendenza a «risolvere la sacramentaria nell’antro-
pologia» non riesce a cogliere I'elemento «rituale» se non sotto una prospet-
tiva falsata dal sequestro antropologico subito da esso nell'ultimo secolo. G,
Colombo afferma che «risulta impertinente ¢ fuorviante I'idea di impiantare
la ricerca sui sacramenti in generale [...] direttamente sull'antropologia, “di-
slocandola”™ dall’ecclesiologia e dall’eucaristia come fossero irrilevanti o non
immediatamente risolutivi. Sotto il procedimento formale risulta evidente il
cedimento alla deriva unilaterale che risolve la sacramentaria nella teologia
fondamentale; ma pit radicalmente I'atteggiamente pseudo moderno, fonda-
mentalmente ingenuo, di ricercare il rinnovamento della teologia nell'affida-
mento alla cultura, invece che nell'aderenza eritica alla rivelazione e alla
tradizione cristiana» (XLIII). Questo autore sembra cadere nell’ingenuita
di poter «aderire criticamente alla rivelazione» al di fuori di ogni cultura,
come se la chiesa e 'eucaristia ¢i parlassero prima di ogni celebrazione ri-
tuale del sacramento e non con e in essal

" Che il rito sia proprio ci6 che non & riconducibile solo all'uomo & la
grande opportunita che € data alla nuova teologia per riscoprire 'antropo-
ogia in una nuova luce, come quella disciplina che potrd consentirle di
mantenere viva la relazione con la «differenza» e con '«alteriti» fondante.



144 CAPITOLO SESTO

giudizio espresso da parte di un pensiero che di fatto con cio
avvalora la peggiore tradizione antiteologica. Assume cioé il
punto di vista dell’avversario per salvare se stesso, a costo di
sfigurarst.

Mentre il grande merito di Chauvet & stato proprio quello di
aver compreso, molto diversamente dalla svolta antropologica
degli anni *60, che proprio il tema del rito & il pin distante e
provocatorio per la coscienza antropocentrica moderna. Colom-
bo, che ha visto bene quando ha intuito la deriva fondamentale
della sacramentaria, non riesce proprio ad aver ragione quando
vuol restare fedele ai sacramenti ignorando la loro natura ritua-
le: opponendo antropologia e teologia, finisce per cadere nella
trappola da cui vuol mettere in guardia gli altri.

Un secondo caso di questa tendenza ¢ espresso da G. Kunz-
ler?, che risulta incline a svuotare di senso il sacrificio rituale. Il
procedimento ¢ il solito. Anzitutto si prende distanza da ogni
«svolta antropologica» in teologia e le si contrappone la «svolta
teologica», opponendo catabasi ad anabasi, senza soffermarsi
sul fatto che questa opposizione, questa priorita preliminare ¢ il
vero problema™. Si cita anche, mirabilmente in sintonia con il
progetto qui sviluppato, il passo di Tommaso su interno ed
esterno per quanto riguarda il culto, che resta pero un concetto
pericoloso, perché indicherebbe — si noti ancora — una «subor-
dinazione di Dio all'uomo»*’, Da ultimo, sul concetto di sacrifi-
cio, si esordisce con il solito ritornello, che svuota di ogni senso i
discorsi tradizionali, e li capovolge: «nel sacrificio (cristiano) &
Dio a fare un dono all’uomo, non 'uvomo a Dio»™.

» M. KUNZLER, La liturgia della chiesa (AMATECA, 10), Jaca Book, Milano
1996.

" Cfy. KUNZLER, La liturgia, 37-42. 1 concetti di «svolta antropologica» e
di «svolta teologica», di «anabasi» e di «catabasi» pretendono di aver gia
compreso, prima del culto, ci6 che il culto di-mostra e rap-presenta.

3 Problematicamente si discute anche sul concetto di culto di Schaeffler
(KunzLEr, La liturgia, 47-49), tisolvendo I'imbarazzo con una soluzione re-
cisa: «A fronte della preminenza della catabasi, c’¢ bisogno dell’ingombrante
e discusso concetto di culto?», C'& da chiedersi anche in questo caso se la
«preminenza della catabasi» possa essere chiara prima della celebrazione
culto.

3 Cfr. KUNZLER, La liturgia, 257.

UNA RILETTURA DELL'EUCARISTIA «IN GENERE RITUS. 145

\Il.problema pit radicale & perd: come fare a sconfiggere il
cosi vituperato «logocentrismo», se non si accetta che I'atto ritua-
!e possa «istruirmi», «formarmi» «educarmi» su quel sacrificio
interiore? Come ¢ possibile che il cominciare da Dio e I'agire di
Dio sia gia di per sé evidente, a una fede che evidentemente na-
sce gia (intellettualisticamente) predelineata? Ecco il punto. Ac-
cettando_ un’alternativa imposta dalle scienze umane alla lenllngia‘
lfi teologia p\retende di fare il proprio discorso sul sacrificio «dal-
lalto» e cosi finisce per non mantener fede al proprio compito
ermeneutico di testimonianza della mediazione tra Dio e uomo.

' In questione ¢& proprio il valore di mediazione dei riti in re-
lazione alla fede del cristiano. La medesima opposizione tra an-
t.l'()[_ﬁt.Tll)giil e teologia mi pare il frutto di una non adeguatamente
meditata lotta contro le scienze umane, assunta nell’ultimo seco-
lo da parte della teologia.

’ Liniziativa di Dio, il donare di Dio appare nell’azione del-
luomo,' nel donare dell’uomo, 'offerta del capo nell’offerta del
corpo, 11' sacrificio di Cristo nel sacrificio della chiesa. Questa
prospettiva, che rinuncia all’opposizione, ¢ 'unica strada teolo-
gica coerentemente praticabile. Mi spiego ancora meglio: I’an-
trogolqgla - sebbene non faccia mai del tutto quello che ora le
attrllmu‘tt:o' - porrebbe in astratto e in concreto assumere un
punto di vista in cui tutto cid che ¢ riferito a Dio sia attribuito
all'uomo. Che la preghiera, i sacrifici, le gerarchie, i miracoli, le
anime e le vite eterne siano riferite all'uomo, alle sue manie e aille
sue malattie, ai suoi desideri e alle sue paure, pud essere una
strada percorribile fino in fondo dalle scienze umane.

Ma la teologia, per difendersi da queste letture, che ne han-
no spiazzato e¢ «déplacée» la competenza, non pud semplice-
mente opporvisi. O, almeno, non pud pit fare semplicemente
questo. Se vuole rispondere a queste provocazioni, deve percid
evitare sempre di opporre Dio all'uomo, di opporre una via dal-

Ialto a una via dal basso, una «catabasi» e una «anabasi». Essa
garantisce un punto di vista autenticamente teologico prima di
tutto non cadendo nell’'opposizione moderna tra uomo e Dio. E
ancora autentica teologia se non cede alla tentazione (veramente
antisimbolica — diabolica — nella sua aria seducente di «buon
senso») di fare a meno dell’antropologia; se, come teologia, pud
essere ancora, apertamente e fieramente, discorso sulluomo pa-
rola di e su quest’'uomo qui. ’



!IlnI

C—

146 CAPITOLO SESTO

Quando la teologia, sia pure per difendere i diritti di Dio, st
colloca in una direzione opposta alla dimensione dell’'uvomo, pur
senza volerlo finisce per fare il gioco della sua «avversaria». E
cio risulta tanto pit evidente quando tale soluzione viene propo-
sta come modo di comprensione di un atto pratico come la litur-
gia e il culto. Se la teologia giungesse a negare la natura di culto
e di rito della liturgia, solo perché i discorsi che i filosofi moder-
ni hanno fatto sul culto e sul rito sono segnati da un radicale
riduzionismo antropologico, farebbe indirettamente il gioco del-
’avversario, dando per scontata I'impossibilita di assumere il
culto e il rito come elemento necessario di un serio discorso teo-
logico™.

2.2. L'astrattezza della fede nella «pura teologia»

Per questi motivi, la vicenda moderna della reazione teolo-
gica all’invadenza antropologica in materia di sacrificio non ha
avuto una piccola parte di responsabilitd nel promuovere un’in-
clinazione «astratta» e «a-rituale» della teologia. In effetti 'anti-
tesi tra sacrificio rituale e sacrificio spirituale, di cui ci occupia-
mo, dimentica che quella distinzione & compiuta sul piano di
una previa presupposizione, che riguarda la possibilita di opera-
re la distinzione a partire da un orizzonte in cui si danno prassi
religiose: immediatamente, tali prassi valgono come mediazione
di questa distinzione. La possibilita di configurare, anziché una
differenza, un’antitesi tra i due sacrifici (come pit radicalmente
tra misericordia e sacrifici, tra charitas e religio) comporta una
complessa operazione nascosta ma efficacissima, un passaggio
graduale attraverso diverse tappe argomentative e riflessive, che
potrebbero essere cosi schematizzate:

*7 Questo mi pare il pitl grave problema di ogni impostazione rigorosa-
mente «catabatica». Se della «dimensione catabatica» si arriva a dire che
«solo essa rende significativi gli atti esterioni e tutta la liturgia» (Kunzier,
La liturgia, 49), con ¢ié si perde anche la percezione della delicatezza del
rapporto tra significante e significato, e dell'irriducibilita del significante al
significato, che Tommaso aveva invece cosi chiara. Per una valutazione di-
versa su Tommaso cfr. G. Bonaccorso, I sacramento tra azione e linguagiio,
in G. TANGORRA - M. VERGOTTIN! (edd.), Sacramento e azione. Teologia dei
sacramenti e liturgia, Glossa, Milano 2006, 107-141.

L

UNA RILETTURA DELL'EUCARISTIA JIN GENERE RITUS- 147

a) cio che & diverso diventa contraddittorio;

b) cid che é mediato diventa immediato;

c) la teologia si sostituisce all’antropologia, negandone la
consistenza e la funzione, cosi come la teoria ignora il corpo, lo
sostituisce e lo nega;

d) 'accesso alla veritd non presuppone piu una relazione
previa (corporea, segnica, sacramentale), ma la costituisce «pen-
sandola». L’intenzione sostituisce ’azione, anziché esserne il
senso;

e) si finisce per spiegare ’azione con 'intenzione, dimenti-
cando che é necessario mantenere la struttura originaria della
significazione in cui & il segno che mi conduce al significato, I’a-
zione rituale all’'intenzione spirituale. La croce ¢ il senso dell’eu-
caristia perché 'eucaristia ¢ il segno (significante) di quel signi-
ficato;

f) Perrore della prima svolta antropologica & stato quello di
presumere di poter agevolmente invertire la via ordinaria, con il
passare dai significati ai significanti. Questa inversione é perd un
lusso che puo permettersi al massimo una sola generazione, che
per cosi dire pud sospendere la prassi sacrificale per concedersi
la meditazione e 'applicazione del sacrificio interiore. Quando
invece nasce una generazione nuova, essa di nuovo — da capo —
non puo partire dal significato per arrivare al segno — anche per-
ché se ha il significato non ha alcun bisogno né alcuna voglia di
declassarsi al livello del segno! — ma ha bisogno di partire dal
segno per arrivare al significato.

La teologia ha una grande difficolta nel mondo moderno,
poiché ha trovato un contraddittore estremo — I’antropologia —
che tuttavia essa contribuisce continuamente a rigenerare pro-
prio con il suo opporvisi. Volendo essere non-antropologica, la
teologia afferma il primato dell’antropologia sull'uomo e con cid
smarrisce una parte essenziale del proprio «oggetto», trascuran-
dolo e travisandolo.

Proprio questa reazione teologica all’esplodere di una rilet-
tura puramente antropologica dell'uomo ha causato un non pic-
colo problema in relazione alla nostra possibilita di rileggere
correttamente le tappe storiche della riflessione della teologia
stessa.



148 CAPITOLO SESTO

2.3. Riconsiderazione di una teoria tomista del sacrificio

Caso esemplare di questa nuova difficolta & il modo con cui
oggi affrontiamo la teoria tomista del rapporto tra sacrificio in-
teriore ed esteriore: di fronte alla distinzione tomista tra sacrifi-
cio interiore e sacrificio esteriore e alla sua recezione nella sen-
sibilita culturale e teologica di oggi, scopriamo subito un caso
tipico della difficolta con cui — angustiati dal nostro problema —
non riusciamo pitl a entrare in sintonia con le fonti del passato,
che onoriamo formalmente, ma non sappiamo piu comprendere.

Lesame attento della Summa intorno al tema del sacrificio
(sia in IL 11, sia in III de redemptione, sia in 111 de sacramentis) ci
permette di sottolineare il punto centrale del rapporto tra sacri-
ficio spirituale e rituale. Se si osserva bene, infatti, si nota come
la preoccupazione di Tommaso sia quella di subordinare Deste-
riore all’'interiore, ma con l'intento di salvaguardare il ruolo del-
Iesteriore!

1l sacrificio exterius, come protestatio di quello interiore, ha
valore di segno, inteso appunto come alta mediazione perché
linteriorita sia determinata, definita, radicalmente costituita. Il
discorso sui sacrifici istituiti non propter Deum, ma propter ho-
minem rappresenta oggi un elemento che da a pensare in modo
assai significativo per fare teologia in un rapporto corretto con
I'antropologia.

D’altra parte facilmente si vede bene come il discorso sul
sacrificio valga qui pitl in generale per la relazione tra fede e
religione: tanto & vero che Tommaso, nella Summa Theologiae,
I 11, q. 85 a. 2, rimanda a ci6 che ha detto generaliter in q. 81 a.
7, dove si discute «se il culto abbia necessita di atti esteriori». Il
principio generale & cosi enunciato: «Mens humana indiget ad
hoc quod coniungatur ad Deum, sensibilium manuductione».

Questo ¢ il principio generale della sacramentaria di Tom-
maso’®, il luogo di un’inestricabile connessione tra antropologia
(plenaria) e teologia.

Addirittura farei di questa espressione il principio che regge

* Quanto differisca questo principio dal principio che K. Rahner ha
voluto scoprire nella sacramentaria di Tommaso mi pare superfluo sottoli-
neare. Per una piti ampia articolazione della questione rinvio ad A. GRILLO,
Sacramenta propter angelos? Karl Rahner e un «principio» della sacramentaria
di S. Tommaso, «Ecclesia Orans» 14 (1997), 391-412.

T

UNA RILETTURA DELL’EUCARISTIA JIN GENERE RITUS» 149

in Tommaso non soltanto I'identita dell'uomo con Dio, ma an-
che la sua persistente differenza da Dio. Solo perché 'uomo &
uomo, ha bisogno di sacrifici esteriori, di atti e gesti corporei, di
cose materiali e parole esplicite, perché possa passare all’interno
di sé ed essere se stesso. Cosi si capisce anche come lo stesso
rapporto con se stesso da parte dell’'uomo non pud essere com-
preso soltanto «immediatamente». Tra sé e sé 'uomo pone fatti
esteriori, determinanti per la sua interiorita. L'uomo non & «gia
sempre» se stesso, ma diviene se stesso imparando a «collocarsi
alla giusta distanza da sé e da Dio». Per questo il mondo moder-
no, che non vuol pit comprendere la sottile articolazione delle
mediazioni, non sopporta piu che alla charitas, alla comunione,
si possa giungere attraverso e grazie (e non nonostante) la di-
stanza-differenza del culto rituale esterno. Un mondo che ha bi-
sogno di arrivare subito e a Dio e a se stesso, senza indugi e
impazientemente, fa subito cadere nell'incomprensibile (e nel-
I'inconcepibile) le strutture della mediazione (tradizione-autori-
ta, pedagogia-educazione, rito-formalita esterna). Eppure, la
charitas sopravvive anche essenzialmente in esse, grazie a esse.
Noi diciamo invece: nonostante quelle!

Un'’ulteriore controprova della mzens moderna di rapporto
con il sacrificio & confermata da alcune considerazioni di Y. de
Montcheuil, che afferma di voler ristudiare cio che il sacrificio
esteriore simboleggia: «se il sacrificio che & un atto particolare,
esteriore, ¢ il simbolo, il segno (talvolta semplicemente rappre-
sentativo, talvolta efficace) del sacrificio totale, & chiaro che non
si comprendera il primo che mediante il secondo»*.

Ora qui ¢ evidentissimo il capovolgimento di prospettiva
che si verifica nell’argomentazione, tanto che addirittura puo
passare inosservato un procedimento capovolto e invertito: per
esso il significato mi spiega il significante, mentre per Tommaso,
e anche per Agostino, sebbene in modo non altrettanto chiaro,
solo attraverso il significante posso giungere al significato.

In questo errore cade anche lo stesso Quarello, che pure
ammette:

% Citato da E. QUARELLO, I sacrificio di Cristo e della sua chiesa. Rasse-
gna e riflessioni su posizioni recenti, Queriniana, Brescia 1969 («Giornale di
teologia», 39), 191.




150 CAPITOLO SESTO

«Si noti che 'opposizione non ¢ tanto fra sacrificio esteriore
e sacrificio interiore, quanto piuttosto fra sacrificio cultuale-ri-
tuale e sacrificio personale-reale. Questo secondo sacrificio in-
fatti si compie non raramente con la testimonianza anche este-
riore che attua e traduce 'intimo moto dell’animo»*. E cita, co-
me pezze d’appoggio di Contra Gentiles 111, 120 e Summa
Theologiae 1111 85, 2, ma senza indicarne il vero fondamento:
in verita, quando Tommaso dice che il sacrificio esteriore signi-
fica «interius sacrificium spirituale» usa il «significa» con tutto
un carico antropologico — attento alla complessita della media-
zione che nel significare ¢ in gioco — che oggi non riusciamo piu
non solo a vedere, ma neppure a sospettare possibile.

3, IL TEMA DELLA LIBERTA COME SFONDO DI UNA TEOLOGIA CRI-
STIANA DEL SACRIFICIO

Was sollen wir tun?...Wir sollen feiern.
(E. JONGEL)"!

Nella reimpostazione dell’approccio moderno alla teologia
del sacrificio diviene pertanto estremamente rilevante la nuova
coscienza che il riferimento al rito introduce nell’argomentazio-
ne. Il rito non & piu soltanto — come vorrebbe una superficiale
antropologia — il luogo in cui 'uomo ha a che fare con se stesso,
ma piuttosto il luogo in cui 'uvomo scopre di non essere riduci-
bile a se stesso né deducibile da se stesso. 1l rito, come sovrana
attestazione della relazione che qualifica la liberta dell’'uomo, se-
gna percid non la conferma della prima svolta antropologica, ma
il passaggio dalla prima alla seconda svolta antropologica, nella
quale I'antropologia — nell’accezione di «antropologia culturale»
e non di «antropologia filosofica» — smonta anziché confermare
I'idea paradigmatica di liberta che I'uomo moderno vuole affer-

* QUARELLO, I/ sacrificio, 192.

Y Das Opfer Christi als Sacramentum et Exemplum, Was bedeutet das
Opfer Chrsti fiir den Beitrag der Kirchen zur Lebensbewiltigung und Leben-
sgestaltung? in IDEM, Wertlose Wabrbeit. Zur Identitit und Relevanz des
christlichen Glaubens. Theologischen Erdrtungen 111, Kaiser, Miinchen 1990,
261-282, qui 276.

UNA RILETTURA DELL’EUCARISTIA (N GENERE RITUS» 151

mare®. Per questo una nuova teologia del sacrificio assume an-
zitutto la forma di una nuova teologia della liberta.

3.1. Teologie della seconda svolta antropologica e sacrificio

I problema dell’identita dell'uomo, la domanda sul «sé»,
costituisce dunque la questione chiave della riflessione teologica
sul sacrificio. L'esclusione del sacrificio dall’ambito di cid che &
cristianamente significativo ha rappresentato anzitutto I'ammis-
sione di una resa teorica di fronte alla prospettiva di un dissidio
quasi insanabile tra antropologia e teologia. Ma la teologia cri-
stiana non pud prosperare su questo presupposto, anzi deve ri-
fiutarlo decisamente e cosi mi pare che si avviino a fare una par-
te consistente dei teologi che oggi in modo pitt acuto hanno af-
frontato questo tema®,

Bisogna subito chiarire che cosa intendo dire quando mi ri-
ferisco al tema della liberta come luogo della possibile compren-
sione del sacrificio rituale cristiano. Non intendo assolutamente
avvallare 'idea moderna che comprende il sacrificio nei termini
della nozione formale di liberta (come immediata autodetermi-
nazione dell'uomo). Se si parte dalla liberta del singolo, allora il
sacrificio deve essere ridotto a quell’idea di liberta per poter es-
sere compreso. Questa ¢ stata la grande impresa della prima
svolta antropologica in teologia, che pud essere definita proprio

“ Per una discussione generale sull'esigenza di superamento della prima
svolta antropologica e di passaggio a una «seconda svolta antropologicas cfr,
A. GRILLO, Liturgia e cultura: una nuove inculturazione della lituroia, «Cre-
dereoggi» 17/2 (1997), 96-106 e lpem, I tramonto dellantitesi moderna tra
cristianesimo e religione, «Rassegna di Teologia» 38/1 (1997), 108-112,

® Per indicare le opere che mi paiono piu significative: I.U. DALFERTH,
Opfer VI, in Theologische Realenzyklopaedie, Bd. 25, De Gruyter, Berlin -
New York 1995, 286-293; 1.U. DavrrertH, Die soteriologische Relevanz der
Kategorie des Opfers. Dogmatisce Erwdgungen im Anschluss an die gegenwir-
tige exegetische Discussion, «Jahrbuch fiir biblische Theologie» 6 (1991),
173-194; P. SEQUERI, «Dare la vita» ed «essere sacrificato». Il tema della sin-
golaritd cristologica nella prospettiva di R. Girard, «Teologia» 14 (1989), 143-
153. Di E. JUNGEL, oltre al testo gia citato, Der evangelisch verstandene Got-
tesdienst, in IDEM, Wertlose Wabrheit, 283-310. A essi mi pare utile aggiunge
anche il lavoro di S. RouviLLos, Corps et sagesse. Philosophie de la liturgie,
Fayard, Paris 1995, la cui opera, pur essendo strettamente filosofica, si oc-
cupa del sacrificio cristiano con accenti assai interessanti e tipici della secon-
da svolta antropologica.




-

=

et

152 CAPITOLO SESTO

come il grande e nobile tentativo di rileggere la tradizione con
gli occhiali della nuova autocomprensione dell’'uomo in termini
di «liberta immediata»*.

Tornare oggi a comprendere il modo con cui la tradizione ci
parla del sacrificio (come evento della croce e come celebrazio-
ne dell’eucaristia) significa procedere a un approfondimento ra-
dicale del concetto di liberta. In particolare occorre prima di
tutto problematizzare Iidea che dalla liberta si possa partire in
modo formale e non invece arrivare in modo categoriale. Per lo
svolgimento di questo compito si pud pensare alle elaborazioni
di diverse aree teologiche che debbono essere considerate le
punte dell’iceberg di una seconda svolta antropologica, molto
diversa dalla prima anche se da essa generata®.

Tracce esplicite di queste nuove tendenze nella comprensio-
ne del sacrificio si incontrano negli autori che abbiamo appena
indicato: Jiingel e Dalferth, Rouvillois, Chauvet, Bonaccorso, Se-
queri tornano a riflettere sull'inseparabilita del «contenuto teo-
logico» dal rito religioso. In tutte queste riletture, il sacrificio
non ¢ pitl solo un «modo mitologico» per comprendere la morte
in croce di Cristo, ma ¢é il solo modo per essere incorporati nel
sacro e per poter superare le strettoie deéll’individualismo mo-
derno.

In realta il concetto di sacrificio indica che «Gesu non &
morto per se stesso», ma che «ha offerto se stesso» per noi (Eb
9,14). Di fronte a questa affermazione, veramente ogni preoccu-
pazione di coordinare culto liturgico e culto spirituale, ossia rito
ed etica, sta ancora al di qua del compito che dobbiamo pensare.
Cio che in questa trascrizione etica del sacrificio risulta evidente,

* Una bella introduzione a questa tematica del rapporto tra teologia
recente e concetto di liberta si trova in TH. PRSPPER, Redenzione e storia della
libertd. Abbozzo di soteriologia («Giornale di teologia», 198) Queriniana,
Brescia 1990, soprattutto 138-198. Era inevitabile che come 'emergere di
una idea assoluta di liberta aveva fatto tramontare I'idea di sacrificio, cosi
una ripresa del senso relazionale e della nozione di eterodeterminazione nel-
la concezione della liberta finita, facesse tornare sotto i riflettori la centralita
della tematica sacrificale.

* G. CoLomeo (nella citata introduzione a G. MoioLl, I/ guarto sacra-
mento), sia pure interpretandola in modo molto severo, ha letto questa se-
conda svolta nell’ambito della teologia sacramentaria come svolta postmo-
derna.

UNA RILETTURA DELL’EUCARISTIA IN GENERE RITUS» 153

ossia il bisogno di passare dal sacrificio all’etica, mi pare troppo
evidente e percio fondamentalmente sospetto.

Il vero problema del sacrificio non & quello di «non essere
ancora cié che ¢ decisivo», ma di essere «necessario perché
giunga e sia accessibile cio che & decisivo»*, Alla luce di questa
nuova prospettiva, mi pare che la teologia sia sostanzialmente
impotente se si priva dell'antropologia. Il linguaggio con cui la |
tealogia parla del sacrificio ¢ un linguaggio interno, un linguag-
gio in cui si parla del sacrificio della croce sulla base dei sacrifici
veterotestamentari e si parla del sacrificio eucaristico sulla base
del sacrificio della croce. Insomma, la definizione teologica mo-
derna di sacrificio non risolve il problema di una sua chiarifica-
zione effettiva. Il ruolo dell’antropologia in questo ambito ¢ al-
lora quello di ricostituire la completezza e la complessita del ri-
ferimento teologico. Ricostituisce quel significante di cui la
teologia deve prendersi cura per poter promuovere il proprio
significato-referente.

E ovvio per6 anche un certo dispetto della teologia verso

Pantropologia. Poiché I’antropologia non é sorta come discipli-
na settoriale, come «organo» di un sapere piti ampio, non come
«ancilla teologiae» o «philosophiae», ma come sapere totale, au-
tosufficiente e definitivo, Questo suo statuto & stato la sua fortu-
na e la sua maledizione. I grandi studi antropologici sul sacrifi-
cio guardano a esso con lo sguardo di chi riduce tutte le strane
prassi antico-primitive a una funzione piti 0 meno esplicita di
carattere morale-funzionale. Le grandi definizione di Mauss,
Durkl}eim. Lévi-Strauss, Freud mortificano mentre illuminano,
chiarificano mentre fraintendono. La teologia presuppone, men-
tre I'antropologia riduce. Anzi: la teologia riduce presupponen-
do, I'antropologia riduce funzionalizzando, alla societa, all’etica.
alla liberta.

Ma il problema del sacrificio & veramente compreso in que-
sta scissione? Il discorso che la teologia fa & spesso dipendente
da un’evidenza dei sacrifici che & tutt’altro che scontata, Vice-
versa, il discorso dell’antropologia vuole recuperare il senso del-

© . . - . -

L'aver incasellato il sacramento cristiano non tra i sacrifici, ma nel-
l'ambito del «servizio» (Gottesdienst anziché Opfer) non risolve il problema
di una comprensione del sacrificio.




154 CAPITOLO SESTO

Patto religioso in un orizzonte in cui soltanto I'uomo & (e puo
essere) il protagonista. .

Ma il sacrificio non & proprio un luogo emblematico ed
esemplare di crisi di queste ricostruzioni apr‘itetiche? Non ¢ pro-
prio il sacrificio, nella sua serieta, il principio della crisi di ogni
ricostruzione puramente antropologica come puramente leolp:
gica del mondo? Anzi, il sacrificio non € la contestazione pit
radicale di questo «puramente»?

In Tommaso (ancora lui) si trova a un certo punto la seguen-
te affermazione: «Sacrificia proprie dicuntur quando‘ctia res
oblatas aliquid fit» (8. Th., II-1I, q. 85, a3 ad3). Percbe si possa
passare all’etica, perché il sacrificio sia, occorre che sia fatto “'!f"
quid. 1l sacrificio & una determinazione non autonoma. Il‘sa\cn-
ficio & il principio di questa determinazione df:lla 1\1bertla. ¢ la
liberta in quanto determinata. Ma appunto, la liberta puo acca-
dere solo in una determinazione che non domina, ma che subi-
sce. Puo esserdi liberta solo «perdendo qualcosa», solo «consu-
mando» qualcosa, solo accettando un’autorita esterna, un’etero-
nomia. Il sacrificio non & percio qualcosa che sta in un ambi-
guita, rispetto a cui noi staremmo alt.rolvc-. ma & l_a soglia sulla
quale possiamo continuare a essere in una relazione e percio
possiamo essere noi stessi'’. Ogni 'L'ela,zlonc sorge da un atto di
significazione-spogliazione-sacrificio: I'uno per P'altro & lo sche-
ma del significato e del sacrificio (Levinas). .

La reintegrazione del rito nel fondamento c!ovf‘elbbe riguar-
dare la riequilibratura del rapporto tra rito e significato, attra-
verso un duplice concetto: la cooriginarieta tra CL_ﬂto spirituale e
vituale e svolta linguistica dovrebbero infine sfociare nella tema-
tizzazione della liberta, come vero ostacolo alla comprensione
del sacrificio, e cio a due livelli: -

— una comprensione della liberta vede nel sacrificio la pro-

T Ouesto aspetto della guestione & intuito con 'pmh.mdi_t:‘{_ da ]iir_}g,ei
nella teoria della «cooriginarieta di CLIIT.(_E liturgico € dl culto spn'ltt_mlcn._l er
un approfondimento del tema cfr. A. GriLLO, La riscoperta del snjm".w.’r.m_m
sacramentale. Il vito come «locus theologicus» per la soluzione della controver-
sia ecumentica su «Parola e Sacramentoy, in P. LYONs {.ed'l'. Parola ¢ sacramen-
1o (Atti del Simposio della Specializzazione Dogmatico-Sacramentarid pres-
so la Facolta di Teologia del Pontificio Ateneo 5. Anselmo - Roma, 4-5 mag-
gio 1995), (Studia Anselmiana, 123; Sacramentum, 12), Roma 1997, 83-139,
soprattutto 108-112.

|

h 3

UNA RILETTURA DELL’EUCARISTIA «N GENERE RITUS» 155

pria negazione, un’inutile concessione alla perdita di immedia-
tezza rispetto a sé;

— il sacrificio & pero, pill radicalmente, la contestazione non
solo dell’esercizio della liberta, ma della sua essenza «autono-
ma». Esso ricorda che tu non appartieni a te stesso.

Questo esito, che comporta il ripensamento urgente della
categoria di liberta, segna il passaggio dalla prima alla seconda
svolta antropologica. E proprio la dimensione originaria del sa-
crifico, quella rituale — e non la sua traduzione teologica come
espiazione, comunione, lode, sostituzione —, a garantire la sussi-
stenza di una comprensione dell’evento fondante. Il sacrificio
rituale permette la comprensione del sacrificio evento.

Invece, la scissione tra antropologia e teologia — se assunta
strategicamente — rende impossibile connettere liberta e sacrifi-
cio. La riscrittura della teologia in termini di liberta ¢ la grande
impresa degli ultimi anni, ma anche il modo con cui la teologia
rischia di perdere il terreno su cui pud consistere.

A un uomo immediatamente libero, il sacrificio e il rito ap-
paiono solo come forme di illusione (solo consolatoriamente
«necessarie»).

Dire la croce senza la categoria di sacrificio significa affidare
a una «demitologizzazione» la speranza di dire la verita del cri-

stianesimo nel mondo moderno. Non & un caso che il termine
«decisione» abbia largamente sostituito il termine «sacrificio».
Ma questa distinzione tra «mito» e «logos» € gia una distinzione
troppo moderna e troppo ingenua, visto che una riflessione ra-
dicale sulla liberta deve giungere al riconoscimento di alcune
nuove e necessarie evidenze®, che possono essere qui di seguito
cosi brevemente schematizzate.

* Per un’adeguata articolazione di una tale concezione della libert, ri-
mando ad A. GRILLO, Per una genealogia della liberta. Il mistico nel secondo
Wittegenstein e il ruolo della teologia in una filosofia della mistica, in A.
MoLiNarO - E. SALMANN (edd.), Filosofia e mistica. Itinerari di un progetto
di ricerca (Studia Anselmiana 125, Philosophica 2), Roma 1997, 89-127. Piu
di recente sono tornato sulla questione con A. GRILLO, «Passi sulla via della

pace». Libertd e autoritd all’inizio del XXI secolo, Natrusso Communication,
Savona 2007.



156 CAPITOLO SESTO

3.2. Nuove evidenze sul tema della liberta e nuova pertinenza
del sacrificio rituale per una teologia cristiana

Lassunto che connette una nuova concezione della liberta
alla riscoperta del sacrificio rituale si puo riassumere secondo
quattro proposizioni che suonano cosi:

a) E impossibile un rapporto «formale» tra categoriale e tra-
scendentale. Ossia non si € «liberi» di optare tra categoriale e
trascendentale.

b) L«astrattezza» moderna salva la liberta ponendola prima
delle determinazioni, mentre il sacrificio € la condizione della
significazione (Lévinas).

c) La «concretezza» cristiana puo pensare la liberta solo co-
me determinazione autorevole.

d) Ogni opposizione tra liberta e sacrificio, e quindi tra sacri-
ficio spirituale e sacrificio rituale, finisce per essere causa di in-
comprensione, poiché nasconde la verita della condition humaine
che piti radicalmente appare smentita dal mondo moderno.

Le radici storiche di questa impasse debbono pero venire
scandite pit adeguatamente, secondo alcune tappe successive,
quasi in forma di un graduale crescendo genealogico:

a) All’alba della modernita, di fronte al nuovo modo di in-
tendere 'uomo come liberta immediata, dapprima la teologia
difese l'autorita contro la liberta, come unico baluardo per ga-
rantire la trascendenza. Il sacrificio, in questo mondo, garantiva
ogni limitazione, mortificazione, abbassamento, rinuncia del-
'nomo di fronte al suo orgoglio e alla sua colpa. Lasciava cosi
aperta la possibilita — per quanto flebile — di concepire un’ulte-
riorita, un’esteriorita, una differenza.

b) In un secondo momento, negli ultimi cinquanta/sessan-
t'anni, la teologia — almeno una larga parte di essa — ha ritenuto
di poter (e dover) mutare avviso, e di assumere il moderno con-
cetto di liberta per presentare il discorso su Gesu, di scommet-
tere eroicamente sulla non incompatibilita tra un inizio imme-
diato dall'vomo e un inizio immediato da Dio. Soprattutto ha
teso a impiegare un «concetto formale» e «trascendentale» di
liberta per esporre il cuore del vangelo. Questa ¢ stata la culla
della svolta antropologica (prima).

¢) Il nuovo abbraccio con 'antropologia, dopo il grande ri-
fiuto di fine '700, ha pero generato un singolare effetto. Proprio

UNA RILETTURA DELL’EUCARISTIA <IN GENERE RITUS» 157

quell’antropologia, che la teologia incontrava con tanto entusia-
smo, per recuperare la centralitd dell'uomo, della sua liberta e
della sua inclinazione alla verita, sembrava invece prendere le
distanze (se non congedo) da queste prospettive. Nel frattempo
perd il barthismo protestante e I'antimodernismo cattolico pen-
savano di poter ovviare ai pericoli di un’antropologizzazione del
teologico tornando a un inizio che partisse immediatamente da
Dio (dalla sua parola, dalla sua rivelazione) e opponendolo con
durezza a ogni possibilita di comprendere la fede «a partire dal-
'uomow. Il sé dell'uomo diventava il sé di Dio: e da questa pa-
rolina originaria cominciava la teologia, che cosi assumeva in
Dio le caratteristiche dell'uomo®.

d) Oggi la teologia torna a scoprire il sacrificio non perché
torni indietro — come molti continuano a paventare o a sperare —
ma perché irrevocabilmente sta andando avanti e sta scoprendo
che il discorso sulla liberta dell’uomo non ¢ alternativo alla tra-
dizione, all’autorita e all'esteriorita, alla mediazione e alla diffe-
renza, ma che piuttosto vi & strutturalmente legato, puo resistere
solo all’interno di una tradizione e sotto un’autoritd, una fede,
un affidamento.

e) Sembrava che la dignita dell’'uomo potesse consistere sol-
tanto nel poter essere tutto, ma oggi, con la sempre pit capillare
riflessione sulle mediazioni e sulla sua natura di «zoon logon
echon, si capisce che I'vomo pud essere tale solo imparando a
essere qualcosa. Che puo raggiungere la pura interiorita solo se
¢ stato capace di esteriorizzarsi, precariamente e imperfettamen-
te. Che puo pensare solo se ha imparato a parlare. Che puo es-
sere trascendentale solo se ha potuto essere storico e categoriale,
che pud essere «interiore» solo se ha potuto essere esteriore.
Che pud essere se stesso solo se ha potuto essere altro. Si scopre
cioé che I'alienazione é una condizione dell’autenticita! Che non
¢’¢ uomo senza che un altro (e un Altro) si prenda cura di lui™,

# Possiamo essere davvero sicuri che se L. Feuerbach non & stato altro
che il pitt grande esponente della teologia liberale, K. Barth non sia stato il
pitl grande esponente dell’idealismo filosofico?

% Per una discussione di questi temi in negativo, in un’analisi dei limiti
della sacramentaria rahneriana, rinvio ad A. GRILLO, Sacramenta propter an-
gelos? Karl Rabner e un «principios della sacramentaria di S. Tommaso, «Ec-
clesia Orans» 14 (1997), 391-412. Con accenti simili TH. FREYER, Sakrament-




"

=

.

—

4

158 CAPITOLO SESTO

f) La struttura che emerge € una relazione dialettica tra im-
mediatezza e mediazione che costituisce il «fondo stesso» dell’u-
manitd dell’'uomo, la sua possibilita di essere uomo solo in una
relazione anche necessariamente esteriore, anche in una etero-
determinazione. Il sacrificio religioso & questa relazione fondan-
te originariamente esterna, che anche per la relazione a Cristo
ha bisogno di essere mantenuta.

g) 1l concetto di liberta che deriva da questo orizzonte della
seconda svolta antropologica risulta e risalta per la sua com-
plessita e per la necessita di tenere dentro il principio della sua
negazione, Sono libero perché sono stato liberato non puo es-
sere soltanto un’evidenza «teorica». Se potesse esserlo, io sarei
libero perché saprei di essere stato liberato. Questo ¢ necessa-
rio, ma ha il suo fondamento non con il sapere, con I’essere
liberato. Nel sacrificio questa esteriorita che mi fonda raggiun-
ge l'evidenza di un fatto. Per questo — davvero — non c¢’é reli-
gione senza sacrificio’. Dall’'uomo mi & data la parola e percio
posso pensare. Debbo sacrificare me stesso per essere me stes-
so. Questa evidenza teologica non pud e non riesce a essere
I'opposto dell’evidenza antropologica. Autorinnegamento e au-
toaffermazione sono cooriginari e indéducibili uno dall’altro:
sacrificio e liberta hanno la stessa culla. Non si puo pensare
correttamente uno senza correggere lo sguardo che si getta sul-
Ialtra.

Transitus-Zeit-Traszendenz. Ueberlegungen im Vorfeld einer liturgisch-deste-
tischen Erschliefung und Grundlegung der Sakramente, (Bonner dogmatische
Studien, 20), Echter, Wiirzburg 1995. Secondo questo autore la «nuova»
sacramentaria rischia di non differire sostanzialmente dall’antica nell’assu-
mere — attraverso i concetti tipicamente rahneriani di «autocompimento» e
di «simbolo reale» — un punto di vista logocentrico, presupponendo come la
tradizione metafisica una finale coerenza tra essere e coscienza, tra pensiero
ed essere. La via per risolvere il problema passa necessariamente per il rico-
noscimento-rispetto dell’altro, nella sua irriducibilita al sé.

' «Nel sacrificio si concretizza e si concentra tutta 'essenza della reli-
gione» (L. FEUERBACH, Essenza della religione, Einaudi, Torino § 29, 42).

4*———

. 4

UNA RILETTURA DELL’EUCARISTIA (N GENERE RITUS» 159

4. BREVE EXCURSUS SULLA QUESTIONE DEL RAPPORTO TRA LIBER-
TA ED ETERODETERMINAZIONE

La mediazione della teologia pud essere «fondamentale» e la sua
critica pud essere «radicale», solo se essa va al fondo, alle radici
del concetto di liberta™.

Se, come abbiamo visto, il pit grande ostacolo a conservare
la rilevanza del sacrificio rituale per il cristianesimo ¢ legato al-
Paccettazione di un concetto immediato di liberta, la discussione
di tale concetto deve quindi presentarsi come preliminare a
qualsiasi proposta teologica di comprensione della nozione di
sacrificio (come evento e come rito).

4.1. Difficoltd di un raccordo tra auto ed eterodeterminazione

Questo excursus intende brevemente sviluppare il rapporto
che liberta ed eterodeterminazione possono (o debbono) istitui-
re, non solo per poter risultare compatibili con la fede cristiana,
ma anche per rappresentare adeguatamente I'«oggetto» inogget-
tivabile che pretendono di descrivere”. Queste pagine sono lo
specchio di un recente dibattito, che ha conosciuto alcuni mo-
menti intensi, in cui la discussione si ¢ fissata su quello che forse
potrebbe essere davvero il cuore della questione «sacrificalex:
come fondare teoricamente il passaggio dal sacrificio di altro al
sacrificio di sé? In quale relazione sta questa «spiritualizzazio-
ne» del sacrificio, questa interiorizzazione, che voglia assicurare
un’adeguata salvaguardia dell’alterita come sfondo e senso pri-
mo e ultimo di tale trasformazione?

Cid che Barth ha chiamato una volta «il grande buco vuoto»
della teologia contemporanea, il rapporto tra esperienza indivi-

2 PRGPPER, Redenzione e storia della libertd, 151.

> In tal senso non sarebbe esagerato concludere che vi & uno spazio per
una «filosofia prima» che tematizzi la liberta e che nell’articolazione del tema
della liberta apra uno spazio alla logica della fede, quasi come un preambu-
lum fidei di nuovo conio. Verso una tale ipotesi si muove anche H.-J. VER-
WEYEN, Teologia e Filosofia: fecondo dialogo o conflitto insanabile?, in «Teo-
logia» 21 (1996), rispett. 276-295. Sul tema cfr. anche il citato libro di Th.
Propper.



160 CAPITOLO SESTO

duale e manifestazione di Dio, appare in questione nella contesa
tra autodeterminazione ed eterodeterminazione. Proprio su que-
sto tema occorre tentare un minimo di delucidazione.

A proposito dell'impostazione di una riposta a tale questio-
ne, si notano importanti differenziazioni all'interno dei teologi
milanesi (con la grande differenza tra Bertuletti-Ubbiali, inclini
piuttosto a un primato dell’autodeterminazione, e Colombo-An-
gelini-Sequeri, piti decisi, ognuno a modo suo, nel privilegiare
una forma dell’eterodeterminazione).

Cid mi fa pensare che ¢’& modo e modo di patlare di «etero-
determinazione» e ¢’& modo e modo di parlare di autodetermi-
nazione.

Anzitutto, eterodeterminazione sembra unificare le posizio-
ni piti «positivistiche» (in teologia come nella scienza) e pit «mi-
stiche», che si riferiscono a una relazione di dipendenza rispetto
a un originario non diviso. Con cio I'alterita di cui I'esigenza
eterodeterminista si fa alfiera, ¢ almeno duplice: ¢ un’alterita
alienante, se costituita da uno spossessamento di sé, ma anche
un’alterita promuovente, con cui si intende una forma di este-
riorita autorevole e fondante. Eteronomia cosi significa il massi-
mo di perdita di sé come anche il massimo di autenticita.

Al contrario capita per il termine autodeterminazione, con
cui si pué intendere sia il decidere di sé che contiene al proprio
interno 'alterita e sia il formale inizio di sé da sé, come inclina a
fare la visione «pura» in senso autodeterministico.

Cio che forse potrebbe avvicinare i due fronti diversi sta nel-
I’ammissione che tanto 'autodeterminazione, quanto I'eterode-
terminazione hanno bisogno, per non essere abissi vuoti, di una
radice finita e storica, in una fatticita indeducibile e assoluta.

Come faccia la fatticita, il dato, a essere compresa originaria-
mente nel pensiero, senza cadere in una forma di svuotamento
della fatticita stessa, questo mi pare un problema quasi insolubi-
le, al momento. Non appena — sulla scia di Heidegger e delle
varie ermeneutiche forti — si mette il «fatto», il «dato», la storia
dentro il pensiero, si & poi costretti a fare del pensiero Dio stes-
so, e a cadere sotto 'accusa mossa da Feuerbach a Hegel: di
aver fatto dell’aldiqua un aldila.

Se le cose stanno cosi, allora si potrebbe tentare di metter un
minimo di ordine nelle posizioni emerse, proprio in relazione
alla questione dell’auto-eterodeterminazione:

UNA RILETTURA DELL’EUCARISTIA «(IN GENERE RITUS» 161

— Vi é chi ha proposto una forma complessa di eteronomia
rispetto a una struttura antropologica che ha peré una sorta di
sporgenza divina non eteronoma, ma chiusa in sé e come auto-
sufficiente, almeno /7 Gefiib! (Terrin).

— Chi invoca invece un’altra forma di eteronomia, che muo-
va da una differenza originaria, che non soddisferebbe il raccor-
do mantenuto da Terrin, ma che cerca di intercettare intersog-
gettivamente un’esteriorita radicale (Bonaccorso).

— Vi ¢ infine chi propone di assumere 'alterita (come fattici-
ta e come datita) all'interno del pensiero (cfr. Ubbiali). In questa
posizione sembra quasi che il pensiero sia il divino e che T'altro
sia 'umano, il contingente™,

— A mio parere, invece, I’ Altro resta il nome di Dio, ma forse
prima ancora dell’altro uomo attraverso cui Dio mi parla, e che
puo parlarmi, come Dio e come uomo, nell’alterita dell’esterio-
ritd. «Io non sono il mio inizio» ¢ forse la base innegabile e irri-
ducibile di ogni teoria della liberta che voglia fare i conti fino in
fondo con l'eterodeterminazione.

4.2. La liberta suscitata dall’ incontro con laltro

Una teoria della liberta che non sfugga le domande radicali
ha bisogno di confrontarsi con 'eterodeterminazione come ele-
mento insuperabile per giungere alla verita dell’autodetermina-
zione. E proprio la presunta «irriconducibilita dell’autodetermi-
nazione ad altro» a impedire e a bloccare ogni possibile com-

> In teologia si tende spesso ad ammettere un punto di partenza tra-
scendentale che é proprio cio che io vorrei mettere in questione. Per questa
teologia & questione di partire dall’acquisizione dell'uomo in termini di li-
bertd, mentre per me si tratta di far valere un’istanza ulteriore, che vede
Puomo soltanto come relazione, come rapporto con un’altra liberta, con
un’autorita che lo libera. Per questo mi oriento verso una negazione dell’im-
mediatezza della liberta dell’'uomo. Solo cosi, mi pare, & possibile cominciare
a rendere plausibile I'idea di Dio e la sua evidenza per 'uomo. Una nuova
evidenza di Dio pud nascere solo dal tramonto dell’idea di «liberta imme-
diata come possesso originario dell’uomo»: in tale orizzonte moderno, ogni
liberta fuori da quella dell’'uomo, appare inevitabilmente come un attentato
alla liberta, mentre tale autorita non ¢ altro che il presupposto della liberta
dell’'vomo. L'uomo, che nasce non libero, puo liberarsi soltanto in quanto
\czliene liberato dall’incontro con una liberta altra, con un’autorita, umana e

ivina,



162 CAPITOLO SESTO

prensione della fede in una connessione originaria con il sacri-
ficio. In un tale itinerario la riflessione teologica sul sacrificio
incontra tre questioni centrali:

a) La questione dell’esteriorita: cid che & esteriore rivendica
il ruolo — quasi inconcepibile — di concorrere nella mediazione
al sorgere dellinteriorita nell'uomo. Il principio dell’antropolo-
gia tomista merita ancora un approccio teorico seriamente inte-
ressato.

b) La questione dell’eterodeterminazione, ossia «io non so-
no il mio inizio». Una liberta intesa come autodeterminazione
non riesce piti ad agganciare una sfera del veramente diverso,
dell’altro, della differenza. C’¢ bisogno di una fenomenologia
della liberta non autosufficiente. Essere causa sui non € per I'uo-
mo un inizio assoluto, ma un inizio responsabile. E una liberta
liberata. Se & vero che «quando 'uomo si occupa di sé, li Dio si
rivela», & anche vero che occorre che 'uomo si occupi di altro
da sé e che altro dall'uomo singolo si occupi di lui.

¢) La questione dlella liturgia: la prima svolta antropologica
parlava prevalentemente di riforma dei riti, sulla base di un’idea
prevalentemente immediata di libertd; la seconda svolta antro-
pologica, senza perdere questo interesse, pone in questione an-
che un aspetto per certi versi piu radicale: I'esigenza di iniziare
ai riti proprio a causa di una nuova consapevolezza sul tema del-
la mediazione della liberta.

In questo ultimo ambito liturgico, che ¢ quello che piu ci
sta a cuore, questa consapevolezza della centralita del proble-
ma della liberta ci fa giungere a due affermazioni-chiave intor-
no alle questioni del rapporto tra uomo e Dio e della compren-
sione della struttura complessa della nozione di segno. I due
aspetti del problema sono strettamente legati e ci invitano oggi
a una nuova comprensione della fondamentalita del loro lega-
me.

A partire dalla Riforma protestante, del sacrificio (e pit in
generale di ogni atto di culto esterno) non & piu possibile dire
«serve all’'uomo, non a Dio» senza sentire il pericolo di cadere in
un’indebita esaltazione delle opere dell'uomo. Ma questa antro-
pologia negativa, questa negazione dell’antropologia, capovolge
il segno delle affermazioni tradizionali. Mentre gli antichi dice-
vano «serve all’'uomo, non a Dio» per valorizzare I'aspetto uma-
no, i moderni lo dicono per contestarne ogni diritto. Lo statuto

UNA RILETTURA DELL'EUCARISTIA N GENERE RITUS: 163

del rito cultuale — di cui il sacrificio ¢ il centro — si basa sulla
seconda evidenza sospetta del moderno, che & contenuta nella
sentenza: «i segni rinviano ad altro». Il ruolo del segno ¢ per noi
moderni caratterizzato dal non essere I'immediatezza della cosa.
11 suo statuto di «mediazione» & rinvio ad altro, il quale altro &
I'unica cosa che ci interessa. Per gli antichi (Agostino, Tomma-
so) laltro era accessibile solo grazie alla mediazione del sensibi-
le, del materiale. Essi dicono, molto spesso: I'uomo accede all’in-
tellegibile attraverso il sensibile. Il discorso sul segno da essi non
¢ fatto per squalificare la mediazione in vista dell'immediatezza,
ma per negare tale squalificazione. Cosi dire che ¢’& un sacrificio
interno e uno esterno, e subordinare il secondo al primo ha in
Tommaso la funzione di valorizzare in pieno il ruolo insostitui-
bile del sacrificio rituale come «passaggio» necessario alla chia-
rezza sia sul sacrificio interiore sia sul sacrificio singulare. Ossia
la croce e la vita non soltanto «fondano» il sacrificio rituale, ma
anche «dipendono» da esso! Leucaristia non € la croce e non ¢
nemmeno la vita. Questo vediamo noi come gli antichi. Ma noi
affermiamo questa differenza presumendo di essere nell'imme-
diatezza intellettualistica sia con la vita, sia con la croce. Mentre
gli antichi dicevano questa differenza non come assoluta. Sape-
vano che, secundum quid, I'eucaristia ¢ la vita e I'eucaristia ¢ la
croce. Tra gli elementi necessari a questa identita loro ponevano
ovviamente — quasi spontaneamente — il rito. Noi dobbiamo
reimparare a farlo. Né la metafora, né la realta simbolica, né la
ripresentazione valgono come tali a sostituire il livello celebrati-
vo rituale della questione sacrificale.

Per tutto cid, il mancato raccordo tra antropologia e teolo-
gia ci impedisce non soltanto di capire ma anche di esporre
adeguatamente una teoria teologica sul sacrificio (rituale, esi-
stenziale e storico). Il mutamento della nostra visione dell'uvomo
— inteso come liberta immediata — ci impedisce di comprendere
direttamente persino il senso degli adagi piti scontati della tra-
dizione teologica. 1l sacrificio rituale parla della nostra relazio-
ne a noi stessi e con gli altri, collocandoci in una radicale dipen-
denza, sul piano della prassi, in certo modo prima che a essa
pensiamo.




164 CAPITOLO SESTO

5. CONCLUSIONE

Ipse homo [...] in quantum mundo moritur ut Deo vivat, sacrifi-
cium est.
(AGosTINO)”

Partire dal significato per arrivare al segno ¢& la logica dei
musel, e di quel tanto di imbalsamato che non pud non esserci
in ogni umana teologia. Passare dal segno al significato ¢ la
logica della vita e di quel minimo di vitalita che non pué non
esserci in ogni fede cristiana. La seconda svolta antropologica
ha il merito di contribuire oggi a riportare al centro dell’atten-
zione questo banalissimo fatto: che «nessuno nasce imparato»
— come dice un proverbio napoletano — e che se la liturgia ha
un senso & anche quello di «insegnarci» — originalmente e ori-
ginariamente — che cosa € il cristianesimo.

Il grande guadagno della prima svolta antropologica & stato
quello di scoprire che il segno di per sé non pud valere come
significato. Deve esserci un’ulteriorita del segno perché il segno
resti tale. Questa ammissione — pur nella sua inattaccabile ur-
genza — ha pero indotto a pensare che I'ulteriorita rispetto al
segno possa poi comunicarsi indipendentemente dal segno.
Che questa risulti invece un’impossibilita ¢ la grande novita rap-
presentata dalla «seconda» svolta antropologica, inevitabilmente
meno teoretica e pit legata all’esperienza simbolico-corporeo-
sacramentale su cui poggia la fede cristiana.

In tale ambito la questione sulla differenza tra sacrificio ri-
tuale e sacrificio spirituale ha subito questa vicenda in modo
esemplare. Dapprima si & trattato di una distinzione all’interno
di una relazione, poi di un’opposizione tra spirituale e rituale,
fino a giungere a una ricomprensione della priorita, del primato
«significativo» dell’interiorita e di un primato «segnico» della
ritualita.

Cio che facciamo dire agli autori antichi sul sacrificio rituale
non & altro che il nostro limite di visuale che estendiamo al pas-
sato: come Pascal, anche noi dovremmo ammettere: «Ce n’est
pas dans Montaigne, mais dans moi, que je trouve tout ce que

> AGOSTINO, De civitate Dei, X, 5-6.

UNA RILETTURA DELL’EUCARISTIA N GENERE RITUS- 165

i’y vois»™. Il sacrificio «rituale», «esterno», di «altro» non & pri-
ma di tutto la minaccia della «purezza» del rapporto tra croce e
vita, ma € piuttosto la garanzia perché I'uomo non si chiuda in
un’autosufficienza tanto orgogliosa quanto illusoria. Colui che
compie un sacrificio pone in una relazione la propria verita.
Non possiede immediatamente se stesso, ma vive una vita che
gli & donata. Accetta di stare in (e grazie a) una «mediazione».

Concludo percid con un rapido e significativo riferimento a
un padre venerato e insuperato della prima svolta antropologica.
Con il suo aiuto potremo cercare di non sbagliare I'ultimo pic-
colo passo di questo nostro percorso.

In effetti, per poter dire nel mondo moderno la stessa frase
di Agostino citata in testa a questo paragrafo conclusivo («l’uo-
mo stesso [...] & sacrificio»), occorre fare molta attenzione: biso-
gna avere una spiccata sensibilita per i dettagli, un’acuta perce-
zione delle sinuose imprevedibilita del mondo, e adeguarvi sa-
pientemente una sempre necessaria teoria della fede.

Lo stile della prima svolta antropologica ha teso a guardare
al significante a partire dal significato, all'immediatezza a partire
dalla (e in ragione della) mediazione. Come ha detto con elegan-
za H. de Lubac:

Chi dice sacramento, dice passaggio. Pur restando indispensabile
nella nostra condizione terrestre, 'ordine sacramentale & fatto
per condurre sempre oltre 'immediato. Il significante non esiste
mai se non in vista del «significato pit profondo», e mai espri-
me in modo adeguato”.

Questa gustosa affermazione, cosi ricca di una sapienza lun-
gimirante, equivale al programma di «una liturgia per 'uomos»*,
alla lucida consapevolezza del regime transitivo (e transitorio)
dei riti, del loro strutturale «stare per altros.

Ma c’¢ un tempo in cui, per garantire la possibilita di fare
ancora quello stesso passaggio, occorre tornare a capire anche i
diritti dell'immediatezza, del significante per arrivare al signifi-
cato, del desiderio per arrivare al dono. In fin dei conti, resta

’ B. PascaL, Pensées, Rombaldi, Paris 1943, § 64 (ed. Brunschvicg), 67.

*" H. pE LUBAC, Prco della Mirandola. L’alba incompiuta del vinascimento,
Jaca Book, Milano 1994, 419s.

% Cfr. A. GRILLO, L'esperienza rituale, 173-183.




166 CAPITOLO SESTO

sempre vero che «c’& un tempo per sostenere una tesi ¢ un tem-
po per mettere in valore la tesi complementare. Ancor piu spes-
so bisognera sostenere I'una e I'altra nello stesso tempo» .
Cosi, sulla base di questa duplice consapevolezza riformule-
remmo la frase del grande teologo, ma con le priorita capovolte,
come a noi oggi pare decisamente necessario pet riguadagnare
un rapporto corretto anche con il sacrificio rituale:
Chi dice passaggio, dice sacramento. Pur essendo fatto per con-
durre sempre oltre I'immediato, I'ordine sacramentale resta un
immediato della nostra condizione terrestre, Il significato pit
profondo non esiste mai se non grazie a un significante, sebbene
questo non lo esprima mai adeguatamente.

Verosimilmente cosi parlerebbe oggi anche de Lubac.

% 1. pE LUBAC, Paradossi e Nuovi Paradossi, Jaca Book, Milano 1989, 20.

.

CAPITOLO SETTIMO

INAPPETENTI O INSAZIATI? LA PARTECIPAZIONE
ALLEUCARISTIA NEL CONTESTO ATTUALE

Tutto il realismo dell’Eucaristia, dall’epoca barocca fino ai nostri
giorni, si & incentrato non sull’atto del mangiare, ma sulla Presen-
za reale del Cristo in cid che veniva mangiato.

(GHISLAIN LAFONT)'

Da sempre, per la teologia, la cosa pitl importante non ¢ sta-
ta tanto quella di saper dare «buone risposte» — il che ovviamen-
te, dopo, non guasta mai — quanto piuttosto quella di saper for-
mulare, prima, «buone domande». 1l titolo di questo capitolo &
formulato con una coppia di aggettivi che apre lo spazio a una
riflessione ricca di implicazioni e di conseguenze non trascura-
bili’.

Ci si chiedera giustamente perché io cominci proprio in que-
sto modo. La risposta &: perché ¢ ben raro che sull’eucaristia si
formulino domande molto acute. L'eucaristia, infatti, sta troppo
al centro della nostra attenzione, troppo sotto i nostri occhi, per
poter essere davvero osservata e interrogata sul serio. Cid che
guardiamo continuamente spesso & soggetto al destino di non
essere quasi piti visto! Questo capita frequentemente proprio al
sacramento che sta al centro della vita cristiana, al centro in ogni
senso, anzitutto nel senso di «stare sempre davanti ai nostri oc-
chi». Dunque, si tratta di guardare meglio cio che appare, cio che
continuamente compare dinanzi al nostro sguardo. Ecco il compi-

! GH. LaFonT, Eucaristia: il pasto e la parola, LDC, Leumann (TO) 2002,
21.

2 Debbo la formulazione di questo titolo — in occasione di una richiesta
di conferenza per la Diocesi di Lodi — al professor Giovanni Cesare Pagazzi,
che ringrazio di cuore per I'amicizia e per la competenza.




i

168 CAPITOLO SETTIMO

to pit vero della teologia, e in essa ecco il compito piu vero della
fenomenologia. Tenterd infatti di utilizzare per il mio discorso il
metodo fenomenologico, quel metodo che per «offrire chiari-
menti» deve sempre «salvare i fenomeni» (E. Jiingel). Tale me-
todo si distingue da un procedimento classico, nel quale I’essen-
ziale sembrava proprio quello di «superare i fenomeni», per ve-
dere che cosa vi fosse «dietro» di essi. Vedremo che per 'euca-
ristia (e pit in generale per la teologia dei sacramenti) 'adozione
di tale metodo fenomenologico appare oggi della massima im-
portanza, proprio per salvaguardare quell’apparenza, quella vi-
sibilita, quella sensibilita di cui i sacramenti statutariamente vi-
vono’.

Ma «ad inceptum redimus» e cominciamo con il nosto titolo.

1. I DUE SIGNIFICATI DEL TITOLO

La curiosa alternativa che i due aggettivi del titolo propon-
gono — indirettamente ma efficacemente — sembrerebbe aver fa-
cile soluzione. Molti, nei confronti della celebrazione eucaristi-
ca, oggi si sentono snappetenti o insaziati. Cid pud significare
due cose: che molti non hanno alcun appetito verso I'eucaristia,
né provano appetito quando si trovano all'interno di essa. Ossia
non tendono all’eucaristia come a un «bisogno», e non sentono
alcun bisogno di mangiare quando vi si trovano.

Molti altri, d’altra parte, si trovano nella spiacevole condi-
zione per cui, pur essendo all’interno dell’eucaristia e pur man-
giando, non si sentono veramente nutriti e saziati da essa. La
diagnosi della piccola «malattia mortale» sottesa agli aggettivi
del titolo & chiara e la cura sembra altrettanto evidente: si tratta
di trasformare I'inappetenza in bisogno/desiderio di mangiare e
I'insoddisfazione in sazietd e sufficienza di nutrimento. Detto con
altre parole, I'eucaristia dovebbe diventare un cibo necessario e
un nutrimento sufficiente.

> Cfr. A. GRILLO, La «visione antropologica» dei sacramenti e la teologia.
Qvvero, come fanno dei ciechi a identificare la «veriti» di un elefante?, «Ec-
clesia Orans» 20 (2003}, 253-270.

B

Yf

INAPPETENTI O INSAZIATI? 169

Ma questo risultato, che non & privo di verita, ci appare su-
bito anche molto deludente e persino un po’ rischioso. E vero
che Peucaristia deve riscoprire la delicatezza della necessita di
mangiare (la «fame») e della sufficienza di aver mangiato (la «sa-
zietd»), ma questa scoperta deve far emergere anzitutto a/tro da
sé: ossia la gratuitd e non semplicemente la necessita del nutri-
mento spirituale, la sovrabbondanza di grazia e non semplicemen-
te la sufficienza della risposta a un bisogno.

Insomma, la via che recupera 'esperienza eucaristica sul
piano del necessario e del sufficiente ci appare veramente anti-
tetica al senso teologico ultimo e portante dell’eucaristia stessa,
da intendersi come «dono», come «pro-esistenza», come «sacri-
ficio» e «offerta».

Di fatto ci troviamo qui proprio al centro di una delle que-
stioni piu radicali e importanti dell’attuale riflessione sull’euca-
ristia e in generale sui sacramenti: il recupero della condizione
antropologica (necessaria e sufficiente) del «pasto» come segno/si-
gnificante si sposa — e non pud non sposatsi — con I'esigenza di
quel segno/significato teologico da intendersi in termini di gratui-
ta sovrabbondanza®.

Proprio per contemperare al meglio queste esigenze mi sem-
bra giusto individuare nella fenomenologia il metodo (antico e
nuovo) di approccio al tema eucaristico, che persegue la «salvez-
za del fenomeno» insieme al chiarimento teologico del simbolo
che il fenomeno come tale — nella sua specifica opacita — offre
all’esperienza dell’'uomo.

Come & possibile allora conseguire un tale accordo? Non
avremo allora veramente sbagliato a formulare le nostre doman-
de? Non occorrera forse mettere in secondo piano proprio il
mangiare per poter ancora sperimentare I'incontro con Cristo?
Non sara forse che 'eucaristia debba essere anzitutto — e fonda-
mentalmente — altro dal mangiare?

4 Ed & proprio da un’inefficace impostazione di questa relazione tra si-
gnificante e significato, tra oggetto e intenzione, tra sacranzentum tantum e
res sacramenti, che vengono oggi messe alla prova le relazioni ardue e insu-
perabili tra approccio antropologico e approccio teologico. Un’interessante
rilettura di questa tensione si trova nel contributo di C. Valenziano (77-127)
nel libro A. GriLLO - C. VALENZIANO, L'uomo della liturgia, Cittadella, Assisi
2007, dove viene sviluppata una feconda rilettura di questa relazione, distin-
guendo tra approccio «apologetico» e approccio «ermeneutico».




=

—t

g

170 CAPITOLO SETTIMO

Credo di no. La questione per noi piu delicata & proprio
questa: solo quando superiamo il fenomeno senza «salvarlo» ca-
diamo in questa pericolosissima antitesi tra bisogno e gratuita,
tra sufficienza e sovrabbondanza (Sequeri).

La via da percorrere & invece che solo quella che punta di-
rettamente sulla cosa stessa di cui € questione: si tratta, in altri
termini, di tener ferma «la cosa» — ossia il rapporto tra esperien-
za della fame, del mangiare e della sazieta — la quale, se affron-
tata fenomenologicamente — ossia al di qua della distinzione tra
natura e sovranatura, tra bisogno e grazia — & in grado di offrirci
la porta stretta attraverso cui salvaguardare 1’esperienza sacra-
mentale e percid comprendere e vivere autenticamente la cele-
brazione eucaristica, nella quale sacrificio e pasto, relazione con
il corpo e con lo spirito, si intrecciano senza potersi né separare
né confondere.

Percorrendo tale via, scopriremo che la condizione di inap-
petenti e la condizione di insaziat: riguarda la soglia previa e po-
steriore (quasi postuma) rispetto al mangiare. Fame e sazieta
stanno prima e dopo il fenomeno del pasto. Ora, tale fenomeno
non si lascia comprendere né oggettivamente, né concettual-
mente, né astrando dal soggetto che vi & implicato, né astrando
dall’oggetto che vi compare. Una fenomenologia del mangiare &
dunque per noi il compito che ci aspetta nel nostro secondo pas-
so. Tale secondo passo, tuttavia, sara a sua volta suddiviso in due
momenti, che rappresentano anche due stili di un possibile ap-
proccio fenomenologico.

2. UNA PRIMA FENOMENOLOGIA DEL PASTO: LA TAVOLA E LA
FESTA

Vale la pena esaminare il fatto del mangiare con un occhio
spregiudicato, quasi trasponendo in campo teologico lo sguardo
di Elias Canetti in «Massa e potere».

2.1. La tavola imbandita

In effetti, pud essere assai istruttivo — addirittura sorpren-
dente — tentare una piccola fenomenologia del nostro consueto
modo di stare a tavola. Mangiamo seduti a una tavola, non trop-

INAPPETENTI O INSAZIATI? 171

po a ridosso né troppo distanti da essa. Bisogna lasciare un po’
di spazio tra noi e il tavolo, per assicurare il movimento delle
mani e del corpo, per mantenere una certa distanza dal piatto e
una sicura afferrabilita di tutti gli strumenti del pasto. Ordina-
riamente si «agisce» con alcuni elementi ben delimitati: le posate
(normalmente tre), il piatto — che & il centro dell’azione, il luogo
del lavoro — i bicchieri e le bottiglie, il tovagliolo.

Gli oggetti della tavola hanno funzioni diverse, rappresenta-
no azioni diverse e si utilizzano con tecniche diverse. Il piatto
contiene il cibo: quando & fordo ospita «primi», liquidi o solidi,
invece quando & piano raccoglie i «secondi» di carne o di pesce,
con i contorni relativi. Il piatto ¢ il luogo intorno a cui si esercita
un complesso lavorio. Al nostro piatto la pietanza arriva dal
piatto di portata, e da esso si allontana attraverso le posate.
Non ¢’¢ praticamente mai una «presa diretta» dal piatto. Innu-
merevoli sono i passaggi dal mondo alla bocca. Dalla pentola di
cottura al piatto di portata, dal piatto di portata al proprio piat-
to, dal piatto al cucchiaio, dal cucchiaio alla bocca. In tutto que-
sto «trasporto» — metafora simbolica e sostanziale — ogni passag-
gio deve essere il piu fluido e il meno aggressivo possibile. Chi
versa con impeto dal piatto di portata al proprio piatto, o dal
cucchiaio alla bocca, & come se azzannasse la preda per sbranar-
la. Eppure la tavola, pur nascondendo cosi bene I'animalita del
mangiare, non la dissimula completamente. Ogni commensale fa
memoria, anche e soprattutto a tavola, di quella coscienza lonta-
na e opaca, che si esprime nella gustosa espressione che intitola
uno degli ultimi libri postumi di J. Derrida: L'animale che dun-
que sono’,

Proprio quegli elementi che ci tengono distanti da un con-
tatto diretto con il cibo — le posate — sono chiaramente strumenti
non pacifici. Le punte della forchetta e la lama del coltello luc-
cicano in ogni pranzo in un modo che a noi pare soltanto forma-
le o elegante, ma che ¢ sempre anche un po’ violento, preoccu-
pante, letteralmente «allarmante».

Di tutte le posate il cucchiaio ¢ il meno violento, e per que-
sto anche il pit rudimentale. Il cucchiaio non é altro che un
piccolo piatto con un lungo manico, una piccola scodella, un

5 Cfr. J. DERRIDA, L'animale che dunque sono, Jaca Book, Milano 2006.




P

—

172 CAPITOLO SETTIMO

mestolo personale, che agisce su cibi liquidi, piti 0 meno densi.
Quasi accarezza la pietanza, vi si immerge e ne esce ricolmo per
salire fino all’altezza della bocca e introdurvisi. Il cucchiaio com-
porta alcuni problemi non secondari sia per la fermezza del pol-
so che lo dirige, sia per la bocca che si appresta a riceverlo.
Quanto al polso, ¢ facile vederne le disgrazie nei cuccioli d’uo-
mo: un cucchiaio nelle loro mani & capace di ogni cosa: in essi
non c’¢ fermezza di polso né controllo della direzione di marcia
e i divani, 1 muri e i pavimenti ne sanno qualcosa. Quanto alle
bocche, proprio I'instabilita del contenuto della posata pud in-
durre la bocca a un progressivo movimento di avvicinamento al
punto di partenza. Cosicché tra l'inizio e la fine del pasto con
minestra fumante ci si pud abbassare anche di trenta o quaranta
centimetri sul livello del brodo.

Ben diverso ¢ il ruolo della forchetta: essa ¢ fatta per infilza-
re e per fermare. Contrariamente al cucchiaio, ha due funzioni:
una che esercita da sola e I'altra d’intesa con il coltello. La prima
funzione, quella d’infilzare, anticipa esteriormente cio che avver-
ra nel segreto della bocca. Le carni, le verdure, le paste e i pesci
subiscono nel piatto gia una prima forma di scomposizione. Cer-
to, I'arte dell’'uso della forchetta sta nel fenderla puramente fun-
zionale all’operazione di spostamento del cibo dal piatto alla
bocca: essere puro mezzo € I'ideale che il galateo ha imposto a
una forchetta che & anche una sorta di prolungamento dei denti
fino al piatto. D’altra parte, proprio perché cosi netta nel suo
operare, la forchetta non da problemi di stabilita e percio non
ha bisogno né di un polso fermo, né di una schiena diritta. Per
questa sua funzione, pud essere affidata alle mani dei bambini,
purché non sia all'improvviso trasformata in pericolosa arma
bianca. La seconda funzione ¢ invece quella d’immobilizzare la
pietanza perché su di essa il coltello possa esercitare la precisio-
ne del suo taglio. Come ancilla cuponis, la forchetta si coordina
con il moto della lama e tanto pitt essa & ferma e fissa quanto pit
il coltello arroventa le carni. In questa seconda funzione la for-
chetta collabora a una violenza, tiene fermo colui a cui & recisa la
carne. Ma subito dopo si converte e passa alla sua prima funzio-
ne: solleva verso la bocca la parte recisa, che & rimasta conficcata
sui suoi rebbi.

Il coltello viene usato ordinariamente soltanto con la for-
chetta e mai da solo, salvo quando svolge la funzione mattutina

T

INAPPETENTI O INSAZIATI? 173

dello «spalmare» (burri o marmellate). Certo, proprio il coltello
¢ la posata piu «pericolosa»: soltanto a una certa eta lo si da in
mano ai bambini e sempre in versioni «poco efficaci». Esso su-
bisce perd limitazioni non semplicemente riferibili alla sua peri-
colosita. Oltre che non essere mai usato da solo, il coltello non
pud mai essere portato alla bocca. E I'unica delle posate a lavo-
rare sempre in basso: il coltello non si alza mai, neppure a tavo-
la. 11 divieto di alzare il coltello — di per sé fin troppo compren-
sibile — ¢ anche spiegato dal fatto che il contatto con le labbra o
con la lingua potrebbe recare danni inattesi e molto spiacevoli.
Ma forse ancor pitl importante & il fatto che, se avvicinato alla
bocca, potrebbe far ricordare — per analogia — che i primi coltelli
sono i denti. Il pit simile tra le posate alla funzione distruttrice
dei denti — di quei denti che le labbra debbono sempre lasciare
nascosti — il coltello, se portato vicino alla bocca, potrebbe ricor-
dare troppo spudoratamente la violenza del pasto. Cosl esso vie-
ne segregato in basso, sempre confuso nella compagnia compli-
ce della pit rassicurante forchetta.

Le posate percio si pongono a mezza strada tra il piatto e la
bocca e sostituiscono le mani. Sono protesi delle mani che affer-
rano, strappano, accompagnano, raccolgono, portano alla boc-
ca. Al loro posto questi strumenti appuntiti sono molto piu pre-
cisi, e ci tengono lontani dall’animalita senza che ne abbiamo
sporcate le mani. Mani pulite sono anzitutto I'ideale della tavola
civile!

2.2. Il pasto come forma della comunione

Ma per ogni uomo, il pasto & molto piu di un’autoconserva-
zione formalizzata. Anzi, esso trasfigura la difesa di sé in offerta
di sé. Proprio sotto questo profilo ¢ interessante che il mangiare
comune — il fare la comunione nel pasto — costituisca il pit sor-
prendente superamento di quella polemica, in parte ancora viva
nella nostra teologia e anche nella nostra pastorale, tra «convi-
to» e «sacrificio». E evidente come proprio la contrapposizione
tra questi due concetti renda impossibile prendere sul serio il
pasto comune, nella cui forma si da a conoscere, per il cristiano,
la continuita pit audace e profonda con il «sacrificio di Gesu.
In effetti, non c’é festa senza dimensione sacrificale e senza ban-
chetto, senza che queste due dimensioni si intreccino, senza che




174 CAPITOLO SETTIMO

il banchetto si faccia sacrificio e il sacrificio banchetto. Ma, pa-
radossalmente, potremmo dire che mentre il pasto comune,
quando bene inteso, garantisce altamente il sacrificio nella sua
vera funzione, viceversa il sacrificio rischia di far cadere il sog-
getto che lo vive in una forma di pericolosa «autoconservazio-
ne» (spirituale), che mette in questione la stessa struttura‘hu‘lr-
gica ed ecclesiale dell’eucaristia, la sua dimensione comunitaria.
Sotto questo punto di vista, la contrapposizione tra pasto € sa-
crificio ¢ una delle peggiori forme di «abuso» che I'eucaristia
oggi conosca, N
Come gia dicevo, questa differenza di «forma conviviale»
del nostro nutrirsi rispetto al puro autosostentamento animale
non & sempre uguale a se stessa, Vorrei quasi dire chg la sua
importanza ¢ tanto piti grande quanto pit si presenta dlf_h:ren—
ziata. Di fatto dovremmo ammettere che una forma «animale-
sca» di pasto & pur sempre possibile anche per I'uvomo: anzi, tale
dimensione non & mai del tutto superata nella cultura del pasto.
Per questo diciamo che nessuno & cosi solo come chi mangia dfl
solo! Ma ci sono forme minimali di condivisione (ad esempio il
pasto in uno scompartimento del treno, tra scono'_sc.iutL ai ql_mli
si offre pur sempre qualcosa del proprio pasto sohtamepte piut-
tosto frugale) che quasi impediscono I'appartarsi solitario dl'co-
lui che mangia rispetto ad altri. Non si pué mangiare tranquilla-
mente davanti a uno che non mangia e che, pur sforzandosi di
distogliere lo sguardo — almeno talvolta — ti gu:}rdﬁ mangiare
senza mangiare: non si puo essere osservati mangiare. Mangiare
non & uno spettacolo che possa avere un'audience o degli spetta-
tori! Proprio perché & un rito e un mistero, non pud essere os-
servato da fuori®. _ _
D’altra parte, il pasto feriale ha sempre minori forme di
quello festivo, anche se spazi e tempi, anticipazioni e attese (}l
bisogno di sincronizzarsi tra i convitati) mostrano bene la persi-
stenza della sua natura rituale, riordinatrice delle tradizioni e
delle autorita. Si dovrebbe anche osservare un fenomeno molto
interessante, proprio in questa variazione delle forme di convi-
vio, fino ad arrivare all’'etichetta del pranzo ufficiale, che trasfi-

¢ Cfr. G. BONACCORSO - A. GRILLO, La fede e il telecomando. Televisione,
pubblicita e rito, Cittadella, Assisi 2001,

o ]

28

INAPPETENTI O INSAZIATT? 175

gura il pasto eccessivamente, fino quasi a far perdere ogni gusto
per il cibo, arrivando persino ad avvelenarlo. Le forme festive
del pasto comune sembrano quasi voler smentire radicalmente
la logica animale dell’autoconservazione, e lo fanno sul piano
spazio-temporale, con il differire sapientemente e garbatamente
il passaggio dalla «portata» alla bocca. Mentre il «panino» feria-
le passa direttamente dalla mano alla bocca, I’arrosto festivo pas-
sa dalla pentola al piatto di portata, da quello mediante oppor-
tuni cucchiai al piatto personale e dal proprio piatto alla bocca,
mediante cucchiai, forchette e coltelli. Questo differire I'impatto
con il desiderio, con la fame, & un modo di lasciarsi donare il
cibo, il tempo € la vita. Non & orpello convenzionale del mangia-
re, ma sua trascrizione sul registro della relazione donata, gratis
data. Anche la dilazione del ringraziamento prima del pranzo,
interponendo una sosta proprio dinanzi al cibo fumante e fra-
grante, puo essere riportata a questa funzione essenziale — festi-
va — di ripresa e di richiamo della logica del dono, di fronte al
manifestarsi del bisogno e del diritto.

2.3. Pasto, tempo e festa

Una delle funzioni piti delicate del pasto festivo & proprio
quella di scandire solennemente tempi forti rispetto a tempi de-
boli. Vi &, per cogliere questo aspetto, I'esigenza di riconoscere
apertamente un’sntelligenza emotiva del tempo. Mi spiego. Per
comprendere questo fatto dobbiamo considerare la positivita
del desiderio cristiano, del desiderio di comunione con Dio,
con un Dio che mi invita a pranzo con lui, che mi dona i beni
di sussistenza e che mi benedice con la sua grazia. Digiuno e
pasto affermano la medesima cosa: ossia scandiscono ’attesa
del dono e la celebrazione del dono stesso. Il digiuno risulta cosi
preparazione del pasto, non sua negazione. Non ¢ negazione del
desiderio del mangiare, ma sua delicata riconduzione a una logi-
ca non di possesso o di pretesa, ma di dono e di relazione. Il
digiuno mi ricorda, nel corpo e nello stomaco, non solo nella
testa, che il pasto ¢ relazione di grazia con Dio e con il prossimo.
E cosi scandisce il ritmo temporale, ordina e coordina il tempo
al suo senso, come dono d’amore, apertura di credito, perdono e
promessa di vita. La festa & luogo del pasto solenne, della me-
moria e della speranza, poiché si carica della funzione di testi-



K]

-~

176 CAPITOLO SETTIMO

moniare la verita del tempo del «grazie» rispetto al tempo della
«pretesa» (vacanza) o al tempo del «compito» (lavoro).

D’altra parte, dobbiamo riconoscere che tra le nostre inca-
pacita pit clamorose dobbiamo oggi scoprire una singolare for-
ma di riduzione binaria del tempo ternario: in altre parole, ci
sembra di poter vivere soltanto nell’alternativa tra lavoro e va-
canza, senza piu fare esperienza del tempo festivo. E cio6 travolge
anche il nostro mangiare, dissestato o dai vorticosi ritmi lavora-
tivi o dall’inconcludenza dei sabati e delle domeniche vissute
come contenitori vuoti. Il troppo pieno del tempo lavorativo e
il troppo vuoto del tempo libero censurano vieppit un tempo
del riconoscimento riconoscente e della gratuita festiva. Questo
tempo della festa sa trasformare i soggetti e ricondurli alla verita
del tempo come dono d’amore e come ringraziamento.

In questo tempo, nel «mangiare insieme» ci riconosciamo
reciprocamente nutriti e mantenuti, viviamo uno dell’altro, gra-
zie all’altro, per I'altro. Solo all'interno e in conseguenza di que-
sta comunione — sancita dal tempo e dalla tavola — possiamo poi
distinguere diritti e doveri, non prima. E la communitas vitae &
sempre manifestata e resa possibile dalla communitas victus.

Il tempo & un’esperienza emozionata: almeno originariamen-
te ogni uomo e ogni donna puo fare esperienza del tempo solo
mediante ’emozione per qualcosa che merita di essere ricorda-
to, vissuto e atteso. Questa emozione, tuttavia, & corrispondenza
d’amorosi sensi a un evento d’amore che «apre» e «rilegge» il
continuum temporale — quella ben nota ma astratta successione
di minuti, ore, giorni e anni tutti uguali — a un senso perdonato e
promesso del presente. Il tempo ci si dischiude «per grazia»,
perché altri ha perso tempo con me, per me. Perdendoci per gli
altri, doniamo loro il gusto del tempo, 'emozione del tempo e
cosi facciamo eco al grande gesto con cui Dio dona se stesso
all'uomo, perché 'uomo possa trovare nel tempo la verita nasco-
sta ma efficace dell’amore, quel mistero di grazia che sta all’ori-
gine e alla fine, ma che si dischiude nel frammento di ogni istan-
te, purché sappiamo rammemorarla e sempre di nuovo attender-
la con fiducia. Grazie a essa possiamo «contare» il tempo e per
questo chiediamo a Dio di insegnarcelo ancora, per far festa con
lui. Da questo punto di vista, anche il Giorno del Signore & gior-
no del pasto eucaristico (oltre che del pasto domestico) poiché
ha bisogno di rinnovare 'esperienza di apertura sul tempo che

INAPPETENTI O INSAZIATT? 177

la comunita vive come dono d’amore del suo Signore. Pasto,
sacrificio e tempo sensato coincidono e dischiudono alla chiesa
'esperienza di un’origine e di una fine che rendono il passato
perdonato, il futuro promesso e il presente attento e accurato.

3. UNA SECONDA FENOMENOLOGIA DEL PASTO: GESU E IL MAN-
GIARE

Solo molto ingenuamente — come abbiamo visto — noi po-
tremmo comprendere il «mangiare» con lo schema di una «ri-
sposta» a uno «stimolo» (la fame, appunto). Il mangiare dell’uo-
mo e della donna, infatti, pur sorgendo sempre nell’orizzonte
del bisogno, di una passivita originaria e non dominabile proget-
tualmente, si fa sempre atfo umano, cultura, principio di uma-
nizzazione, di incorporazione, di incarnazione.

Mangiare, perd, non & opzionale. Mangiare & necessario:
dipendiamo tutti da (almeno) due pasti durante la giornata.
Ogni ventiquattt’ore, normalmente, abbiamo bisogno di tre «ri-
fornimenti di energia». Ogni cinque/sei ore di veglia un pasto
(quando dormiamo, infatti, di solito non mangiamo, salvo ecce-
zioni: mele «di riserva» sul comodino, assalti notturni al frigo-
rifero...).

In Gesu il mangiare e il bere sono azioni fondamentali e
qualificanti. Anzitutto per la consuetudine nel rapporto con il ci-
bo, che ha segnato l'esperienza di Gesu; in secondo luogo per
Vastinenza dal cibo che pure lo ha segnato; infine per il fatto che
del mangiare-con e bere-con, del cenare, egli ha fatto il simbolo
stesso della sua «permanenza nell’offerta» e dell’«offerta della
sua permanenza». Saper mangiare, saper digiunare, saper ban-
chettare con gli altri (soprattutto con i peccatori): queste tre
azioni sono qualificanti per Gest e per il nostro rapporto con
lui. Una fenomenologia del mangiare, del desiderare e del condi-
videre sono costitutive di Gesi e della sua chiesa nascente’.

" Potremmo dire, pertanto, che la sequela di Cristo viene segnata e gui-
data dalla fedelta con cui la chiesa sa «stare a tavola» come (e con) il suo
Signore. L'eucaristia, per essere veramente sacrificio, offerta, preghiera e
memoriale, deve restare anche un luogo di profonda commensalita, nei sensi
appena indicati, Rimane un «mangiare con» e un «bere con» che eternizza la




178 CAPITOLO SETTIMO

Ascoltiamo quanto dice a questo proposito Gh, Lafont:

C’¢ dunque un problema di verita e di ritmi nel nutrimento, e sta
agli uomini di risolverlo [...]. Gesli e sua Madre sono stati senza
dubbio i soli nel riuscire con esattezza in questa operazione, cosi
difficile proprio perché cosi semplice, di mangiare con misura; i
pasti presi col Cristo giorno dopo giorno hanno senz’altro avuto
una parte importante nell’educazione dei discepoli; se & vero che
«mai uomo ha parlato come quest’'uomo», forse neppure «mai
uomo ha mangiato come quest'uomo».

Inoltre occorre anche osservare che il rapporto con il man-
giare sta insieme al rapporto con il digiunare, quasi come in un
ritmo virtuoso:

[...] se Gest ha mangiato e bevuto (se i Farisei avessero fatto lo
stesso, anziché rimproverarglielo!), egli talvolta ha anche digiu-
nato, e severamente. Il digiuno afferma la distanza dell’'vomo ri-
spetto al mondo che lo nutre e corregge la tendenza a prendere
da sé cio che bisognerebbe sempre considerare come domandato
e donato. Il digiuno indica cosi alcune dimensioni essenziali del
cibo: quella altrui, poiché I'uomo raramente mangia da solo e,
quando c’¢ penuria, condivide; quella di se stessi, non solo boc-
ca, ma mani e orecchie; quella di cid che, al di 1 degli elementi e
degli uomini, attira il suo desiderio; il digiuno, qui, attiva la di-
mensione simbolica dell’alimento senza distruggerne la consi-
stenza effettiva. Per questo il digiuno € essenziale all'uomo e per-
cio & anche difficile trovarne il ritmo giusto: in effetti si tratta di
significare tutte le dimensioni del desiderio, ma non di istigare
quest’ultimo contro il corpo per rifiutare di essere uomini (per
diventare come Dio?), oppure di rifiutarsi di essere respingendo
la consustanziazione originaria [...]. Nel giardino dell’Eden, Dio
aveva donato all'uomo tutti gli alberi, non solo «belli alla vista»,
ma «buoni da mangiare», ma, a proposito di uno di essi, egli
aveva detto «Tu non ne mangerai». Cibo e digiuno sarebbero cosi
come i due poli del giusto rapporto con il nutrimento®

Ma questa riflessione sul mangiare, sul digiunare e sul con-
dividere la tavola di Gesii non ci impedisce di aver costruito una

presenza del Signore nella forma di una comunita accogliente: accoglienza
nel discepolato per un discepolato accogliente.
S GH. LAFONT, Eucharistie. La parole et le repas, Cerf, Paris, 21-22.

INAPPETENTI O INSAZIATI? 179

teologia dell’eucaristia e una pastorale dell’eucaristia che dimen-
ticano totalmente questo «fenomeno». Esse si collocano larga-
mente «a valle» o «a monte» rispetto a tale esperienza, e cosi
prestano troppo poca attenzione all’esperienza come tale, in tut-
to il suo valore di simbolo, di tradizione e di mistero.

;

4. UERRORE «ANTI-SACRAMENTALE» (IN ALTRI TERMINI «GNOSTIL-
CO») CHE CONSISTE NEL SUPERARE IL FENOMENO

Come ¢& stato possibile tutto questo? Come mai abbiamo in
larga parte perduto questa coscienza della dimensione di cibo, di
pasto e di banchetto che leucaristia comporta come memoriale,
come sacrificio, come sacramento, come corpo di Cristo? Come
abbiamo potuto affidarci soltanto alla forma di questi «nomi»
perdendo la forza di quei «legami»? Come abbiamo potuto ri-
durre il mangiare/masticare quasi a un succhiare-lasciar squa-
gliare-bere e il bere a un’eventualita cosi rara da essere quasi
del tutto assente dall’esperienza dei cosiddetti «cristiani comu-
ni»? Condividere il pane e il vino con Cristo ha a che fare con il
mangiare con lui che diventa profonda comunione con lui — lui
in noi e noi in lui. Questa cancellazione dalla nostra esperienza
conviviale di commensali ha avuto due diverse motivazioni, sulle
quali possiamo brevemente soffermarci, per poi approdare a
una possibile uscita dall’«impasse».

4.1. L’errore classico

Il primo fraintendimento deriva dalla dimenticanza della
sensibilitd, una volta acquisito il primato dell’intelletto; dalla di-
menticanza dell’esteriorita, una volta chiarito il primato dell'in-
teriore. L'azione, la cosa, il segno divengono cosi semplicemente
gli strumenti «per altro», non hanno piu alcun «per sé». Sono
meri accidents di una sostanza. Se conta solo la sostanza, I’inte-
riorit, il significato, allora la sensibilita, I'esteriorita, il segno
decadono a livello di mzero pretesto. Ciod di fatto equivale a una
spiritualizzazione del sacramento che svuota il sacramento di
senso’. Il sacramento promuove la spiritualita soltanto se e nella

? Per una rilettura dei presupposti «gnostici» o «neo-gnostici» di questa




180 CAPITOLO SETTIMO

misura in cui salvaguarda il fenomeno sensibile, I'elemento este-
riore, il significante non solo come pretesto, ma come sinzbolo
reale, come mistero. La fretta di giungere al significato teologico
¢ sempre una pessima consigliera di ogni autentica comprensio-
ne liturgico-sacramentale della rivelazione e della fede. Fonda-
mentalmente, essa manca di «tatto» e percio fallisce ogni possi-
bile contatto corretto con il sacramento.

Chiamiamo classico questo errore non perché sia della teolo-
gia classica, ma perché viene classicamente attribuito a quella
teologia. In verita, esso dipende da una nostra lettura miope di
quella tradizione scolastica, che non ha mai dimenticato che
quell’'uomo, propter quem i sactamenti hanno la loro giustifica-
zione, trova la sua verita peculiare non semplicemente nella «ra-

tio», ma nel complesso rapporto tra «ratio et manus» (Tommaso
d’Aquino).

4.2. L'errore «anti-fenomenico» da parte della fenomenologia
(Henry e Marion)

Vi ¢, perd, una seconda possibilita, anch’essa erronea. Me-
diante essa & possibile che, con tutta I'enfasi che mettiamo sul
«fenomeno», cadiamo anche come «fenomenologi» nell’errore
gravissimo di scavalcare la realta. In questo caso capovolgiamo
il relativismo ordinario in un relativismo piu raffinato: non piu i
fatti contro i principi, ma i principi contro i fatti! Allora il dato
eucaristico diventa dono di sé, dono di vita al di la di qualsiasi
fenomeno e cosi volendo essere pienamente se stesso, perde se
stesso; volendo promuovere il proprio significato, trascura il
proprio significante. Mi pare che non sfuggano a questo perico-
lo due tra i pit importanti esponenti della fenomenologia fran-
cese contemporanea, ossia M. Henry e J.-L. Marion'®.

In modo assai significativo, cio si rifrange anche nella lettura
che dell’eucaristia viene proposta da tali esponenti della scuola
fenomenologica oggi pit attenta alle ragioni della teologia. Vor-
rei fare soltanto un esempio a questo proposito. C’¢ da chieder-

tradizione cfr. le belle pagine di P. SEQUERL, Sensibili allo Spirito. Umanesimo
religioso e ordine degli afferti, Glossa, Milano 2001.

" Cfr. 1 saggi di questi autori nel volume di N. ReaLI (ed.), I/ #wondo del
sacramento, Teologia e filosofia a confronto, Paoline, Milano 2001,

B =

INAPPETENTI O INSAZIATI? 181

si: puo essere veramente teologica e veramente mistica una feno-
menologia non piti attenta al fenomeno? Ad aggravare 'impres-
sione che rileviamo contribuisce anche il recente articolo che
Marion ha dedicato al tema della «presenza eucaristica», quasi
centro mistico della fede cristiana, e riletta dal filosofo francese
secondo una linea interpretativa che prescinde totalmente dalla
condizione celebrativa dell’eucaristia, rimproverata invece di es-
sere frutto di una deriva protestante (hegeliana!) nella rilettura
dell’esperienza adorante subordinandola all’esperienza di un’a-
zione comunitaria. In realta, qui sembra proprio che la categoria
di «fenomeno saturo» impedisca a questo autore di fare i conti
con il fenomeno'', Ma proprio questo riferimento all'«adorazio-
ne» ci permette di fermarci per qualche tempo in una riﬂessiope
che approfondisca il suo statuto nei confronti della celebrazio-
ne, senza opporre i due concetti, ma valorizzandone la distinzio-
ne in modo articolato, senza rinunciare a una teoria unificante.

5. EXCURSUS: UNA PICCOLA DIVAGAZIONE SULL ADORAZIONE EU-
CARISTICA

Chiunque abbia un minimo di dimestichezza con I'eucari-
stia, sa che essa rientra tradizionalmente nella categoria generale
di «segno». Essa & «in genere signi» («nel genere del segno»), €
cioé riconducibile a segno, nel senso che rimanda ad altro, apre
a un’ulteriorita che & a essa costitutiva. La possibilita che il rin-
vio ad altro sia anche attualita di grazia & legata proprio a una
dimensione che & rimasta «marginale» nella spiegazione tradi-
zionale: ossia all’orizzonte rituale.

Lerrore piu consueto che ha insidiato questa visione ¢ stato
quello di pensare il «rinvio ad altro» del segno sacramentale in
modo intellettualistico, quasi come se fosse semplicemente un
verbum visibile. Oggi bisogna invece chiedersi: per quale occhio
il sacramento riesce a essere davvero verbum visibile? .o puo

W Cfr. J.-L. Mawrion, Réaliser la présence réelle, «la Maison-Dieuws 225
(2001), 19:28. Questo limite evidentemente non impedisce di riconoscere
ampiamente tutto il merito che questo autore ha avuto nel I‘Lfltrndllll'l'i’._‘ all at-
tenzione teologica i concetti di «dono» e di «dator, da cui ogni autentica
teologia fenomenologica non pué mai veramente prescindere.




¥.S—

=

——

e ——

182 CAPITOLO SETTIMO

solo per un occhio allenato da quell’amore che dat novos oculos!
E occorre aggiungere che I'allenamento di questo occhio sta non
solo in contenuti, ma anche in forme, Il sacramento ¢ un segno
che pué comunicare secondo una forma particolare. La sua for-
ma, che & la differenza specifica del genere segno, ¢ una forma
rituale.

Ora, tale interpretazione ha di fatto condotto — al di la di
ogni sua buona intenzione — a una sua nascosta ma pericolosa
designificazione. Viceversa, proprio I'allontanamento da una
prospettiva strettamente e immediatamente dogmatica — come
quello perseguito dalla riflessione propriamente liturgica —, ri-
comprendendo il sacramento prima di tutto come c:ezlt;brazmne
del mistero, come mistero celebrato e come rito, ha di fatto con-
tribuito a tisignificare il sacramento. Si potrebbe dire .Che Iat-
tenzione della teologia — per restare fedele alla tradizione nel
mondo contemporaneo — & dovuta passare dal «genere» alla
«differenza specifica», dal segno al rito, proprio al fine di poter
mantenere una propria incidenza e significativita nella compren-
sione e nell’esposizione del sacramento.

Nella nuova visione il sacramento pud essere segno solo a
condizione che riesca ancora a essere’ «fenomeno rituale». Il
suo «comunicare» non pud essere letto al di fuori di un’azione
rituale e celebrativa: per questo motivo al termine segno va sem-
pre piu sostituendosi il termine simbolo, che assume precisa-
mente il senso di un’integrazione del momento rituale e liturgico
nella teoria sul sacramento: anzi, il sacramento puo essere «se-
gno» solo a partire dal fatto che sia «simbolo». Ci6 evidente-
mente & potuto accadere soltanto grazie a una nuova nozione
di rito, che perdendo il suo carattere magico-rubnustl:c?, ha ri-
assunto una nuova profondita antropologica grazie al pit forte e
pill serio ascolto delle scoperte delle scienze umane che hanno
caratterizzato la teologia del nostro secolo. La nuova sacramen-
taria — proprio per non perdere la decisiva dimensione «segni-
ca» del sacramento — deve recuperare alla riflessione la struttura
rituale e cultuale della dimensione sacramentale.

Grazie a queste nuove acquisizioni si & lentamente manif.e-
stato il fatto che la regola del segno sacramentale e del segno in
liturgia funziona in modo piti complesso di quanto si pensi sc_nl_{'
tamente; comunica in relazione a un’azione di culto e d} santifi-
cazione nella quale 'uomo si sa in una peculiare relazione con

T

INAPPETENTI O INSAZIATI? 183

gli altri uomini e con Dio. Lazione liturgica, rituale e cultuale &
divenuto il cardine per una nuova comprensione del sacramento
come «segno». E non solo. E diventata anche la via per giungere
a una nuova autocomprensione della teologia cristiana.

5.1. Segni senza contesto?

L'errore tradizionale pin tipico & stato invece quello di scin-
dere e infine staccare i segni dal contesto in cui sono inseriti,
confidando in una loro capacita comuniecativa assoluta, che di
fatto non ¢&. Ordinariamente, il segno della liturgia presuppone
la comprensione del linguaggio dell’azione liturgica, ossia di
quel quadro «simbolico» che va inteso come orizzonte entro
cui il sacramento pud essere segno e quindi anche come una
necessita della sua natura sacramentale. Una caduta allegorica
si manifesta allora in ambito cristiano proprio quando si preten-
de di attribuire alla cosa, al gesto o alla parola uno statuto di
segno indipendentemente dalla «azione simbolica liturgica» e
«rituale» che lo sorregge, dalla parola e dall’azione che ne indi-
cano direzione e contenuti.

Ma questo «errore» in verita non ¢ stato e non & del tutto
immotivato. Poiché vi ¢ almeno un segno che rispetto a questa
«logica rituale» funziona un poco come eccezione che conferma
la regola: la presenza eucaristica, questo segno che ¢ il piii alto e
centrale dei «segni» cristiani, ha di per sé una struttura diversa
dagli altri. E un’intensificazione del segno, al punto da poter
quasi pretendere a una sua assolutezza rispetto a ogni possibile
contesto, celebrativo e rituale. Anche se non puo prescindere da
un'intensificazione del rapporto: solo I'adorazione corrisponde
adeguatamente alla presenza reale. Di fatto non si di mai, nep-
pure per la presenza reale, la pura presenza, la presenza inerte
della cosa. Cio che appare quasi come il «massimo» della ritua-
lita sacramentale & in verita il suo «minimo», poiché & cosi segno
da infrangere la «regola del gioco» rituale entro cui il segno li-
turgico si colloca ordinariamente.

Ma questo deve appunto essere interpretato come un’ecce-
zione non di «arretramento» rispetto al livello normale del se-
gno liturgico, ma come «avanzamento», come culmine, come
punta estrema, quasi come un aldila del segno. Ossia, se per gli
altri segni vale la regola di un’interpretazione personale, nel sen-




P-4

184 CAPITOLO SETTIMO

so di un rapporto, per la «presenza reale» cid non € smentito,
ma potenziato e «superato» in una figura originale e nuova. Essa
¢ il segno che & garanzia di ogni rapporto, e che quindi si pone
anche al di la di ogni rapporto, fino quasi a separarsi e a sussi-
stere indipendentemente (non nel senso della «cosa», ma nel
senso della «relazione che consente tutte le relazioni») dal rap-
porto che sembrerebbe fondarlo. E 'unico caso di segno che
non pud essere interpretato a partire dal rapporto, proprio per-
ché & esso la fonte e insieme il culmine di ogni possibile rappor-
to. Ecco allora il meccanismo che ha determinato la sua natura
di eccezione.

5.2. Il segno eucaristico come «eccezione»

Non per altro motivo la «presenza eucaristica» puo avere
valore di «segno» in certo senso «indipendentemente dall’euca-
ristia celebratas. Poiché la sua struttura ha assunto nel tempo il
carattere di un’eccezione alla regola. Ma questo ci conferma an-
che — indirettamente — nella prospettiva che abbiamo adotrato.
Salvo che nella «presenza eucaristica», ogni segno sacramentale
& originariamente comprensibile soltanto a partire da un oriz-
zonte celebrativo e rituale della ripetizione e riattualizzazione
del memoriale. La presenza eucaristica & il «confine» pil alto
di questo ordine rituale del segno, che strutturalmente va oltre
il rito, sporge sulla vita e sfida ogni legge di comunicazione per
instaurare — nel rito, grazie al rito, ma poi soprattutto oltre il rito
— la comunicazione dell’amore.

Un errore da non commettere & invece quello di capovolgere
l'ordine delle priorita e di fare dell’ineffabile vetta della presenza
reale la regola del segno sacramentale. Questo & un errore che si
paga a caro prezzo, dato che alla lunga determina una totale de-
significazione della liturgia. Pur con la sincera volonta di un po-
tenziamento del sacramento su tutta la linea e quasi in ogni suo
minimo dettaglio, in tal modo si ottiene invece un frustrante in-
debolimento della sua trasparenza, causato da un inarrestabile
intellettualismo di lettura.

Contro ogni intellettualismo, occorre dire che il segno litur-
gico parla solo a partire da un'azione. Anzi, & 'azione — insieme
di Cristo e della sua chiesa, dei cristiani e del loro Signore — a
essere il grande segno, al cui interno i singoli elementi acquisi-

INAPPETENTI O INSAZIATI? 185

scono il loro significato. Tanto che poi lo conservano in quanto
ricordano e rievocano l'azione in cui giocano un ruolo. Solo alla
«presenza reale» compete di fungere quasi da criterio ermeneu-
tico, ma non del segno, bensi del significato. Quel significato
che la presenza eucaristica dice quasi «a prescindere dal segno»
¢ detto dagli altri segni secondo I'ordine del rito, della celebra-
zione del mistero, al cui interno soltanto possono assicurare la
comunicazione che ci si attende da loro,

Dunque, sul piano del significato la «presenza reale» & la
r{'go/r,_r per ogni altro significato sacramentale. Ma sul piano del
«significante» la regola & quella della «contestualitas liturgica
del rapporto rituale interumano, del «pasto rituale», che puc‘;
farsi segno di culto e di santificazione solo a patto di non perde-
re questa sua dimensione originaria e strutturale.

6. QUALE PARTECIPAZIONE ALLA CELEBRAZIONE EUCARISTICA OGGI?

Un rinnovamento della prassi eucaristica, cosi come auspi-
cato dalla Costituzione conciliare Sacrosanctum Concilium e poi
dal lavoro prezioso operato dalla Riforma liturgica, deve indivi-
duare alcuni errori da evitare e alcune prospettive di lavoro pasto-
rale e teologico. Abbiamo cercato di pervenire a esse dal recu.pe-
ro della fenomenologia del mangiare dell'vomo, di Gesii e con
Gesti: in essa abbiamo scoperto la verita di Dio, non dietro o
sotto il fenomeno del mangiare, ma proprio all'interno di esso.
[I mangiare, il mangiare-con, il mangiare di Gesti con i suoi e il

-nostro mangiare con lui sono i momenti decisivi di questo itine-

rario di «riscoperta». Non si tratta certo di un mangiare «muto»:
le parqle lo interpretano, ma non si potra mai dire — come anco-
ra oggi troppo spesso si sente e si dice - che siano le sole parole
a fare di un pasto un’eucaristia. Le parole di Cristo e della chiesa
— racconto istituzionale e anafora — sono l'esplicitazione e trasfi-
gurazione del simbolo del pasto comune, Per salvaguardare que-
sto principio della «forma di pasto» dell’eucaristia occorre allora
cominciare dall’evitare alcuni errori e poi passare alle prospetti-
ve per un rinnovato sforzo teologico-pastorale di riconsiderazio-
ne dell’eucaristia come fons della vita cristiana.



186 CAPITOLO SETTIMO

6.1. Errori da evitare

a) La rimozione del non-verbale

C’¢ un uso della verbalita che serve soltanto per «svuotare il
fenomeno»: in essa di fatto la rappresentazione non rappresenta
piti, ma soppianta ¢ fa dimenticare la relazione che dovrebbe
promuovere. Questo comporta un modo sostanzialmente super-
ficiale di affrontare eucaristia, ma che si presenta come un mo-
do apparentemente profondo. Ossia, trascurando ogni elemento
visibile, sensibile, tale atteggiamento sembra preoccuparsi sol-
tanto dell’invisibile. Questa tuttavia non ¢ la logica del sacra-
mento, che invece procura il primato della Parola con il rappor-
to tra elementum et verbum. Lelementum dell’eucaristia non ¢ il
pane o il vino, ma il mangiare e bere in comune, avendo offerto,
ricordato, reso grazie, pregato, fatto intercessione. Cosi come il
perbum non & semplicemente la «formula» ma tutta la forma
verbale e rituale che accompagna, contestualizza e pone in rela-
sione Velementum. Potremmo quasi dire, percio, che la tradu-
zione della coppia concettuale agostiniana (verbum et elemen-
tum) nella coppia concettuale tomista (forma e materia) deve evi-
tare di cadere in una lettura soltanto «statica» dei due ultimi
termini, recuperando invece tutta la profondita e articolazione
verbale e rituale in cui vive la presa di parola e il gesto nell’azio-
ne rituale.

b) Il minimalismo sacramentale-eucaristico

Il regime implicito della necessita/sufficienza - di cui abbia-
mo fatto cenno all’inizio del nostro capitolo — spesso blocca a tal
punto il passaggio alla gratuita-sovrabbondanza che neppure ci
rammentiamo pitt di questa logica fondamentale. La ricerca de-
gli elementi necessari e sufficienti di un sacramento contribuisce
allo smarrimento della sua logica gratuita e sovrabbondante.
D’eucaristia & solo eventualmente il suo minimo necessarto, men-
tre ordinariamente deve poter essere incontrata sul suo livello
gratuitamente sovrabbondante. La tradizione minimalistica &
per noi un'insidia quasi  priori, che fa inceppare non solo la
nostra comprensione teologica, ma la stessa esperienza sacra-
mentale ordinaria dell’azione liturgica. Rimediare al minimali-
smo non & facile e non & affatto assicurato dalle diverse forme
di «massimalismo sacramentale»: esso passa ordinariamente per

L |

INAPPETENTI O INSAZIATI? 187

una profonda riconsiderazione dell’insufficienza di un rapporto
soltanto disciplinare e soltanto dogmatico all’azione simbolico-
rituale, la cui logica & molto piu semplice e insieme molto pit
complessa rispetto a queste astrazioni dogmatico-disciplinari, le
quali restano necessarie, ma non sono sufficienti a esprimere e a
sperimentare il fatto concreto di una celebrazione liturgica.

c) L'incomprensione della relazione liberta-autorita

Ancora piti profondo - e legato soprattutto allo sviluppo ci-
vile e cultuale degli ultimi duecento anni — & per noi il disagio
verso un «fenomeno» non catturabile nelle maglie strette (ma in
realta troppo larghe) di un fatto senza senso o di un senso senza
fatto, di una verita senza sapere o di un sapere senza verita, Il
rito dell’eucaristia — proprio se lo consideriamo nella sua deter-
minazione fenomenologica — pretende da noi di interpretare la
nostra liberta in una relazione molteplice e articolata con I'auto-
rita, anzitutto ridimensionando la pretesa di reciproca esclusione
che la mens politica moderna ha imposto a tale rapporto™.

Il grave condizionamento politico nell’esperienza della liber-
ta — quella «condizione umana» che & nello stesso tempo uma-
nita condizionata e condizione di umanita (H. Arendt) — rappre-
senta il pericolo «estrinseco», ma ancor piu insidioso, di una
trascuratezza teologica e pastorale che inclina a una «concezione
debole del rito», inteso solo come «espressione» e mai veramen-
te come «esperienza» della fede. Che la liberta non sia soltanto
l'opposto dell’autorita, ma ne dipenda essenzialmente, & una
condizione di possibilita elementare per poter dar senso a tutto
cio che accade in forma simbolico-rituale.

6.2. Apertura di nuovi orizzonti

Ai nuovi orizzonti che qui vengono brevemente delineati
corrispondono molte delle annotazioni dei capitoli precedenti e
successivi, alle quali evidentemente rimandiamo il lettore, per
una piu ampia articolazione delle questioni, qui solo accennate
conclusivamente:

' Per un approfondimento di questo tema, cfr. A. GRILLO, «Pass sulla
via d?lla pace». Libertd e autoritd agli inizi del XXI secolo, Natrusso Commu-
nication, Noli (SV) 2007.



[

188 CAPITOLO SETTIMO

a) L'eucaristia ba senso soltanto nell' orizzonte dell'iniziazione
cristiana: anzi, in questo orizzonte essa assume davvero il pro-
prio significato di esperienza ripetuta come espressione tipica di
relazione con il corpo di Cristo. Di essa facciamo un’esperienza
piena soltanto se tale azione puo essere collocata nel culmine di
un percorso di iniziazione alla fede, di cui essa costituisce il cul-
mine ripetibile nel tempo. Potremmo dire che il terzo sacramen-
to & il primo: ossia che possiamo comprendere il battesimo sol-
tanto nell’orizzonte dell’eucaristia.

b) Rimuovere il malinteso della «precedenza» del quarto sa-
cramento: la penitenza battesimale dell’eucaristia — ossia il suo
essere continuazione nel tempo e nella ripetizione della «rottu-
ca» che il battesimo ha comportato — & la prima e primaria espe-
rienza del peccato-perdono che il quarto sacramento non puo
mai surrogare o sostituire e della quale vive. La coscienza di
questa «secondarieta» del sacramento della penitenza rispetto
alla penitenza battesimale-cucaristica mi pare oggi una sfida
non piccola per rinnovare davvero la partecipazione eucaristica.

¢) Maturazione di un’autentica coscienza rituale della forma
cucaristica cristiana: lo «stacco liturgico» — la particolare forma
che il sacramento richiede — & la condizione di possibilita perché
vi sia una vera continuita tra fede e vita. Noi siamo ancora oggi
troppo abituati a considerare la continuita tra fede e vita un «be-
ne immediatamente accessibile», mentre esso accade solo nella
delicata mediazione del «pasto rituale eucaristico».

d) Infine, dobbiamo lasciar maturare un nuovo senso di Rifor-
sa liturgica: accanto alla riforma della messa da parte della chiesa
(Riforma eucaristica) occorre far spazio alla riforma della chiesa
da parte della messa, come voleva ai suoi inizi il Movimento li-
turgico. Il «ritorno alle fonti» significa, in questo senso, tornare
alla possibilita che la messa sia fonte della vita cristiana: che essa
resti fenomeno, esperienza, pasto e per questo possa essere
«chiarita» dalla teologia e cosi entri, con tutta la sua ricchezza
antropologica e teologica, ad alimentare I'esperienza e la vita del
cristiano, come suo culmen e suo fons: questa ¢ stata la speranza
viva del concilio Vaticano II, che la Riforma liturgica ha reso
possibile e che oggi spetta a questa ¢ alla prossime generazioni
portare a effetto, nel lavoro paziente e coraggioso di iniziazione

e di formazione della chiesa alla propria identita «per ritus et
preces» (SC 48).

TERZA PARTE

DELLA GUARIGIONE CRISTIANA

PrRELUDIO

y Come_antlapavo gia nel preludio alla sezione precedente
llntroduz'lone della categoria di «iniziazione cristiana» per la
comprensione dei sacramenti del battesimo/cresima/eucaristia
era destinata, fin dal principio, a modificare profondamente Iin-
tero quadro della teologia sacramentale cristiana, nonché le con-
suetudini secolari della stessa prassi celebrativa ccclesiale. 11 sen-
50 dei capitoli di questa terza sezione & proprio quello di identi-
ficare nella categoria di «guarigione» quel concetto che — ri-
c.on'ducend'o @l quarto e quinto sacramento all’orizzonte dell’ini-
ziazione cristiana — puo recuperare una loro profondita storica
hturglq e sistematica, capace di rileggerne tutta la ricchezza di
tcolpgm e di prassi pastorale. In questa ottica di fondo, il primo
capitolo (c. 8) si propone di chiarificare la vocazione «[‘empcmi—
cax» L_Ie.l sacramento della penitenza, mentre il secondo capitolo
(c. 9) Jmendc‘_rcstituire al sacramento della unctio infirmorum
tutta la sui differenza rispetto al quarto sacramento, identifican-
ﬁo mcgl}o i! suo «luago teologico» all'interno della «crisi» del-

I(‘IEI“‘!U[‘J. cristiana, dovuta in tal caso a malattia prima che a col-

pa. ['ambizione verso una ricomprensione della «guarigione cri-
stiana» nella sua articolazione piti autentica passa necessa-
riamente per la riacquisizione del valore della dimensione sim-
bolico-rituale: mediante essa si potra accedere al superamento
dgllg crisi di identita cristiana, distinguendo accuratamente la
crisi dovuta a colpa — cui corrisponde la penitenza — da quella
«senza Ci’,?]pil». alla quale si riferisce 'unzione dei malati. | pe::-
corsi penitenziali ¢ relazionali che cid comporta — per il pcnitf:w
te come per il malato grave — si integrano con tale struttura ri-
tuale e anzi la esigono radicalmente.



h i e

CaprrtoLo OTTAVO

IL RITO DELLA PENITENZA E
LA GUARIGIONE DAL PECCATO: «TERMINOLOGIA»
DEL QUARTO SACRAMENTO E SUO RAPPORTO
CON LINIZIAZIONE CRISTIANA

E opera di Cristo liberare gli uomini dalla corruzione del pecca-
to, ma impedire di ricadere nel precedente stato di miseria spetta
alla sollecitudine e agli sforzi degli apostoli.

(GI0VANNI CRISOSTOMO)

Intento di questo capitolo ¢ di riflettere radicalmente sul sa-
cramento della penitenza, tentando di portare alla luce i nodi
irrisolti che caratterizzano sia il pensiero teologico recente, sia
la prassi pastorale successiva alla Riforma liturgica promossa dal
concilio Vaticano II. La struttura della riflessione ¢ divisa in due
parti: la prima (A) affronta la questione della terminologia del
sacramento e scopre ci0 che si nasconde sotto le parole che lo
designano; la seconda (B) affronta la questione decisiva del rap-
porto tra il quarto sacramento e i primi tre, ossia la delicata re-
| lazione tra penitenza e iniziazione cristiana’.

" E di grande utilita tenere sullo sfondo il discorso che a proposito del-
liniziazione cristiana viene proposto da C. SCORDATO, L'iniziazione cristiana
come accoglienza. Un’interpretazione teologico-pastorale del RICA, «Vita mo-
nastica» 56/221 (2002), 5-36, mentre per il rapporto tra iniziazione e sacra-
mento della penitenza un’ottima sintesi si trova ora in R, TONONI, L'inszia-
zione cristiana e il sacramento della riconciliazione. Una collocazione proble-
matica, in G, CANOBBIO - E. DEeLLA VEccHIA - R. Tononi (edd.), Iniziazione
cristiana (Quaderni teologici del Seminario di Brescia, 12), Morcelliana, Bre-
scia 2002, 147-176.

... Y= @4t



192 CAPITOLO OTTAVO

A. LE PAROLE-CHIAVE DEL QUARTO SACRAMENTO E LA LORO AR
TICOLAZIONE

Insensibilmente, ma in modo piuttosto continuo, Ja pratica pasto-
rale della Chiesa ha lasciato che gli atti umani della penitenza
chiamati in causa nel sacramento si svuotassero del loro peso esi-
stenziale, ¢ dunque del loro contenuto.

(B. SESBOUE)?

Linizio della nostra ricerca & anche la sua fine. Proprio alla
fine, infatti, dovremo tornare esattamente a questo punto: come
diceva K. Barth, fare teologia significa sempre «iniziare dall’ini-
zio», ¢ mai da un punto pit avanti o pitt in basso rispetto a que-
sto punto iniziale. Cosi, questa prima parte ha la funzione d!
chiarire bene le «parole-chiave» del guarto sacramento. Vqrrm
cominciare proprio da qui, dalla «denominazione numerica»
del sacramento di cui parliamo, come anche dei suox‘cltrnenn
costitutivi’. Articolero pertanto il mio discorso della prima parte
in questa successione: parlero anzitutto (§ 1 dcll_;-llqnless.‘:om' del
nome, per affrontare poi (§ 2) il tema della riconciliazione e della
sua «wripetiziones, facendolo seguire (§ 3) da quello del peccato
alla luce della grazia e della Parola di Dio, al‘ quale seguiranno i
quattro elementi classici del sacramento, ossia (§ 4) / pentimen-
1o come conversione o «dolore del peccato» (ovvero contritio), (§
5) confessare il peccato, la fede ¢ la lode (ovvero .c'r,u.rfcﬂ\'.w'o]', (§ 6)
fare penitenza come risposta della liberta «guarita» dalla grazia
(ovvero satisfactio) e infine (§ 7) legare e sciogliere comie comples-
sa prassi ecclesiale (ovvero absolutio), seguiti da una breve con-
clusione (§ 8).

2 B. SESBOUE, Perdono di Dio, conversione dell'uomo e assoluzione attra-
verso la Chiesa, in L.-M. CHaUVET - P. DE CLERCK (edd.), I/ sacramento del
perdono tra ieri e domani, Cittadella, Assisi 2002, 175-196, qui 194,

> Autorevole recezione italiana di tale denominazione si trova soprattut-
to in G. MoioLy, I/ quarto sacramento. Note introduttive, Glossa, Milano
1996.

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 193

1. I NOME DEL SACRAMENTO: POSSIBILITA F LIMITI DELLA DOT
TRINA E DELLA STORIA

Il «senso comune» spesso ci aiuta a comprendere il reale, ma
altrettanto spesso ci ostacola. Ci pare di saper bene ci6 di cui si
parla: ecco il senso comune all’opera. Parliamo della confessio-
ne, di quel sacramento in cui io ricevo il perdono confessando i
miei peccati nel confessionale al prete che «trovo liberox». Que-
sta nostra «sapienza implicita» circa il quarto sacramento & certo
utile, ma anche pericolosissima e spesso dannosissima. Questo
sacramento non si chiama soltanto «sacramento della confessio-
ne», si chiama anche «sacramento della penitenza», «sacramen-
to della riconciliazione», della «conversione» o anche del «per-
dono». Dobbiamo anzitutto affermare una prima cosa: ogrnuno
dei nomi che la chiesa ba utilizzato e utilizza per designare il sa-
cramento ci fa scoprire una sua caratteristica che forse abbiamo
dimenticato, rimosso, implicitamente censurato o colpevolmen-
te abbandonato. D’altra parte, ogni nome non ha soltanto il suo
pro, ma anche il suo contro, poiché, mettendo in luce un solo
aspetto del sacramento, contribuisce a farci perdere la pienezza
di senso e di efficacia del sacramento stesso. La nostra prima
premessa giunge cosi all’esigenza di distinguere ogni elemento
del sacramento senza isolarlo e senza assolutizzarlo, cioé senza
rimuovere in tal modo tutti gli altri. Per questo scelgo di chia-
mare il «sacramento della penitenza» con il nome pin formale e
pitl «vuoto» possibile, ma capace di tenerci lontani dal pericolo
che abbiamo voluto evidenziare. Lo chiameremo percio quarto
sacramento’.

L1, L'insidioso «effetto presepex: ovvero la sovrapposizione del-
le tradizioni

Molte tradizioni cristiane importanti subiscono un fenome-
no di «distorsione» ~ che pud arrivare talvolta fino alla falsifica-
zione — proprio a causa della loro importanza. Gli esempi piu

" E evidente che questa «scelta» apparira in tutta la sua chiarezza solo
alla fine del saggio, dove verra mostrata la strutturale dipendenza del quarto
sacramento dai sacramenti primo, secondo e terzo (ossia dal battesimo, cre-
sima, eucaristia): vale a dire dai sacramenti dell’iniziazione cristiana.

.



194 CAPITOLO OTTAVO

classici riguardano i momenti «topici» del «racconto cristlanu»\:
ossia la nascita e la morte di Gesi, Da sempre si sa ch? questo ¢
il centro dell’esperienza cristiana. Di qui ‘derwa pero anche" il
pericolo — sempre in agguato — di «voler dire tutto deﬂa‘ nascita
e della morte di Gestu», Questo «tutto», perd, non puo essere
raggiunto attraverso la somma quantitativa drle racconti origina-
ri. La verita della nascita e della orte di Gesu puo essere attinta
da diversi racconti (due per la nascita, quattro € piu per la mor-
te), ma solo se rispettati nella loro differenza. ‘Il <<p'resepe»le]{e
«sette parole di Cristo in croce» mirano a una sintesi mollto_ ae‘. a
e molto pericolosa di tali raccontl._pei'chcs_mettendo tutto insie-
me si rischia di fare una macedonia o un m_s.‘ﬂlatn che — avendo
tutti i gusti — rischia spesso di non avere pit alcun gusto e so
prattutto nulla da dire, se non come conferma della nostra pic-
cola e infantile devozione. .

Ci si chiedera: che cosa c'entra tutto questo con il quarto
sacramento? Anch’esso ha subito questo «effetto presepe», ha
sovrapposto tutta la ricchezza della propria tradizione in una
visione formalmente corretta, ma esistenzialmente e pastoral-
mente semplicistica e talvolta persino d'nttrlr}alm(?nte h_llsa., An-
ch’esso ha messo — quasi gomito a gomito — 1 suot magi e 1 suol
pastori, le sue stelle ¢ i suoi angeli, le sue case, le sue grotte e le
sue mangiatoie. Insomma ci ha consegnato la tradizione del per-
dono eristiano, rischiando di tradirla proprio nel _cm}segnarcela
confusamente. Benediciamo il presepe e le processioni del vener-
di santo, ma teniamole anche sotto controllo: questa ¢ la' sapien-
za di ogni vera coscienza teologica, pastorale ed ecclesl_al.e. cliu‘c
voglia restare «tradizione viva» e non scadere nel f<tf:1FilZlOI'lﬂ i-
smoy. nella «visita al museo» o nel «culto» per il «folklore».

12, Le chiarezze dottrinali da rendere oscure/ vicche: ovvero il
ministro, il cuore, la bocca e le opere

Rispetto alla tradizione vivente, la} dott.rina ¢ sempre quglco-
sa di essenzialmente «statico» e persino di «morto. Dl'qul an-
che un certo senso di superiorita della prassi gulla teoria, della
vita sul sapere. Ma il sapere dottrinale-teologico, proprio con
tutta la sua staticita, pud permettere alla tradizione di muoversi
ancora, di vivere, di toccare i cuori,‘ mentre la vita delle chiese —
da sola - pud chiudersi, perdersi, sfigurarsi e morire. Con questa

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 195

avvertenza percorriamo brevemente il nostro «sapere catechisti-
co» sul quarto sacramento.

Noi sappiamo infatti che il quarto sacramento si compone di
guattro parts: una che compete al ministro della chiesa (’assolu-
zione, la «forma» del sacramento) e tre che competono al peni-
tente (la contrizione, la confessione ¢ la soddisfazione, che costi-
tuiscono la «materia» del sacramento). Presentandole breve-
mente, esse sono le seguenti:

— absolutio ministri: ovvero 'atto ufficiale e solenne di «pa-
ce» con Dio e con la chiesa;

— contritio cordis: ossia Uesperienza e il sentimento della con-
versione;

— confessio oris: ovvero la manifestazione verbale e sofferta
della conversione;

— satisfactio operis: ossia I'claborazione pratica della soffe-
renza del cambiamento corporeo, sensibile e storico.

Gia solo questo elenco di «elementi» — desunto dal nostro
sapere medio sul sacramento — ci mostra che tale sacramento
non ¢ ridotto a un’essenza, ma & articolato sul livello dell’espe-
rienza e dell'auctoritas, sul piano verbale e non verbale, sul pia-
no interiore ed esteriore.

Ora capiamo meglio che i «diversi nomi» del sacramento
derivano quasi dall’apparire «in primo piano» di ognuna di que-
ste quattro componenti del sacramento, presentandolo, di volta
in volta, come sacramento del perdono/riconciliazione, della
conversione, della confessione o della penitenza. Il chiarimento
di queste quattro dimensioni fondamentali del quarto sacramen-
to risulta ora per noi il compito fondamentale. Prima di adden-
trarci su questa via, perd, dobbiamo ancora guardare al quarto
sacramento dal punto di vista storico.

1.3. Chiarimento storico: i due grandi modelli della penitenza
antica/canonica e della penitenza moderna/auricolare

Non solo la «dottrina» ci aiuta a capire e a vivere davvero la
tradizione: anche la coscienza storica — che & maturata nel corso
del XIX e XX secolo — pud darci un impulso importante per
«rientrare» nella tradizione che il sacramento continua a media-
re. Questo sacramento ha infatti subito nel tempo grandissime
trasformazioni. Vi & stata una chiesa che non ha conosciuto tale




196 CAPITOLO OTTAVO

sacramento’: comungque la chiesa antica ha avuto un «sacramen-
to» pubblico, comunitario, e almeno fino al VI secolo non vi &
traccia di un sacramento individuale della confessione.

Percid anzitutto occorre precisare bene di che cosa si rac-
conta in questa storia del sacramento®. Perché la possibilita di
fare una storia del sacramento implica che vi sia una continuita
nella storia, un filo rosso che unisce noi con le comunita cristia-
ne primitive, con una prassi penitenziale comparabile alla no-
stra. Non appena si da un’occhiata a questa storia ci si accorge
che una tale continuita & un problema complesso e spinoso, for-
se addirittura & il problema della penitenza. La penitenza, come
sacramento, riguarda soltanto quel caso di reintegrazione nella
comunita dello scomunicato a cui si riferisce Mt 18. E ovvio pe-
10 che tale accezione tecnica di «sacramento» € sostanzialmente
legata al periodo della scolastica e quindi relativamente tardiva.
Le modalita di riconciliazione della chiesa erano molto piu dif-
ferenziate fino ad allora. La pit grande distinzione € quella tra la
chiesa antica, che dava solo una possibilita di penitenza nella
vita, e la confessione reiterabile e ripetibile, che sorge nel primo
medioevo.

— DPenitenza pubblica non reiterabile

Ecco dunque la prima forma del sacramento — la seconda
tavola dopo il naufragio — attestata secondo Mt 18,18 e 1Cor 5:
i peccati che vengono considerati sono: omicidio, adulterio e
apostasia dalla fede. Essi causano I'esclusione dalla comunione
cucaristica. Solo dopo un certo periodo di purificazione con du-
ri esercizi di penitenza, il peccatore viene riammesso alla comu-
nione.

Il procedimento & articolato in tre parti:

a) scomunica: con la confessione del peccato il vescovo im-
pone una penitenza alla presenza della comunita, imponendo le

5 Sant’Agostino non si & mai confessato in vita sua, il che perd non
significa che non abbia conosciuto che cosa significa «vivere la penitenza.
Cfr. sul tema K. RAHNER, Probleni della confessione, in IDEM, La penitenza
della chiesa. Saggi teologici e storici, Paoline, Cinisello B. 1992, 49-72.

6 Cfr. E. MAzza, La celebrazione della penitenza. Spiritualiia e pastorale,
EDB, Bologna 2001, soprattutto il primo capitolo («Alcuni dati sullo svilup-
po storico della penitenza in Occidente», 11-37).

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 197

mani, facendo vestire un abito penitenziale ed escludendo dalla
comunita, che accompagna con mestizia 'evento;

b) tempo della penitenza: il periodo pud durare anche vari
anni e durante esso i penitenti devono compiere penitenze im-
poste, come digiuni, elemosine, partecipano ad attivita sociali,
recitano preghiere, rinunciano a determinate attivita, come uffici
pubblici o a sposarsi, ecc. Solo limitatamente partecipano alla
vita comunitaria. Rispetto alla messa, sono assimilati ai catecu-
meni, salvo che la comunita sostiene la loro penitenza con la
preghiera;

¢) riconciliazione: prevede la riammissione dei penitenti alla
comunione eucaristica durante una liturgia solenne. Restano pe-
ro cristiani di seconda categoria, poiché sottostanno a determi-
nati divieti per la vita intera.

Le caratteristiche di questa penitenza, della penitenza della
scomunica, sono le seguenti:

a) ¢ pubblica;

b) ¢ unica, non ¢ reiterabile o ripetibile.

Dal punto di vista teologico, possiamo osservare che gli ele-
menti che contribuiscono al superamento del peccato sono:

a) il lavoro personale del penitente;

b) la riconciliazione con la comunita.

Quanto al primo elemento, bisogna notare che in Oriente si
pensava piuttosto in termini di ferapia, mentre in Occidente
piuttosto in termini di soddisfazione giuridica. Ielemento comu-
nitario, invece, determinava il fatto che Iatto sacramentale della
riconciliazione fosse la riammissione nella comunita. Attraverso
la pax cum ecclesia il penitente ritrovava la pax cum Deo. E Cri-
sto stesso a operare nell’azione della comunita.

— Penitenza segreta e reiterabile

La prassi antica durd indisturbata fino al VI secolo. Con il
tempo, tuttavia, si manifestd una tendenza assai pericolosa. Pro-
prio perché cosi formalmente impegnativa, una tale penitenza
veniva rinviata in punto di morte, fino a scomparire dall’espe-
rienza comunitaria. Cosi si cred un vuoto, a cui rimedidé una
prassi nuova e diversa, che arrivava dalle isole britanniche: la
penitenza celtica.

Essa all’inizio fu combattuta dall’autorita ecclesiale, che nel
sinodo di Toledo, nel VI secolo, la defini una «presunzione ese-




198 CAPITOLO OTTAVO

crabile». Successivamente, in periodo carolingio si trovo un
compromesso: per i peccati privati valeva la pcnitenzq privata,
per i pubblici, quella pubblica. Infine la prassi nuova si impose,
finché nel XIIT secolo fu imposta a tutta la chiesa. ‘

Se ci chiediamo che cosa caratterizzi questa nuova forma di
penitenza, possiamo individuare tre elementi:\

a) la ripetibilita. Ogni peccato grave pud tornare a essere
confessato, senza che vi sia a cid ostacolo. Inoltre: insieme ai
peccati gravi, si confessano anche peccati pit leggeri;

b) il segreto. Contrariamente alla prassi precedente, che sot-
tolineava I'elemento pubblico, il nuovo stile enfatizza la segre-
tezza non solo della confessione, ma anche dell’identita del pe-
nitente. Di qui il nome di penitenza auricolare o di penitenza pri-
vata, )

¢) la scomparsa del tempo della penitenza. Anche questa tor-
ma di penitenza in origine ha tre fasi parallele alla forma prece-
dente. Ma con il tempo la riammissione si trasforma in .ﬂSSOlU-.
zione, concessa prima della penitenza (che comincia a chiamarsi
«soddisfazione», satisfactio). '

Fu cosi che si passo dalla penitenza della scomunica allg pe-
nitenza dell’assoluzione. Dobbiamo ora chiederci che cosa in ta-
le mutamento ha determinato un cambiamento nella compren-
sione dell’elemento che consente di superare la colpa.

a) Allinizio & Popera penitenziale del peccatore e I'interven-
to della comunita; '

b) nel primo medioevo & la confessione dei peccati, c'he de-
terminando vergogna e dolore & gia come tale anche penitenza;

¢) nella prima scolastica I'elemento decisivo & i]‘pc{m.:{;zerfm:
o dolore, che viene considerato come I'elemento prioritario tra i
tre richiesti al penitente (confessione, pentimento e soddisfazio-
ne);

d) la scolastica del periodo aureo tenta di collegare questo
elemento con Uassoluzione del sacerdote; .

¢) G. Duns Scoto arriva infine a identificare a tal punto 11
sacramento con I'assoluzione, che confessio, contritio e satisfactio
sono per lui solo condizioni e non elementi materiali del sacra-
mento!

Concluso questo excursus stotico, e con esso le premesse al
nostro itinerario terminologico, veniamo dunque all’esame delle
singole parole che consideriamo originarie per il sacramento.

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 199

2. LA RICONCILIAZIONE CRISTIANA E LA SUA (POSSIBILE O NECES-
SARIA) «RIPETIZIONE»

La prima parola che esaminiamo & la «meno legata» alla
struttura classica del sacramento, ma proprio per questo & tanto
pill importante e delicata per I'esatta comprensione del sacra-
mento stesso. 1] vocabolario della riconciliazione e la sua «risco-
perta» recente segnano profondamente il panorama di com-
prensione attuale del quarto sacramento. Questo, come abbia-
mo gid notato, comporta vantaggi e svantaggi sia per la teologia
sia per la pastorale:

a) Il grande «mistero della riconciliazione» con cui Dio, per
mezzo di Cristo, riconcilia a sé il mondo, & lorizzonte fonda-
mentale del sacramento. La riscoperta di questo orizzonte ha
indotto a definire questo sacramento come «sacramento della
riconciliazione». Ora, perd, qui bisogna procedere — come si
suol dire — con ¢ piedi di piombo. Se la riconciliazione & I'atto
misericordioso di Dio, con cui egli nel Figlio e nello Spirito va
incontro all'uomo e costituisce una chiesa per testimoniare que-
sto amore, allora é evidente che i sacraments della riconciliazione
per eccellenza sono quelli che — come acqua e sangue — sgorgano
dal costato ferito del Crocifisso: acqua battesimale e sangue euca-
ristico sono i sacrament? della riconciliazione.

b) Questa riscoperta ha perd indotto, indirettamente, a una
sproporzione, facendo del quarto sacramento il punto forte di
aggancio con la riconciliazione avvenuta in Cristo. Questa & pe-
ro in larga parte una deduzione indebita, poiché 'esperienza del
quarto sacramento ¢ possibile soltanto sulla base, e nell’orizzon-
te, di quella riconciliazione che una volta per tutte si realizza nel
battesimo/cresima e che poi si ripete (anche quotidianamente)
nell’eucaristia.

Il problema antico — quello della ripetibilita del quarto sa-
cramento — dipende proprio da questa (allora mancante, e oggi
troppo evidente) confusione tra riconciliazione battesimale-eu-
caristica e la «riscoperta/nuova esperienza» di essa, che viene
mediata dal quarto sacramento. Ne deduciamo allora una dupli-
ce evidenza:

a) la riscoperta dell’orizzonte della riconciliazione nella mor-
te e risurrezione di Cristo & fondamentale per riqualificare teo-

logicamente e pastoralmente il quarto sacramento;

I



200 CAPITOLO OTTAVO

b) tale riqualificazione del quarto sacramento deve riscopri-
re che la riconciliazione puo essere sperimentata nella sua pie-
nezza soltanto in rapporto al primo/secondo e (soprattutto) al
terzo sacramento (ossia all’eucaristia).

3. IL PECCATO ALLA LUCE DELLA GRAZIA E DELLA PAroLA DI Dio:
SI PUO «COMINCIARE» CON UN'«ANALITICA DEL PECCATO»?

Un secondo punto qualificante la nostra indagine terminolo-
gica riguarda il concetto di «peccato». Anche qui bisogna diffi-
dare di tutte le «false evidenze», prima fra tutte la ripetuta e
anche un po’ noiosa lamentela circa la mancanza — nel nostro
tempo — di un vero «senso del peccato». Che cosa intendiamo
quando lamentiamo questa perdita? Di che perdita si trattereb-
be per noi? Dobbiamo dire anzitutto che «lasciarsi perdonare»
(secondo la fortunata espressione che intitola un gustoso volu-
metto di K. Rahner’) & la questione per cui ne va della nostra
identita. I’uomo non viene mai a capo da solo della propria col-
pa. Questo perché la «liberta finita» & riconciliata soltanto dalla
rinnovazione della relazione che la fonda. Dire di «no» a Dio
non sta in linea con gli altri grandi e piccoli «no» di cui abbiamo
esperienza. I medioevali, gli antichi e anche’i primi moderni sa-
pevano ancora distinguere tra un assassino condannato a morte
dalla comunita civile e la possibilita che questo stesso uomo fos-
se diventato, attraverso I’abisso dell’assassinio, un santo. Noi
non sappiamo piu distinguere — non ipocritamente, ma teologi-
camente — tra errore/colpa morale e colpa-peccato nella fede.
Dire di no a Dio ¢ un’enormita che sfigura ’esistenza, mentre
dire si a Dio fa rifiorire anche I'esistenza pit disastrata, dispera-
ta, sradicata e desertificata.

Qui vorrei sottolineare il nostro rischio di una «giustizia a
una dimensione»® secondo la quale noi manchiamo oggi di un’e-
sperienza plurale della giustizia, cioé del bene. L'assorbimento
della religione da parte dell’etica e dell’etica da parte della poli-

" K. RAHNER, Lasciarsi perdonare, Queriniana, Brescia 1975.

¢ Cfr. P. Prop1, Una storia della giustizia. Dal pluralismo dei fori al mo-
derno dualismo tra coscienza e diritto, Il Mulino, Bologna 2000, soprattutto
alle pp. 455-485.

B . S ——

-

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 201

tica — questo fenomeno degli ultimi due secoli — ha di fatto bloc-
cato la nostra esperienza del giusto e del bene. Il «peccato» non
& un’evidenza né politica né morale (e neppure psicologica): an-
7i, tutte queste istanze «secolarizzate» tendono a «colpevolizzare
il peccato», riducendolo a una forma pit o meno velata di oscu-
rantismo.

La storia dell'uomo & storia di una liberta radicale davanti a
Dio, che Dio ha voluto e creato come libera, anzi, che ha libera-
to con la sua liberta infinita, e che tuttavia, proprio in quanto
libera, pud dire no alla sua stessa origine. Per trovare noi stessi
dobbiamo fuggire da noi stessi: lasciandoci amare davvero da
Dio e dal prossimo. Con le parole di Rahner: «ll cristianesimo
& questo messaggio: possiamo lasciarci perdonare. E questo ¢
pure il messaggio del sacramento della penitenza»”.

4, IL PENTIMENTO (CONTRIZIONE/ATTRIZIONE) COME «CAMBIAMEN-
TO DI ROTTA» E COME «DOLORE PER I PECCATI» AMORE PER DIO
O TIMORE DELLINFERNO?

11 concetto di «pentimentox», di contritio, ha la sua radice
nella «metanoia» (paenitentia), nel pentirsi e convertirsi che
inaugura solennemente Iattivita pubblica di Gesu. Il «fare peni-
tenza» ¢ l'essenza del vangelo. Dunque la contrizione, il penti-
mento, ha a che fare in generale con la condizione umana del-
I'uomo e richiede la svolta inaugurale e iniziale rappresentata
dal battesimo-cresima-eucaristia.

Rispetto al quarto sacramento, la «metanoia» ¢ la sua ragion
d’essere. Non a caso il nome pit antico e nobile del quarto sa-
cramento & «sacramento della penitenza». E tuttavia il convertir-
si dell'uomo — che & sempre un lasciarsi perdonare, ricreare e
salvare da Dio — ha alimentato una lunghissima discussione a
partire dal medioevo. Se nel periodo antico era chiaro che una
nuova conversione era resa possibile solo da una serie di ele-
menti di estrema visibilita e pubblicita, con il medioevo si man-
tiene chiara la coscienza che la «contrizione perfetta» scavalca
sempre la macchina sacramentale ecclesiale. Di qui si ¢ poi svi-

® RAHNER, Lasciarsi perdonare, 45.




202 CAPITOLO OTTAVO

luppata una grandissima polemica, nell’era moderna, che ha
preso il nome di controversia tra «contrizionisti» e «attrizioni-
sti»: i primi richiedono che il pentimento sia motivato dall’«a-
more verso Dio», mentre i secondi richiedono soltanto un pen-
timento «per paura dell'inferno»".

Il «pentimento» & percio la soglia delicata che dischiude
I’ambito sacramentale e che tuttavia ne circoscrive anche la pre-
tesa. Senza «pentimento» non ¢’é sacramento, ma quando vi &
pentimento pieno pud non esservi piti sacramento! Ora, I'inten-
sificarsi dell’attenzione sulla contrizione e sulle sue condizioni
oggettive probabilmente deriva proprio dal venir meno (o dal-
I’eccessivo stilizzarsi) delle altre dimensioni del sacramento.
Senza una confessione effettiva e senza una vera soddisfazione,
tutto il peso del sacramento grava sulle spalle di un pentimento
«solo interiore» e di un’assoluzione «solo ufficiale».

5. CONFESSARE I, PECCATO, LA FEDE E LA CONFESSIONE DI LO-
DE. VERBALIZZAZIONE DELLA COLPA ED ESTENUAZIONE DELLA
PENITENZA

La questione primaria del momento della «confessione» non
& dire la verita su di sé, ma confessare di non poterlo fare senza il
rapporto con Dio e con il prossimo: questo ¢ fare penitenza,
convertirsi. Che cosa significa questa distinzione? Ascoltiamo
Tommaso: «La confessione & atto della virtti della penitenza,
non della virta del dir la verita»!'. Che cosa significa questa
grande intuizione degli antichi, che noi non riusciamo piu a
comprendere? Che la confessione & «atto rituale» e non sempli-
cemente esistenziale. Essa accade come parola di Dio che illumi-
na la mia esistenza e che cosi pud accadere soltanto nel contesto
di una confessione di fede e di lode da cui scaturisce la «confes-
sione del peccatox. Non si tratta anzitutto di «dire la verita su di
sé», ma di scoprire la propria veritd nella relazione con Dio e
con la chiesa, narrata dalla Scrittura, celebrata dal sacramento,

10 Per un’ottima introduzione al tema, cfr. J. DELUMEAU, La confessione e
il perdono. Le difficolta della confessione dal XIII al XVIII secolo, Paoline,
Cinisello B. 1992,

" ToMMASO D’ AQUINO, Sumima Theologiae, Suppl. q.7, a.3.

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 203

in cui lode e ringraziamento sono condizione di verita.

Confessare il peccato significa dunque fare (tornare a fare)
esperienza della grazia, della lode e della fede: ¢ un modo classico
e originario con cui la conversione si esprime e diventa percepi-
bile per il soggetto stesso. Confessare é un’azione che il cristiano
dovrebbe conoscere anzitutto per altri motivi rispetto al pecca-
to: confessione di fede e confessione di lode stanno prima della
confessione del peccato'’. Nessuno entra nella chiesa se non ha
imparato la conversione, che comporta la scoperta dell’amore di
Dio, nella fede, nella speranza e nella carita: questa si esprime
anzitutto con la confessione di fede e con la confessione di lode
nella quale si inserisce la confessione del peccato. La «conver-
sione» si rende visibile mediante queste (diverse e correlate) con-
fessiones. '

6. FARE PENITENZA COME «GUARIGIONE» E COME <«ESPIAZIONE»

Scriveva Blaise Pascal, nella X delle Lettere provinciali:
«Credo che [...] la confessione non dovrebbe piii essere chiama-
ta il sacramento della penitenza». E poi, aggiunge: «Credete [...]
che un uomo sia degno di ricevere I'assoluzione quando non
vuol fare nulla di penoso per espiare le sue offese?»". Queste
parole nette possono bene rappresentare I'imbarazzo che a meti
del XVII secolo suscitava quella tendenza all’emarginazione del-
la penitenza in senso stretto cui si assisteva nella pratica sacramen-
tale degli ultimi secoli. Era una tendenza che si era avviata gia
nel tardo medioevo, quando, come dice bene P. Prodi, «la pehi-
tenza intesa come espiazione, nel senso tradizionale, rimane
quindi quasi come un’appendice, condizionale ma non essenzia-
le, a un atto giudiziario che viene ritenuto valido in se stesso
prima che essa si compiax ',

? Cfr. G. Busany, I/ contesto del sacramento, in AANV., Riconciliazione.
Dono per la Chiesa, Ancora, Milano 1999, 161-176.

" B. PascaL, Le provinciali, Einaudi, Torino 1983, 108.
" Propl, Una storia della giustizia, 73.



204 CAPITOLO OTTAVO

La «penitenza in senso stretto» ¢ detta anche soddisfazione.
Cosi abbiamo un triplice livello di significato del termine «peni-
tenza»:

a) la penitenza cristiana, legata al battesimo e all’eucaristia
(o penitenza come virtd);

b) il sacramento della penitenza, come quarto sacramento
della «conversione»;

c) la penitenza in senso stretto, come una delle «parti» del
sacramento, intesa come «espiazione» del peccato o come «tera-
pia» per tornare alla nuova vita.

Il fenomeno del tramonto contemporaneo della «penitenzax»
nella terza accezione del termine — ossia come terz0 atto del pe-
nitente — ¢ forse legato a questa duplice interpretazione, in ter-
mini di «espiazione» e di «cura». Potremmo dire che I'interpre-
tazione in termini di espiazione é quella che ha di gran lunga
prevalso a partire dal concilio di Trento. Ma con il tramonto
contemporaneo di un’idea di espiazione troppo legata all’inizia-
tiva dell’'uomo e al suo merito, ma riferita soltanto all’iniziativa
di Dio, che é colui che espia nel sacramento, allora ¢ venuto meno
— apparentemente — ogni supporto alla stessa prassi del «fare la
penitenza»’. Ma I'aspetto «medicinale» e «terapeutico», come
rinnovata apertura sulla vita nuova in Cristo e rimedio al pecca-
to, valorizza I'idea di espiazione di origine scritturistica, dove &
Dio che espia e dove 'uomo «coopera» con la grazia di Dio".

Come vedremo pit avanti (nella seconda parte) & questo
uno degli aspetti pit delicati della questione penitenziale oggi.

7. ASSOLUZIONE: «LEGARE» E «SCIOGLIERE», «RIMETTERE» E
«RITENERE» COME PRASSI ECCLESIALE

Latto formale della «remissione dei peccati» avviene nella
chiesa, visibilmente, a opera di un ministro ordinato competen-
te, sulla base degli atti del penitente che abbiamo considerato.
La tendenza a caricare tutto il peso del sacramento sul suo «atto

" Cfr. MazzA, La celebrazione della penitenza, 73-75.
Secondo la fortunata espressione di Tommaso, che distingue anche

nella penitenza, tra una «grazia operante» e una «grazia cooperante»: cfr,
Summa Theologiae, 111, q.86, a.4, ad2.

16

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 205

ufficiale» ¢ evidente, anche nella cultura contemporanea, ma
rappresenta una tendenza estremamente pericolosa: I'assoluzio-
ne & conditio sine qua non, & dunque necessaria, ma non & mai
sufficiente". Questa pericolosa idea, che si ¢ lentamente insinua-
ta nel corpo ecclesiale, ha teso all’essenzializzazione e alla for-
malizzazione del sacramento, riconducendolo a una sorta di «ri-
cezione del perdono» pressoché «senza condizioni». Qui biso-
gna osservare attentamente un duplice fenomeno, molto interes-
sante:

a) Nel nostro mondo moderno e contemporaneo, "assoluta
incondizionatezza dell’assoluzione dice che il «perdono» & cid
che Dio dona «da sé», senza che 'uvomo possa in nessun modo
condizionare, meritare o strumentalizzare (come si dice oggi) il
potere di Dio. Il perdono di Dio non & mai un diritto dell’uomo,
«dovuto» da Dio: ¢ e resta «grazia indebita.

b) Ma I’aspetto positivo di questa assolutezza ha fatto perde-
re di vista che se’lo «scambio» tra Dio e 'uomo non ha mai la
forma di un do ut des, di un reciproco ricatto (io dico a Dio i
miei peccati cosi lo «costringo» a perdonarmi...), ha perd la for-
ma di «scambio» come rapporto tra dono/accettazione/risposta,
per il costituirsi di una relazione personale in una comunita, do-
ve il perdono determina risposte e pud compiersi pienamente
solo quando I'uomo entra in una dinamica di pentimento, di
confessione e di penitenza. Questa «assolutezza», diversa dalla
prima, ¢ in realta una forma di «non credenza», poiché recide la
possibilita stessa della rivelazione e della fede'®.

" La tonte biblica piu autorevole, ossia i Vangeli, sono a questo propo-
sito estremamente differenziati: '«assoluzione» matteana, la «riconciliazio-
ne» paolina, la «remissione» giovannea, la «penitenza e il perdono dei pec-
cati» lucana attestano una ricchezza della tradizione, che la riflessione da
Trento al Vaticano II ha cercato faticosamente di recuperare. Una bella rico-
struzione di questa ricchezza nella sola tradizione lucana si trova in P. RoTa
ScALABRINI - R. VIGNOLO, Stupiti dal perdono. Il cammino di riconciliazione
el racconto di Luca, in AANV., Riconciliazione. Dono per la chiesa, 26-68.

* E la contradditorieta del «puro dono», come presunzione di un dono
senza dono, senza rapporto, senza «scambio». Cfr. su questa deriva le belle
osservazioni di P. SEQUERI, L'appello della donazione, in ToeM, Sensibili allo Spi-
rito. Unanesimo religioso ¢ ordine degli affetti, Glossa, Milano 2001, 79-121,



206 CAPITOLO OTTAVO

Ora, I'atto formale del ministro ha una sua assolutezza sem-
pre e soltanto nel primo senso, e non deve mai averlo nel secon-
do senso. Anzi, proprio quando scivola in questa separazione
della grazia dalla liberta, del dono dalla sua accettazione, della
parola di Dio dalla preghiera e dall’ascolto dell'uomo, allora per-
de la sua stessa funzione sacramentale. Qui vale il principio per
cui la penitenza & un «fare» che riguarda certamente in modo
particolare il ministro ordinato (competente), ma che riguarda
ancor prima tutta la chiesa, che ¢ chiamata a «fare penitenza» ",
Lo ha bene espresso un camaldolese come Pier Damiani, quan-
do ha detto: «Non omnia membra Ecclesiae uno funguntur offi-
cio»®. Se per lui il problema era quello del diverso ruolo del
prete e del giudice di fronte al criminale, a noi interessa invece
nel non chiudere tutta la penitenza della chiesa «nel confessio-
nale»! Lelaborazione del pentimento, la forza della verbalizza-
zione del peccato e della lode, della colpa e della fede, la fatica e
la sofferenza del cambiamento traggono forse il loro spunto de-
cisivo dal confessionale e comunque dall’incontro sacramentale,
ma poi si svolgono nel tempo. Questo tempo non ¢ mai ¢ non
puod essere mai soltanto quello del ministro ordinato: il fare pe-
nitenza ha bisogno dell’attenzione di ‘tutto il corpo ecclesiale.
Accompagnare, seguire, curare i penitenti & una delle fonda-
mentali attivita dell’'esser chiesa, che non pud mai essere total-
mente delegata al ministro ordinato, che ¢ necessario, ma non
sufficiente. Per certi versi, nell’«assolvere» non ¢ coinvolto_ solo
il prete, ma tutta la chiesa, Una tale consapevolezza modifica il
punto di vista sul quarto sacramento, ¢ lo colloca davvero tra 1&3
pitt importanti priorita della chiesa di oggi e di domani. Percio &
necessario non solo essere capaci della propria penitenza, ma
anche accompagnare la penitenza altrui con I'ascolto, la preghie-
ra, il consiglio, I'ammonimento e la comprensione.

¥ Cfr. su questo tema del «fare penitenzas le lucide pagine di A. CATEL-
LA, La riconciliazione, in A. GriLLo - M. Pegron - P-R. Tracan ( edd.), Corso
di teologia sacramentaria, vol. 11, Queriniana, Brescia 2000, 309-356.

2 Prer DaMIANL De officio principis in eoercitione improborum, PL 145,
820.

T

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 207

8. CONCLUSIONE

Abbiamo tracciato un breve percorso di riflessione attraverso
le diverse parole con cui designiamo il quarto sacramento. Esso &
sacramento di guarigione del cristiano, non dell’'uomo. Vorrei
soltanto concludere che questa coscienza comporta un capovol-
gimento di prospettiva. Noi oggi spesso lamentiamo, anche con
buone ragioni, la crisi del quarto sacramento. Spesso perd in tal
modo dimentichiamo che il quarto sacramento ¢ e deve restare
sacramento della crisi. La patologia cristiana ha bisogno del quar-
to sacramento, la fisiologia no. Vorrei lasciare aperta la questione
di che cosa significhi questa duplice prospettiva: la crisi del sa-
cramento € senza dubbio un fatto grave e molto preoccupante,
ma altrettanto grave € smarrire la percezione e la coscienza che si
tratta di un «sacramento della crisi», che rimedia a una situazio-
ne «non ordinaria» nella vita del cristiano, ossia al suo cadere al
di fuori della comunione ecclesiale, al suo smarrire il raccordo
con quella riconciliazione che Paolo ha cosi bene sintetizzato nel-
la 2Cor, quando ha detto: «Lamore di Cristo ci spinge, perché
siamo sicuri che uno mori per tutti e quindi che tutti partecipano
alla sua morte. Cristo &€ morto per tutti, perché quelli che vivono
non vivano pin per se stessi, ma per lui che & morto ed ¢ risusci-
tato per loro. Perciod, d’ora in avanti non possiamo pia considerare
nessuno con i criteri di questo mondo» (2Cor 5,14-16).

Questa riconciliazione & anzitutto battesimo ed eucaristia, e
solo secondariamente quarto sacramento, che rimedia alla per-
dita di questa esperienza all'interno della chiesa. La preziosita
del quarto sacramento appare soltanto in questa fondamentale
subordinazione, che il concilio di Trento ha stabilito sottolinean-
do la differenza tra sacramenti maggiori e minori?'; ma su questo
riprenderemo il discorso alla fine della ricerca, scavando preci-
samente in questa direzione, circa il rapporto tra sacramenti
maggiori (o sacramenti dell’iniziazione cristiana) e quarto sacra-
mento. E chiarendo cosi anche il senso e i limiti del valore «me-
dicinale» e «terapeutico» di tale sacramento, in confronto ai sa-
cramenti che «iniziano» il cristiano alla vita nuova.

2 Cfr. DH 1603, «Si quis dixerit haec septem sacramenta ita esse inter se
paria, ut nulla ratione aliud sit alio dignius: anathema sit».




208 CAPITOLO OTTAVO

B. RICOMPRENSIONE DEL QUARTO SACRAMENTO IN RAPPORTO AL-
L’INIZIAZIONE CRISTIANA

Non si & ancora riusciti del tutto e ovunque a togliere dalla testa
'idea che la confessione sia la preparazione necessaria all’eucari-
stia e che questa sia la ricompensa di quella.

(K. RAHNER)?

Dopo aver affrontato la questione terminologica, vorrei ora
puntare Pattenzione sul rapporto tra penitenza cristiana e sacra-
mento della penitenza, ossia tra la dimensione penitenziale della
vita battesimale-eucaristica e la necessitd che un «altro» sacra-
mento (quello della penitenza) intervenga appunto a rimediare a
una crisi e a un difetto di tale vita penitenziale. La struttura del
discorso prevede un passaggio dalla «virtu di penitenzax» al
«quarto sacramento» (§ 9), la valutazione del rapporto tra inizia-
zione cristiana e crisi di tale iniziazione (§ 10), un excursus sul
recente documento Misericordia Dei (§ 11), per finire con una
serie di prospettive conclusive di carattere pastorale e teologico

(§§ 12-13).

9. I RAPPORTO TRA IL «SACRAMENTO DELLA PENITENZA» E LA
PENITENZA BATTESIMALE-EUCARISTICA

Il quarto sacramento ¢ I'unico sacramento ad aver ricevuto
tradizionalmente il nome di una virtd, anzi di un atto centrale
della vita cristiana come la «penitenza». Come abbiamo visto, il
concetto di penitenza — dicendosi in molti modi — comporta una
sorta di imbarazzo e oggi non pud non lasciarci perplessi.

La prima cosa che dobbiamo maturare ¢ che il «fare peni-
tenza» all’interno della vita cristiana & assicurato ordinariamente
dal battesimo e dall’eucaristia, non dal quarto sacramento! In
altri termini, lz «virti» della penitenza é (o dovrebbe essere) in-

2 Problemi della confessione (1954), in IDEM, La penitenza della Chiesa,
Saggi teologici e storici, Paoline, Cinisello B. 1992, 49-72, qui 71: Si noti che
quasi cinquant’anni fa era gia chiaro quanto fosse problematica una tale
«precomprensione» nei confronti del quarto sacramento!

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 209

scritta nella biografia battesimale-eucaristica del cristiano. Cer-
chiamo allora di capire bene il rapporto della virtu di penitenza
con il sacramento della penitenza.

9.1. Quattro affermazioni-chiave per una visione sintetica

Il discorso che vorrei proporre a questo punto sul quarto
sacramento prende la forma di una piccola riflessione in quattro
punti: essa vorrebbe mettere in luce, attraverso I'esame delle ra-
gioni teologiche del sacramento, il motivo specifico che giustifi-
ca Pesistenza di tale sacramento. Si tratta dunque di un ragiona-
mento strettamente sistematico, di cui ha bisogno ogni seria teo-
logia liturgica, la cui verita non pud mai essere desunta sem-
plicemente dalle fonti documentarie?.

a) Il quarto sacramento annuncia e reali~za nuovamente il
riconciliarsi di Dio con Puomo avvenuto in Cristo. La grazia di
Dio incontra «di nuovo» e «qui e ora» la liberta dell’'uomo e la
libera. E dunque legittimo aver denominato comunemente tale
sacramento come «della riconciliazione», purché si tenga pre-
sente quanto viene precisato gia nella seconda affermazione.

b) Questo incontro, perd, non & mai primario, ma sempre
secondario, cio¢ dipende essenzialmente da altri incontri gia avve-
nutz, in cui questa riconciliazione si € gia realizzata: in particola-
re dipende dal battesimo, dalla cresima/confermazione e (so-
prattutto) dall’eucaristia. Quest’ultima, infatti, con la sua conti-
nuita e ripetizione ordinaria, assicura un’esperienza ricca e
duratura, simbolizzata e ritualizzata, della riconciliazione assicura-
ta da Dio e vissuta dall uomo.

c) La ragione specifica del sacramento & percio di offrire nuo-
vamente questo rapporto con la misericordia di Dio in Cristo a
chi, dopo averla conosciuta, se ne sia allontanato. Questa speci-

* Potremmo dire che il «sistema» & sempre una «fontes della teologia
sacramentale, anche quande lo si vuole ignorare o negare addirittura, Una
troppo alta conflittualita tra approceio «storico» e approccio sistematico,
rischia di assumere un concetto troppo ingenuo di «fontes. Cfr, B, Mazza,
Liturgia e metodo starico. Un esempia significativo: il caso dell'epiclesi encari-
stica, «Rivista Liturgicas 88 (2001), 419-438, Per un concetto pit ampio di
«fontes cfr, A. GriLLo, Il «Ressourcement» ¢ la questione liturgica, La visco-
perta delle fonti e le fonti della riscoperta nella tevlogin dei sacrarents del XIN
e XX yecolp, in M. Brerawskt - M., Suerinan (edd.), Stora e teologia all' incro-
cio. Orrizzonti ¢ percorst df una discipling, Lipa, Roma 2002, 239-273,




210 CAPITOLO OTTAVO

ficita di funzione — ossia di essere «rimedio» alla perduta capa-
cita di fare esperienza della penitenza battesimale-eucaristica —
non sopporta troppo a lungo una sua indebita contrazione e/o
espansione, ossia non pud non esserci pit, ma neppure puo es-
serci troppo®.

d) Per questo nel sacramento non ¢ centrale semplicemente
Iofferta della grazia, ma anche la capacita di rispondere adegua-
tamente a quella grazia. Anzi, potremmo dire addirittura cost: il
sacramento riprende l'offerta della grazia tipica dei sacramenti
dell’iniziazione, ma ha come specificitd di prendersi cura della li-
bera risposta dell’uomo a tale grazia perdonante.

Percid, se collochiamo il sacramento della penitenza nella
cornice a esso adeguata di un’effertiva iniziazione cristiana gid
avvenuta e di una virti di penitenza effettivamente presente nel
soggetto cristiano — come acquisita coscienza dell’offerta di gra-
zia che il cristiano vive nella dimensione battesimale-eucaristica
— allora non si manifestano vere difficoltd né teologiche né pa-
storali. Le difficolta sorgono dall’uso esteso, e talora distorto
(perché impropriamente sostitutivo dell’iniziazione), che il quat-
to sacramento ha subito nel tempo. Altro infatti & parlare di una
ripetitivita della penitenza come peniteriza di devozione, altro ¢ la
sua ripetizione a fronte di un’zniziazione mancata. La continua
ripetizione dell’iniziazione cristiana (come perdono del peccato
e nuova offerta della grazia) si sposa troppo frequentemente con
la mancanza di un’iniziazione strutturale, come ha sottolineato
con grande luciditd un autore contemporaneo, quando ha foto-
grafato bene la situazione attuale con le seguenti parole: «O T'i-
niziazione & marginale, nel senso che non si fa I'iniziazione, op-
pure diviene permanente e quindi rende marginali»?.

# Alla domanda spontanea, che potrebbe sorgere: «Ma allora, la peni-
tenza sacramentale deve essere rara?», si pud rispondere sottolineando che il
rapporto con 'iniziazione cristiana dovrebbe consigliare che il quarto sacra-
mento sia almeno piil raro della frequenza all’eucaristia. Molto interessanti
restano a questo proposito le classiche riflessioni di K. Rauner, Significato
della confessione frequente di devozione, in IDEM, La penitenza della chiesa,
129-146.

5 G, Busant, La rilettura del «Rito di iniziazione cristiana degli adulti» a
confronto con il postmoderno, in AANV., Iniziazione cristiana degli adulti
oggt, CL.V. - Ed. Liturgiche, Roma 1998, 213-235, qui 216.

= 4444

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 211

9.2. Alcune conseguenze teologico-pastorali di queste afferma-
zioni-chiave

Alla luce di questo ragionamento sistematico in quattro pun-
ti, possiamo desumere una serie di interessanti conseguenze di
carattere teologico-pastorale:

a) Annunciare la misericordia e il perdono di Dio non puo
dunque partire strutturalmente dal sacramento della penitenza. Si
noti bene, questo non significa diminuire 'importanza del sacra-
mento, ma vuol dire soltanto non farne qualcosa di esagerata-
mente importante. Si fa torto ai sacramenti non soltanto quando
vengono tralasciati o trascurati, ma anche quando se ne fa ricor-
so in modo sovrabbondante o improprio. Per chi ha la cura pa-
storale di una parrocchia questa avvertenza dovrebbe oggi risul-
tare molto importante: la penitenza ¢ luogo di annuncio e di
efficacia della misericordia di Dio iz un modo che deve risultare
secondario, cioé che deve rinviare ai luoghi primari dell esperien-
za del peccato e del perdono, ossia il battesimo e [ eucaristia.

b) Qui occorre essere molto chiari, per evitare equivoci o
fraintendimenti anche piu gravi: mentre la riconciliazione, il per-
dono reciproco € aspetto primario e irrinunciabile della vita cri-
stiana (& vzrtus), il sacramento della riconciliazione e del perdono,
cioé la celebrazione della nuova possibilita di vivere la riconci-
liazione, non pud essere primario, ma € strumento per quelli.
Noi impariamo ordinariamente (dovremmo imparare ordinaria-
mente) la riconciliazione nel battesimo-cresima-eucaristia. L’eu-
caristia é il luogo vitale del nostro rapporto con il perdono. Il quar-
to sacramento puo (e deve) intervenire solo in seconda battuta.

¢) Non a caso la riconciliazione é stata detta — anche dal
CCC - «sacramento di guarigione». Si faccia bene attenzione,
pero. Qui guarigione non significa «guarigione dell’'uomo», ma
«guarigione del cristiano»: tra le due cose vi sono notevoli diffe-
renze, poiché la guarigione dell’'uomo non avviene nella peniten-
za ma nel battesimo-eucaristia, mentre quella del cristiano ha
bisogno di una verifica «esterna» al battesimo, quasi di una rin-
novazione di esso.

d) Lo spazio della «misericordia» ¢ lo spazio della liberta:
per questo nel sacramento della riconciliazione troviamo una
strettissima correlazione tra pentimento-accusa, riconciliazione-
assoluzione, penitenza-soddisfazione. Una ricomprensione del-



212 CAPITOLO OTTAVO

I'indissolubilita di questo legame tra momenti essenziali del sa-
cramento ci invita a riconsiderare I'impatto di ognuno di essi
anzitutto sulla nostra celebrazione, riscoprendo che soltanto
nella celebrazione il sacramento trova il suo luogo proprio e la
pienezza del suo significato.

9.3. La penitenza tra battesimo ed eucaristia

Consideriamo di nuovo la seguente espressione di Paolo:
«Lamore di Cristo ci spinge al pensiero che uno ¢ morto per
tutti e quindi tutti sono morti. Ed egli ¢ morto per tutti, perché
quelli che vivono non vivano pii per se stessi, ma per colui che &
morto e risorto per loro» (2Cor 5,14-15).

Non vivere pitl per se stessi: ecco il punto, a cui deve poter
rispondere un’adeguata comprensione dei rapporti della peni-
tenza con il battesimo e con I'eucaristia.

Vi sono qui due eccessi da evitare:

a) la strutturale anticipazione della confessione all’eucaristia;

b) P'assorbimento della penitenza sacramentale da parte del-
I'eucaristia. ‘

Entrambi questi eccessi dicono qualcosa di vero, ma lo esa-
sperano fino a renderlo quasi irriconoscibile, fino ad alterare,
con esso, tutta la verita:

a) Il non poter fare la comunione senza essersi confessati
smentisce Pordinarieta del rapporto del cristiano con il corpo
di Cristo. Pero nello stesso tempo garantisce che il cristiano
non possa essere se stesso senza l'esercizio incessante della pe-
nitenza. Aver mostrato piu esplicitamente la dimensione peni-
tenziale dell’eucaristia garantisce oggi di poter porre rimedio a
questo difetto.

b) Laltro eccesso mostra invece il rischio di rinunciare a una
zona inevitabile dell’esperienza cristiana. Ossia alla possibilita
che Peucaristia non sia pit direttamente accessibile. Questa, che
resta un’esperienza eccezionale, &€ pur sempre una possibilita
aperta davanti alla liberta del cristiano.

C’e poi una zona intermedia, dove la non necessita del sacra-
mento lo assimila alle forme dell’incontro interpersonale, all’a-
scolto della difficolta dell’altro, al consiglio umano e al discerni-
mento dialogico.

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 213

Oggi occorre maturare una consapevolezza nuova del fatto
che la riconciliazione sacramentale non ¢ prima di tutto uno
strumento del rapporto con il peccato all’interno della chiesa,
ma la via con cui rientrare nella comunione ecclesiale dall’ester-
no di essa!

Probabilmente uno dei motivi della moltiplicazione delle pe-
nitenze nella vita degli uomini cristiani ¢ dovuto a un progressi-
vo venir meno del senso della conversione/sofferenza/pena. Oggi
quasi si arrossisce a parlarne. Cosi non capiamc piti il senso del-
I'«indulgenza» cosi diffusa nel medioevo e traccia di una com-
prensione «integrale» del «fare penitenza»™.

10. IL QUARTO SACRAMENTO E ENTRATO OGGI A FAR PARTE DEL-
L'INIZIAZIONE CRISTIANA: «CRISI DEL SACRAMENTO» O <«SA-
CRAMENTO DELLA CRISI»?

Si apre cosi una prima questione intorno al senso del quarto
sacramento rispetto alla vita cristiana: 'attuale crisi del sacra-
mento in quale modo «corrisponde» o comunque «risponde»
alla sua natura di «sacramento della crisi»? In altri termini, do-
vremo chiederci se sia possibile trascurare il fatto che il sacra-
mento non appartiene — di per sé — alla fisiologia, ma alla pato-
logia della vita cristiana, di cui inaugura una «cura» e una «gua-
rigione» che poi si perfeziona su un «altro» terreno. Cosl
occorre guardarsi da una facile nostalgia per i tempi — non trop-
po lontani — nei quali pareva che la «frequenza al confessionale»
assicurasse una larga presenza della «penitenza» all’interno del
corpo ecclesiale, magari sempre o prevalentemente sulla soglia
dell’eucaristia.

In realta tale prassi, pur avendo storicamente meriti indiscu-
tibili, di fatto ha contribuito all’attuale condizione di «ripensa-
mento» del quarto sacramento. Qui il concilio e la riforma — vale
la pena ribadirlo contro ogni falso avviso — non sono la causa del
disagio attuale, ma un primo effetto di un disagio che ha attra-

% Contro la nostra percezione diffusa, il concetto di «indulgenza» pud
essere compreso nella sua verita soltanto sulla base di una visione ampia e
dinamica del «fare penitenza» della chiesa: cfr. A. CaTELLA - A. GRILLO,

Indulgenza. Storia e significato, San Paolo, Cinisello Balsamo 1999.

S




214 CAPITOLO OTTAVO

versato tutta la prima meta del XX secolo e gia trapelava nel
secolo XIX.

Se il quarto sacramento ha la funzione strutturale che abbia-
mo riconosciuto a esso — ossia riabilitare il cristiano all’esercizio
della penitenza battesimale ed eucaristica — allora & forse neces-
sario precisare ancora la sua esterioritd rispetto ai sacramenti del-
Uiniziazione, dai quali dipende e con i quali non puo essere confu-
so. Questa chiarezza deve essere estremamente attenta a non
perdere di vista 'importanza che il quarto sacramento puo rap-
presentare — e di fatto oggi largamente rappresenta — come nuo-
va soglia nei confronti dell’iniziazione. Ma questo aspetto deve
essere calibrato insieme alla sua strutturale e insuperabile pover-
ta, che € segno del giusto e invincibile bisogno di rimando alla
ricchezza battesimale-eucaristica.

La differenza dei primi tre sacramenti rappresenta per la ri-
conciliazione sacramentale anche una sfida e una minaccia, ma &
anzitutto una risorsa importante e inaggirabile, perché non vada
perso il senso di questo «sacramento minore» rispetto ai «sacra-
menti maggiori».

11. EXCURSUS: LA CONFESSIONE E IL CASO DI NECESSITA. A PROPO-
SITO DEL RECENTE «MOTU PROPRIO» «MISERICORDIA DEI»

Cogliamo 'occasione della pubblicazione del recente Motu
proprio Misericordia Dei (= MD) — che costituisce un autorevole
intervento in materia di riconciliazione sacramentale, destinato a
rimediare giuridicamente ad alcune interpretazioni troppo am-
pie circa i casi di applicabilita della cosiddetta «terza forma» di
celebrazione del sacramento — per fare alcune considerazioni in
merito, visto che vanno a incidere direttamente sulla «visione
sistematica» che abbiamo proposto.

In effetti, la recezione del documento potrebbe essere molto
facile e potrebbe rappresentare soltanto una precisazione del
profilo strettamente giuridico della forma ordinaria del sacra-
mento, con relativa definizione dei casi in cui la «terza forma»
puo essere celebrata o meno.

Ma & proprio sul piano della receptio del documento che oc-
corre procedere ad alcune necessarie chiarificazioni, onde evita-
re letture inadeguate o addirittura illegittime del suo contenuto.

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 215

Per orientare la lettura del testo nel senso pil corretto bisogna
cominciare anzitutto con una serie di precisazioni:

a) MD non pretende di essere un’esposizione completa né
della struttura né del senso teologico del sacramento della peni-
tenza, ma opera semplicemente una precisazione — limitata quasi
soltanto «al piano giuridico» — circa un solo elemento del sacra-
mento, ossia la «confessione», considerata in rappo.to con un
altro elemento-chiave, I’«assoluzione». Di fatto MD non prende
in considerazione né la contrizione (o pentimento) né la soddi-
sfazione (o penitenza in senzo stretto), né piu in generale la ce-
lebrazione come aspetti problematici del sacramento.

b) Questo significa che MD non pud essere pienamente
compreso al di fuori del senso complessivo della riforma del rito
della penitenza, che ha caratterizzato la teologia e la pastorale
degli ultimi quarant’anni e dal quale scaturiscono anche i pro-
blemi che ora vengono affrontati.

c) La recezione di MD deve pertanto distinguere bene il mo-
tivo contingente e particolare che ha suscitato l'intervento e il
contesto complessivo entro cui 'intervento stesso si colloca:
MD non ha la pretesa di introdurre una «riforma della riforma»
— come alcuni temono e altri sembrano auspicare —, ma vuole
soltanto precisare il senso di alcuni aspetti particolari della rifor-
ma stessa, del suo senso e della sua applicabilita concreta, pro-
prio perché il nuovo rito e il suo spirito pastorale e teologico
possano pienamente affermarsi.

d) Infine, l'ottica quasi esclusivamente giuridica, di per sé
del tutto legittima e anche inevitabile, coglie della riconciliazio-
ne cristiana soltanto le soglie sacramentali pit puntuali, non la
struttura ordinaria e I’esercizio continuo. Cio significa che della
penitenza cristiana MD tende a portare alla luce il valore del
battesimo come prima soglia e della penitenza come soglia ulte-
riore, ma di fatto non puo considerare il valore continuo e vitale
del rapporto con la penitenza nell’eucaristia, che ¢ il vero fine
del battesimo e la nuova possibilita che il sacramento della peni-
tenza sa aprire. Per questa sua particolare angolazione formale,
MD parla solo della prima e della terza forma del sacramento,
senza alcun riferimento a quella seconda forma di celebrazione,
che giuridicamente & certo del tutto riconducibile alla prima, ma
che liturgicamente e pastoralmente costituisce una preziosa for-
ma di riqualificazione teologica del quarto sacramento, quasi a



216 CAPITOLO OTTAVO

stabilire un «ponte» tra quarto e terzo sacramento, tra 'essen-
zialita della penitenza e la ricchezza dell’eucaristia.

11.1. Confessione, assoluzione e due diversi «casi di necessita»

Le precisazioni che MD richiama sono pressoché tutte rife-
rite alla definizione del «caso di necessita» che giustifica 'appli-
cazione della terza forma del sacramento della penitenza, quella
cosiddetta con «confessione e assoluzione in forma generale».
Dal punto di vista disciplinare & ovvio che un ampliamento ina-
deguato della nozione di «caso di necessita» porta a uno sfigu-
ramento del senso stesso del sacramento.

Ma vi & un secondo problema, cui MD non si riferisce, ma
che, se non considerato, rischia di compromettere la compren-
sione del lettore poco attento. Ed ¢ la questione per cui, proprio
per evitare di cadere in un’indebita estensione del «caso di ne-
cessita» riferito alla terza forma, talora si pensa di poter tran-
quillamente ammettere il «caso di necessita» (diverso) applicato
alla prima forma. In questo caso si tratta della necessita per cui
si puo (eventualmente) rinunciare alla ricca forma celebrativa
che il rito della penitenza stabilisce per la prima forma, e limi-
tarsi al suo minimo necessario. Non sara forse che, per sfuggire
alle indebite esagerazioni circa la terza forma, ci si possa rifugia-
re in un’indebita estensione di questa eccezione, fino a capovol-
gere la logica chiarissima del nuovo rituale del 1973, che preve-
de come ordinaria la forma piti complessa e ricca, pitt profonda
e pit lunga di celebrazione? Non vi &, proprio qui, un pericolo
almeno altrettanto grande, e forse piti grande, proprio perché
pit antico e radicato, anche se non mette mai in questione il
«minimo necessario» contemplato dal diritto?

Forse il dibattito lungo e complesso intorno al sacramento
della penitenza ha voluto sottolineare — talvolta anche in modo
eccessivo — il ruolo della terza forma rispetto alla prima, spesso
dimenticando che la riforma scaturita dal Vaticano IT ha modifi-
cato anzitutto la prima forma della celebrazione del sacramento,
cioé quella con confessione e assoluzione individuale.

In effetti, se da un lato occorre riconoscere che I"abuso della
terza forma puo svuotare I’elemento personale del rapporto tra
confessione ¢ assoluzione, d’altro lato occorre ammettere con
franchezza che & altrettanto pericoloso voler dedutre da questo

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 217

pericolo una presunta ordinarieta o normalita sia di una confes-
sione rapida e formale, sia del diritto a essere confessati singo-
larmente, sempre e ovunque, persino durante la celebrazione
dell’eucaristia. 11 collettivismo come esagerazione dell’autentico
spirito comunitario e relazionale non & piti rischioso dell’indivi-
dualismo, del particolarismo e del formalismo, come esagerazio-
ne della singolarita ¢ della dimensione personale di ogni peni-
tente, fino a una visione «privatistica» della confessione.

Se per una prospettiva giuridica, come quella assunta da
MD, si puo dire che ogni cristiano battezzato «ha diritto al dono
sacramentale», dal punto di vista pastorale e teologico resta
estremamente problematico configurare significativamlenre ¢ ge-
neralmente il diritto a un dono. Per il lettore del Motu proprio
resta indispensabile una forte coscienza della delimitazione giu-
ridica del linguaggio e dell’intento di MD, se non vuole Icggzrvi
erroneamente alcune affermazioni paradossali. '

11.2. La decisiva differenza tra sacramenti maggiori e sacramenti
minori

Infine, vorrei indicare alcune delle prospettive che MD non
tocca, ma che risultano essenziali per comprenderne il senso
complessivo:

a) Il sacramento della penitenza non & costituito soltanto
dalla relazione tra confessione e assoluzione: questo oggl signifi-
ca essenzialmente il recupero sia del senso ampio di «confessio-
ne» (che € sempre confessione di lode, di fede e dei peceati, in
modo inseparabile), ma anche la ricomprensione dell'unita pro-
fonda degli «atti del penitente», dove confessione (sulla bocea) e
penitenza o soddisfazione (nelle opere) portano a espressione e
a esperienza quella conversione e quel pentimento (del cuore)
che ¢ il centro inaggirabile del sacramento. La visibilita confes-
sante e penitenziale di questa invisibilitd del cuore contrito & la
logica sacramentale di questo sacramento.

b) La riforma del Vaticano II ha profondamente modificato
la prima forma celebrativa del sacramento: la ricchezza celebra-
tiva, il riferimento strutturale alla parola di Dio, il riacquisito
ambito battesimale ed eucaristico, hanno di fatto riportato a ca-
so eccezionale quella formalita e quella fretta che spesso ancora
oggi pensiamo come caso normale. In altri termini, se & vero che



218 CAPITOLO OTTAVO

il santuario non € la parrocchia, altrettanto vero & che la parroc-
chia non ¢ il santuario e che le forme di celebrazione del sacra-
mento della penitenza debbono tener conto del diverso regime
sacramentale che questi luoghi comportano. Trattare i parroc-
chiani come «estranei di passaggio» non ¢ meno grave che trat-
tare i pellegrini come «parrocchiani residenti».

¢) Lo stesso concilio tridentino, cui si riferisce anche MD, ci
ricorda un criterio fondamentale di comprensione del quarto sa-
cramento. Il sacramento della penitenza prende luce dai due sa-
cramenti maggiori, ossia dal battesimo e dall’eucaristia, che sono
i due luoghi di esperienza ordinaria della riconciliazione e della
penitenza cristiana. Saremmo troppo lontani dal vero spirito del
Vaticano II (e persino da quello del concilio di Trento) se voles-
simo dimenticare che la chiesa conosce difficolta (o «infarti»)
non solo quando nella sua pratica tralascia elementi importanti
della vita sacramentale, ma anche quando altera gli equilibri tra i
sacramenti e fa dei sacramenti «minori» dei sacramenti maggio-
ri, o viceversa. I sacramenti sono sette, ma tra loro non sono
tutti uguali. L'attenta e preoccupata valutazione della crisi del
sacramento della penitenza non deve far dimenticare che questo
€ il sacramento della «crisi della vita cfistiana» e non della sua
pienezza, che solo altri sacramenti (battesimo ed eucaristia) san-
no dare e dire in modo ricco e articolato: in altri termini, occor-
re ricordare che attraverso il sacramento della penitenza «si pas-
sa», mentre nel battesimo e nell’eucaristia «si resta.

Distinguere dunque la necessaria ricchezza della penitenza
cristiana (con tutta la sua articolazione battesimale-eucaristica)
dalla confessione per necessita (con tutto il suo possibile «mini-
malismo sacramentale») ¢ la grande sapienza che MD contribui-
sce ad approfondire, purché i cristiani sappiano leggerlo come
documento dagli obiettivi limitati, inserito nel grande contesto
di una ricca e articolata pastorale della penitenza. Tale pastorale
non pud mai rinunciare a tutto 'entusiasmo e alla creativita cui
MD pu6 solo accennare: solo cosi potra far uscire gli uomini e le
donne dalla pericolosa tentazione di limitarsi a quel «minimo
necessario» che giustamente soddisfa sempre la forma giuridica,
ma che strutturalmente ¢ incapace di restare fedele non solo a
tutto il gusto esistenziale e pastorale, ma anche a tutto lo spesso-
re teologico e storico del dono di grazia e di misericordia che
Dio ha comunicato definitivamente in Cristo. Di fronte alla mi-

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 219

sericordia di Dio non abbiamo anzitutto diritti o doveri, ma fac-
ciamo esperienza di doni: questa & la prima verita che anima e
giustifica la dimensione penitenziale della vita cristiana ed eccle-
siale, anche nel suo importante aspetto giuridico.

12. IL CONFESSIONALE, LA PRIMA PENITENZA E LE FORME TROP-
PO FORMALI

Possiamo ora considerare alcune conseguenze delle riflessio-
ni tatte su tre problemi «classici» del dibattito sul quarto sacra-
mento: il tema del confessionale e della grata fissa, il tema della
«prima confessione» e della sua ambigua priorita sulla prima
comunione, e infine i rischi della confessione «collettivas e di
una conseguente perdita dell’esperienza di riconciliazione. Pas-
siamoli brevemente in rassegna.

12.1. I/ confessionale e la penitenza «ridottas

La ricchezza del quarto sacramento non sta e non puo stare
tutta nel confessionale: la «grata fissa» & una necessita della chie-
sa — e qui MD si limita a ricordare ci6 che gia prevedeva e pre-
vede anche il nuovo rituale — ma essa & solo punto di partenza
per un «lavoro penitenziales che sta sempre al di qua e al di la
delle grate. Le grate fisse creano uno spazio possibile per I'eser-
cizio di quella liberta (o diritto) al perdono del cristiano battez-
zato, che si realizza pero soltanto nel lasciarsi donare la grazia
nella ricchezzgl dell’esperienza battesimale ed eucaristica, nella
pienezza di riferimento alla parola e al sacramento di cui vivono
i sacramenti cristiani maggiori. La penitenza ha il suo segreto
primo e ultimo non nella necessita delle grate, ma nella gratuita
del dono di grazia, che battesimo ed eucaristia celebrano nella
rottura e nella continuita e che pud e deve visibilizzarsi anche
nei luoghi con «grate fisse».

12.2. Il problema della «prima penitenza» per i bambini

Possiamo fare solo un accenno alla questione delicata (e
troppo semplicisticamente risolta) di come far entrare i bambini
nell’ambito della piena vita eucaristica, senza prima costringerli
a uscirne o considerando addirittura il battesimo come implici-



A

220 CAPITOLO OTTAVO

tamente inefficace. Almeno la prima comunione per i bambini
dovrebbe restare terzo sacramento e non diventare quarto sacra-
mento dell’iniziazione: si pud accedere al quarto sacramento so-
lo quando Piniziazione cristiana sia perfezionata, e non prima. Si
ha ragione di rilevare che questo principio teologico non ¢ pres-
soché entrato nel dibattito che negli ultimi quarant’anni ha at-
traversato la chiesa”. Ma anche pedagogicamente questa prassi
¢ fonte di troppi equivoci, poiché introduce stabilmente, fin dal
principio, I'idea che alla comunione si giunga soltanto attraverso
la penitenza sacramentale. Questa ¢ una vera e propria alterazio-
ne della fisiologia esistenziale cristiana. Ma, come vedremo me-
glio nel prossimo passaggio, quasi tutto il dibattito a questo pro-
posito si ¢ lasciato guidare (e sequestrare) da un’lmpostamqne
solo giuridica e percid anche inevitabilmente di corto respiro.

12.3. Riscoperta della forma e nuove figure di formalismo

Il quarto sacramento ¢ «celebrazione rituale» prima che «at-
to giudiziale». Se & vero che pud esservi sempre il caso ('Ca.so-
limite, s’intende) in cui, durante una celebrazione eucaristica,
un cristiano voglia e possa essere riconciliato sacramentalmente,
non dovremmo dimenticare che per i cristiani dovrebbe essere
sempre molto difficile celebrare diversi sacramenti contempora-
neamente. Se il diritto prevede giustamente il caso limite della
contemporaneitd, al contrario la lode e 'adorazione, la preghie-
ra e 'incontro sacramentale non sopportano mai del tutto que-
ste concomitanze. Rispettare la natura celebrativa e rituale del
sacramento della penitenza significa riscoprirne la dignita ¢ cosi
saper prudentemente evitare queste forme pericolose e’riduttlve
di «parallelismo sacramentale». A questo scopo persino delle
«celebrazioni non sacramentali» — da non confondersi mai con
il sacramento — possono contribuire altamente a ristabilire il giu-
sto rapporto con la Parola di Dio, con l'ecclesialita e con la di-
stensione temporale necessaria alla verita prima e ultima dello
stesso sacramento celebrato.

7 Cfr. R. ToNONI, Liniziazione cristiana e il sacramento della riconcilia-
zione, 149.

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 221

13. LA RISCOPERTA DELL'EQUILIBRIO DELICATO TRA DIVERSE
ESPERIENZE SACRAMENTALI

Alla fine di questo nostro lungo e articolato itinerario, pos-
siamo individuare alcuni «fronti» per una nuova pastorale del
sacramento della penitenza, che sappia tener conto di tutte le
evidenze che abbiamo cercato di considerare. Proviamo a defi-
nirli con cinque priorita che formuliamo all'imperativo, ma che
dovrebbero suonare per noi all’indicativo.

13.1. Liberarsi dalla nostalgia

Per (re-)stare nella tradizione, il cristiano deve guardarsi dal-
la nostalgia. Anche soltanto «traducendo» cid che accadeva cin-
quant’anni fa, noi perdiamo il senso vero della tradizione, nella
quale lo Spirito soffia dove vuole e come vuole, spesso contro le
nostre stesse attese. Liberarsi dalla nostalgia significa cogliere
nella condizione attuale una possibilita — assente per i nostri
nonni e bisnonni ~ di scoprire un volto nascosto e decisivo del
quarto sacramento. Lo ripeto ancora una volta: quando ci strac-
ciamo le vesti per la «crisi del quarto sacramento» spesso dimen-
tichiamo che il quarto sacramento — essendo «sacramento della
crisi» (ossia della patologia, non della fisiologia cristiana) — non
¢ per la normalita della vita cristiana, ma ¢ essenzialmente rime-
dio a una distorsione di rapporto con il battesimo € con Ieuca-
ristia. Pensare che il quarto sacramento possa stare stabilmente
«prima della comuniones — come quasi tutti i nostri nonni (laici,
preti o monaci) bhanno creduto — é anche una forma di perdita di
autenticitd della vita cristiana. Resteremo all’altezza di questa
grande tradizione solo se (e nella misura in cui) sapremo ripen-
sarla e rinnovarla!

13.2. Riscoprive l'unita del quarto sacramento

11 perdono di Dio (non dell'uvomo, ma del battezzato) com-
porta una risposta dell'uvomo. Solo nell'wwita di questa rélazione
tra dono da parte della grazia di Dio e accettazione/risposta da
parte della liberta dell'uomo si da sacramento. Questa veriti
comporta una nuova attenzione agli aspetti pia trascurati di que-
sta risposta dell'uomo alla grazia: in particolare il senso stesso
(non univoco, ma triplice) di penitenza. Ossia il «pentirsi» della




222 CAPITOLO OTTAVO

«contritio/paenitentia», il guarire/soffrire del «far penitenza» e
infine 1’acquisizione di una «virtt di penitenza», legata struttu-
ralmente al battesimo e all’eucaristia. Per questo, I'incontro sa-
cramentale, nella sua unita, ha un impatto ampio, spazialmente e
temporalmente esteso sulla vita del penitente. Questo ¢ il motivo
per cui lascia perplessi un sacramento che si ripete troppo fre-
quentemente e in luoghi/tempi troppo angusti. Inavvertitamente,
esso finisce per essere «altro», ma non quel sacramento che si
prende cura della dinamica dono/accettazione/controdono, di
cui vive 'esperienza della rivelazione creduta e della fede nel
Dio che si manifesta.

13.3. Tornare coscienti del primato dell’iniziazione cristiana: il
quarto sacramento come «passaggio» e «ritorno» al primo/
terzo sacramento

La maturazione delle prime due evidenze comporta la riscrit-
tura del rapporto del battezzato con la riconciliazione, che deve
recuperare la centralita del sacramento che ordinariamente si ri-
pete (I'eucaristia) e la relativa marginalita del sacramento che
solo eccezionalmente si ripete (il quarto sacramento). L'ideale
di una «ripetizione parallela» del terzo e del quarto sacramento
— che spesso ripetiamo senza pensare — ¢ in realta un ideale falso
e pericoloso. Il passaggio attraverso il quarto sacramento abilita
a un rapporto nuovo con la riconciliazione in Cristo, a «non vi-
vere pilt per se stessi» e percio a testimoniare la misericordia di
Dio, a lodare Dio e a rendere grazie per questo a Dio, cosa che &
'unico vero «miracolo» che interessa ed entusiasma il cristiano.

Alla domanda se, alla luce di quanto abbiamo detto, il quar-
to sacramento debba essere «raro» nella vita del cristiano, pos-
siamo rispondere nel modo seguente: non si tratta di stabilire
una «frequenza» del sacramento, ma di riflettere sull’essenziale
«non rarita» dell’eucaristia. Potremmo allora dire che dovrebbe
diventare normale per il cristiano che il quarto sacramento sia
meno frequente (o «pit raro») dell’eucaristia. Se non scopriamo
e promuoviamo questa differenza, qualcosa non funziona nel-
I'appartenenza e nell’esperienza cristiana del singolo e delle co-
munita.

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 223

13.4. Fare e offrire esperienza di una «chiesa in penitenza»

Il quarto sacramento non & anzitutto il sacramento di «indi-
vidui», ma & esperienza comunitaria. Anzitutto perché I'uomo
non pud «superare la propria colpa» soltanto con il suo penti-
mento, con la sua penitenza, ma con la riconciliazione che Dio e
il popolo, Cristo e la chiesa gli riservano. Ma per questo occorre
che il quarto sacramento non sia «circoscritto a un luogo/uomo/
tempo separato», ma coinvolga tutta la ricca ministerialita e tutti
i carismi da cui ogni comunita & attraversata. Se & vero che il
ministro ordinato ha una funzione ufficiale che non & surrogabi-
le, soprattutto nel mediare la parola assoluta — e non consensua-
le — del perdono, ¢ altrettanto vero che il solo ministro ordinato
non pud — né temporalmente né spazialmente — curare tutte le
esperienze penitenziali, spirituali, oranti e confidenziali di cui
ogni penitente ha bisogno. I'idea che il confessionale sia il luogo
della riconciliazione ¢ un’idea troppo ristretta, dal fiato corto e
soprattutto teoricamente astratta e praticamente molto povera.
Lo ripeto, nel confessionale sta solo una parte del sacramento,
mentre un’altra sta solo fuori: se vale I'idea di «unita» che ho
prima sottolineato, noi troppo spesso ci accontentiamo di sacra-
menti izcompiuti (e per questo sempre ripetuti). Per usare le
parole di Tommaso, dobbiamo ricordare che il sacramento &
compiuto non subito, ma alla fine di tutti gli atti di penitenza:
«non statim [...] sed completis omnibus poenitentiae actibus»®.

13.5. Accentuare la differenza tra esperienza etica e rituale della
penitenza

Per finire, un’ultima prospettiva ha bisogno urgente di esse-
re approfondita oggi e domani, e cioé il fatto che il quarto sacra-
mento non fa parte anzitutto delle «azioni dovute dal cristiano»
(cioé non & anzitutto un atto etico), ma fa parte di quelle espe-
rienze «sacramentali» che fondano tutto cio che & doveroso o
proibito?, Non & prima di tutto un atto giuridico, ma una nuova

3 TOMMASO D' AQUINO, Summa Theologiae, 111, 86, 4, ad3.

» Anche questa confusione, si noti, dipende dalla scarsa coscienza della
differenza tra «virtt di penitenza» (che & sempre anzitutto atto etico) e «sacra-
mento della penitenza» (che non pud essere mai anzitutto un atto etico). Se
esiste un «uso virtuoso del sacramento», esso consiste prima di tutto nel mar-




224 CAPITOLO OTTAVO

esperienza del primato del «dono» sul «compito», del gratuito
sulloneroso, dell’«indebito» sul debito», dell'indicativo sull'im-
perativo, Proprio questo & I'aspetto pil «terapeutico» del quarto
sacramento: di reintrodurre la chiesa e i cristiani in una vita do-
nata e graziata, anche contro tutte le evidenze contrarie di cui la
vita sembra sempre cosi generosa.

Se abbiamo molto giuridicizzato il sacramento, se lo abbia-
mo fatto cominciare non dalla parola di Dio, ma dall'«elenco dei
peccati» e dallo scrupolo personale, questo per gli antichi era
certo sopportabile, ma per noi ¢ divenuto il pericoloso principio
di una perdita dell'esperienza stessa della riconciliazione. Per
noi vale il principio della «norma a una dimensione», mentre
oli antichi avevano la percezione dei diversi livelli di giudizio.
Ad esempio, se per loro un condannato a morte poteva essere
un santo, cio significava che il giudizio etico-politico (provviso-
vio) non si identificava con quello religioso-credente (definitivo).
Per noi una tale eventualiti ¢ subito sospetta di ipocrisia, poiché
abbiamo appiattito ogni valutazione sull'evidenza del diritto,
che — solo per noi — ha assunto un ruolo «sacrale». E questa ¢
la peggiore malattia (per dirla con Rahner, ¢ il peccato peggiore,
quello di essere disperati e di non riconoscere di esserlo) da cui il
quarto sacramento (sporgendo sul primo e sul terzo) € capace di
guatirci.

Insomma — e per portare fino in fondo guel proposito di
«iniziare davvero dall'inizio» che avevamo delineato nelle prime
battute della nostra ricerca — dobbiamo onestamente riconosce-
re che esperienza della riconciliazione mediata anche dal quar-
to sacramento (nelle forme e nei limiti indicati rispetto ai sacra-
menti maggiori) & essenzialmente esperienza di una nuova iden-
titd donata, quella che Paolo definisce «non vivere piu per se
stessi», che Bernanos ha delineato in modo cosi potente dicen-
do: «Odiarsi & pit facile di quanto si creda. La grazia consiste
nel dimenticarsi. Ma se in noi fosse morto ogni orgoglio, la gra-
zia delle grazie sarebbe di amare umilmente se stessi, allo stesso
modo di qualungue altro membro sofferente di Cristo»™, ¢ che

care la differenza tra etica e sacramento e non nel favorirne la confusione.
0 G. BERNANOS, Diario di un curato di campagna, Mondadori, Milano
1946, 242.

D

IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE DAL PECCATO 225

Klefkegaard, alla fine della Malattia mortale, esprime in modo
cosl breve e cosi toccante: «Nel rapportarsi a se stesso e volendo

essere se stesso |'io si fonda, trasparente, nella potenza che lo ha
posto»’’.

31 : :
S. KIERKEGAARD, La malattia mortale, in IDEM, I/ concetto dell’ angoscia.

La malattia mortale, Sansoni, Firenze 1965, 203-366, qui 366.



CarrroLo Nono

LUNZIONE DEGLI INFERMI E LA SUA DIFFERENZA
DALLA PENITENZA SACRAMENTALE
IN RAPPORTO ALLINIZIAZIONE CRISTIANA

I guai vengono bensi spesso, perché ci si & data cagione; ma [...]
la condotta pit cauta e piti innocente non basta a tenerli lontani,
e [...] quando vengono, o per colpa o senza colpa, la fiducia in Dio |
li raddolcisce, e li rende utili per una vita migliore.

(A. MaNZoONI, I promessi sposi, explicit)

Gli anni che precedono e seguono immediatamente la Rivoluzio-
ne [francese] hanno visto nascere due grandi miti, di cui temi e
polarita sono opposti; il mito di una professione medica naziona-
lizzata, organizzata sul modello del clero, e investita, a livello del-
la salute e del corpo, di poteri simili a quelli che esso esercita
sulle anime; il mito di una totale scomparsa della malattia in una
societa senza turbamenti e senza passioni, restituita alla sua salute
originaria.

(M. Foucaurr)'

Lazione rituale dell’«unzione dei malati» costituisce un luo-
go ermeneutico delicatissimo, per leggere correttamente il quale
sono necessarie prospettive molteplici, capaci di integrarsi, di
ascoltarsi e di promuoversi reciprocamente®. La guarigione del
cristiano battezzato accade a causa di una crisi di identita eccle-
siale accaduta per colpa o senza colpa: il quinto sacramento ri-
sponde precisamente alla necessitd di un «rimedio» alla crisi di

! M. Foucautr, Nascita della clinica, Einaudi, Torino 1969, 46.

2 Mi pare che risulti assai chiarificato da questo volume I'assunto secon-
do cui un «sapere teologico» ha I'esigenza di un’impostazione intet- (o multi)
disciplinare, cercando cosi di superare ogni forma di «purismo metodico»,
sia esso liturgico o sistematico. )




228 CAPITOLO NONO

identita in cui cade il malato grave e dalla quale pud essere risol-
levato in una nuova esperienza di comunione ecclesiale, nella
preghiera e nel gesto dell’unzione.

Per chiarire il senso di questo sacramento della uxctio infir-
morum, atfronteremo in modo particolare la questione della sua
«efficacia», che si pone insieme a quella che gia nel 1978 G.
Moijoli riconosceva come questione della «natura» di tale sacra-
mento’, per la quale I'alternativa tra la considerazione del «sog-
getto sul far della morte» e della «situazione di malattia» ha rap-
presentato un’articolazione importante del dibattito teologico,
dalla Scolastica fino a oggi. Proprio oggi, d’altronde, la medesi-
ma problematica deve essere affrontata alla luce di alcune pre-
messe qualificanti, che facilmente diventano luoghi comuni®
(preziosi, ma purtroppo gia ovvi e scontati) della coscienza teo-
logica contemporanea.

Anzitutto, ¢ evidente che il luogo del sacramento ¢ passato
dalla morte alla malattia, ossia sembra aver prevalso — almeno in
dottrina — il rilievo della «situazione di malattia» rispetto al pec-
cato del «soggetto morente». Tuttavia, la riscoperta della dimen-
sione della malattia & stata recepita, almeno implicitamente, con
un effetto obiettivo (anche se indesiderato) di «rimozione» della
questione della morte”’.

* Cft. G. MoioLt, L'unzione dei malati- il problema teologico della sua
natura, «Teologia» 3 (1978), 33-55. Si tratta di uno dei testi in assoluto pit
lucidi nel ricostruire i diversi itinerari storici di comprensione teologica del
sacramento.

* Per la funzione importante del «luogo comune», anche in teologia,
rinvio a R. BARTHES, 1! /uogo comune, in IDEM, Scritti, Societd, testo, comuni-
cazione, Einaudi, Torino 1998, 208-224.

> Per un approfondimento di queste tematiche, cft. il volume A.N. Ter.
RIN (ed.), Liturgia e terapia. La sacramentaliti a servizio dell’nomo nella sua
interezza (Caro Salutis Cardo. Contributi, 10), Messaggero - Abbazia di S.
Giustina, Padova 1994, del quale segnaliamo i due saggi: A.N. TerwiN, La
malattia? Sindrome di disarmonia dello spirito. Rapporto sulle religioni vec-
chie e nuove, 155200 e S. Ussiav, Teologra, salute e salvezza. La rivelazione
di Dio e i beni dell'uomo, 271-312. Interessante ¢ anche lo svolgimento ori-
ginale del tema in AN. TeruiN, Unzione degli infermi, in G. BarsacLio - G.
Bor - S. DianicH (edd.), Teologia, San Paolo, Cinisello Balsamo 2002, 1810-
1828, Per un formidabile lampo sulla «rimozione del morire» rimane esem-
plare M. De Certeau, L'invenzione del guotidiano, Ed. Lavoro, Roma 2001
(cap. X1V, L'innominabile: morire, 267-276),

L'UNZIONE DEGLI INFERMI 229

D’altra parte, resta evidente la dipendenza della malattia
(nell’etd della medicalizzazione) da un nuovo senso della «fini-
tudine» (nascita della clinica).

Quindi, in fondo, ci chiediamo: si ¢ trattato davvero e piena-
mente di una riscoperta o piuttosto anche di una (nuova e forse
altrettanto insidiosa) forma di #imozione di alcuni problemi fon-
damentali legati a questo specifico sacramento? Ad esempio, il
problema del ruolo effettivo del corpo, o della qualita autentica-
mente penitenziale della nostra fede, cosi come della natura ze-
rapeutica della stessa penitenza?

Notiamo, inoltre, che per M. Foucault la «nascita della cli-
nica» riguarda niente meno che i/ sorgere di nuove condizioni di
possibilita di una certa esperienza del corpo e del linguaggio®.
Questo comporta una radicale messa in discussione della facile
soluzione del rapporto dell'unzione con la «malattia» piuttosto
che con la «morte»’.

In questo quadro, la domanda sull’efficacia del quinto sacra-
mento (che comporta nel contempo, come detto, quella sulla
natura) diventa assai delicata, perché suscita una riflessione cri-
tica che riguarda l'effetto del sacramento rispetto alle attese at-
tuali circa «’essere malati/sani» e I'«essere sul punto di morte/
nel pieno della vita». Se & il «malato» o I'«infermo» il centro
dell’attenzione ecclesiale nel quinto sacramento, scopriamo
coinvolta al centro del discorso sull’efficacia sacramentale quella
che & stata definita come la «prima delle scienze umane», ossia
la medicina clinica, la patologia®.

E evidente che la definizione dell’efficacia non puod essere
risolta soltanto con metodi positivi o positivistici (filologici, ese-
getici, storici), e cid proprio perché la struttura stessa del sacra-
mento non chiama in causa un uomo astrattamente bisognoso del
sacramento, ma piuttosto un malato gravemente paziente, che

¢ Cfr. Foucautr, Nascita della clinica, 3-14.

" Dobbiamo chiederci, in altri termini: in che senso, per questo sacra-
mento in modo particolare, il corpo ha un rilievo «spirituale»? E fino a quale
punto le rimozioni tendono a incrociarsi (ossia la classica rimozione della
malattia rispetto alla morte, ma anche la moderna rimozione della morte
rispetto alla malattia)?

¢ Cfr. Foucautr, Nascita della clinica, 170-197 (capitolo dal titolo signifi-
cativo e «sacramentale»: L'invisibile visibile).




230 CAPITOLO NONO

tende a perdere la logica della grazia e della speranza per cedere
alla «disgrazia» e alla «di-sperazione» e che come tale fa del suo
corpo sofferente e paziente il centro non solo di un sacramento che
la chiesa amministra, ma di un sacramento che genera esperienza e
realta ecclesiale nel mondo.

Potremmo dire allora che & I'oggetto stesso del quinto sacra-
mento a pretendere — come pochi altri sacramenti, forse insieme
al matrimonio — un metodo a esso conforme, cioé non astratto,
intellettualistico, o «spiritualistico», ma nemmeno positivistico,
oggettivistico e «letteralistico»’. Percid il nostro discorso ha bi-
sogno di confrontarsi inizialmente con due livelli problematici,
di cui dovra fare poi una sintesi:

a) come pensiamo |’efficacia sacramentale (in genere);

b) come pensiamo la condizione di infermita/malattia (in
specie);

€ poi, soprattutto;

¢) in che relazione queste due dimensioni stanno con il mori-
re e con la penitenza ecclesiale all’interno del quinto sacramento.

La tesi cui vorrei arrivare potrebbe suonare provvisoriamen-
te nel modo seguente:

il quinto sacramento comporta una «diversa visione dell’es-
ser malati», ossia riscopre efficacia nella coscienza del malato
cristiano della relazione ecclesiale (cristologico-pneumatologica)
e si apre sull’orizzonte del morire come apertura sulla vita, alla
luce del nuovo incontro con il mistero pasquale'®. La chiave di
lettura & quella della valorizzazione della corporeitd penitenziale
e terapeutica, grazie alla cui sintesi si possono evitare sia le con-

* Cfr. G. BONACCORSO, [ principali orientamenti dello studio della liturgia,
in E. CARR (ed.), Liturgia opus trinitatis. Epistemologia liturgica (Studia An-
selmiana, 133. Analecta liturgica, 24) Centro Studi S. Anselmo, Roma 2002,
95-121: dove viene affrontata assai lucidamente la questione del metodo li-
turgico, ossia di un procedimento di comprensione teologica che sappia sco-
prirsi interno al proprio oggetto e che non si imponga all’oggetto come dal-
Iesterno, vanificando precisamente la mediazione corporea che il sacramen-
to pretende.

" Cfr. G. GozzELINO, Unzione degli infermi, in Dizionario Teologico In-
terdisciplinare, vol. II1, Marietti, Casale M. 1977, 499-510; C. MagNoL1, Un-
zione degli infermi, in APL, Celebrare il Mistero di Cristo, vol. I1. La celebra-
zione dei sacramenti, C.LV. - Ed. Liturgiche, Roma 1996, 319-362.

L’'UNZIONE DEGLI INFERMI 231

trapposizioni tra guarigione e perdono dei peccati, sia quelle tra
effetti corporali e spirituali.

Il nostro sacramento non & dunque semplicemente un inter-
vento sacro iz extremis all'interno di una realta gia purtroppo
nota, ma & piuttosto un’esperienza simbolico-rituale della Pasqua,
che rivela la profondita e l'efficacia di una realtd fraintesa e lonta-
na. La malattia e la morte non sono cio che gia si conosce, € su
cui la chiesa ha qualcosa di religioso da dire, ma sono piuttosto
realta di cui conosciamo solo parziali prospettive e rischiose
astrazioni, di cui il sacramento dovrebbe o vorrebbe farci fare
un’esperienza plenaria, che in quanto tale non pud che essere
«simbolica», per «segni», per invocazioni ed evocazioni, per ge-
sti e suoni, per parole e silenzi.

E come se la chiesa, in un contesto estremamente delicato
come quello della malattia grave, riconoscesse di poter accedere
alla verita della malattia e della morte solo mediante quei «riti
del malato», che annunciano simbolicamente 'efficacia del mi-
stero pasquale qui e ora''.

Per considerare bene questa ipotesi di lavoro vorrei seguire
l'ordine di idee e di parole che mi sembra pid idoneo a una
chiarificazione complessiva e strutturale del senso teologico e
celebrativo del sacramento di cui ci occupiamo: infatti, dopo
un prologo che, alla luce di un testo classico — ma spesso disat-
teso — di san Tommaso, cerca di impostare la riflessione sul con-
testo di teoria sacramentaria circa I’efficacia e di considerazione
del rapporto con I'epistemologia € la prassi medicale (§ 1), passo
a illustrare le peculiaritd corporee del quinto sacramento, nelle
quali consiste a mio avviso la sua originalita tra i sette (§ 2). Poi
esamino |’evoluzione storica per sommi capi del rapporto tra
esperienza corporea del sacramento e sua teorizzazione in termi-
ni di efficacia (§ 3), fino a enucleare con pill ampiezza quella tesi
centrale, che ho gia delineato, ma che merita una considerazione
piu diffusa e attenta (§ 4). Attraverso tale analisi giungero infine
a formulare alcune prospettive sistematiche, pastorali e liturgi-
che, che faranno anche da conclusione (§ 5) e cui seguira soltan-
to un breve congedo finale (§ 6).

' E evidente che una tale prospettiva ha bisogno di una lettura diversa
non solo della realtd della malattia/morte, ma anche dell'efficacia sacramen-
tale.




232 CAPITOLO NONO

Vorrei aggiungere, in questa premessa, che il mio discorso
non ha alcuna pretesa di completezza, ma vuole soltanto far
emergere certi versanti meno consueti del problema della «natu-
ra» e dell’«efficacia» del quinto sacramento, che ha subito una
singolare vicenda di scissione tra corporeo e spirituale, vera causa
scatenante di tutta la nuova teologia, ivi compresa quella scatu-
rita dal prezioso lavoro di ripensamento introdotto nel XX seco-
lo dal Movimento liturgico.

PRroLOGO

Non di rado il discorso del teologo della liturgia, anche a
proposito dell’unzione degli infermi, parte dalla premessa per
cui il «ritorno al T millennio» appare come una condizione pre-
liminare su cui incentrare l'attenzione: il ressourcement procede
dunque da font: pin antiche dei manuali, dei catechismi, degli
stessi concili medioevali e moderni e comunque della grande
sintesi scolastica. Per questa mia breve ricerca vorrei provare a
utilizzare un altro concetto di ressourcement — non opposto, ma
diverso da quello consueto™. In altri termini, vorrei rifarmi alle
fonti del II millennio e scoprire, al loro interno, una tensione e
un’apertura che oggi non riusciamo pit a valorizzare e a pensa-
re. Anch’esse, infatti, sanno ancora pensare la «liturgia come
fons», come source, e anche per mezzo di esse si puo additare il
vero obiettivo di ogni ressourcement, che punti cio¢ alla risco-
perta della liturgia come fons prima che alle fonti della liturgia!

Cominciamo dunque da un testo «sacro» della vulgata teolo-
gica sui sacramenti del 11 millennio, ossia dalla famosissima sin-
tesi che Tommaso fa dei sette sacramenti nel corpus di S.Th. II,
65, 1, a proposito del numero dei sacramenti”. Poiché il testo

12 Per la chierificazione di questo «altro» ressourcement, rimando ad A.
GRILLO, La nascita della liturgia nel XX secolo. Saggio sul rapporto tra Movt-
mento liturgico e (post-Modernita, Cittadella, Assisi 2003, in particolare alle
pp. 123-152.

1] fatto che sia proprio Tommaso uno dei responsabili principali della
riduzione dall'unzione degli infermi a extrema unctio non significa che egli
non mantenesse ancora la coscienza del ruolo specifico dell'unzione all'in-
terno del «sistema sacramentale» ecclesiale. Per questa ambivalenza di Tom-
maso nei confronti della nuova istanza «liturgica» cfr. O. CaAsiL, Fede, gnosi e

-,

L'UNZIONE DEGLI INFERMI 233

riguarda un parallelismo tra vita naturale e vita spirituale, a noi
interessa cogliere la logica con cui Tommaso pensa 'unzione de-
gli infermi all’interno di questo confronto.

Va detto che nella riscostruzione di Tommaso il settenario &
diviso su tre livelli: anzitutto i sacramenti che perfezionano la
vita personale (i primi cinque),/in secondo luogo quelli che mi-
rano alla dimensione comunitaria (gli ultimi due). Tra i primi
cinque, poi, si pone la distinzione tra i primi tre, che perfeziona-
no la vita per se, e gli ultimil due, che operano per accidens e
servono a rimuovere gli impedimenti che ostacolano tale vita.
Questo secondo gruppo di sacramenti (ossia la penitenza e I'un-
zione) sarebbero inutili se 'uomo avesse una «vita impassibile
nel corpo e nello spiritox»: in quel caso, egli potrebbe vivere sol-
tanto del battesimo e dell’eucaristia. E qui ascoltiamo Tommaso
letteralmente:

Ma poiché I'uomo incorre talvolta in infermita corporali e spiri-
tuali, cioé nel peccato, allora & necessaria all'uomo una cura del-
I'infermita. La quale & duplice: una ¢ il risanamento (sanatio) che
restituisce la salute (sanztatem), e sul piano spirituale questo equi-
vale alla penitenza [...]; I'altra ¢ la restituzione della buona salute
(valetudo) precedente, mediante una dieta adeguata e l'esercizio,
e sul piano della vita spirituale vi & I'estrema unzione, che rinuo-
ve i resti dei peccati e rende I'uomo pronto alla gloria finale.

Possiamo fare alcune osservazioni interessanti a glossa di
questo testo: esso propone una rilettura interessante dei sacra-
menti di guarigione, ponendoli in confronto con la passivita vi-
tale e la sua cura necessaria'. Ma & assai sorprendente il fatto
che, su questo sfondo, la lettura teologica «prenda la mano» a
Tommaso, il quale non riesce a restare fedele alla logica del suo
paragone. Egli viene quasi travolto dal suo stesso paragone, a
confronto con 'esperienza che fa del sacramento. Se leggiamo
attentamente, infatti, scopriamo che la trasposizione sul piano
spirituale é coerente per la penitenza, ma non lo & per 'unzione.
Per essa, infatti, il fenomeno di cui € questione viene quasi can-

mistero. Saggio di teologia del culto cristiano (Caro Salutis Cardo, Studi/testi,
14), Messaggero - Abbazia di S. Giustina, Padova 2001.

“ Sarebbe utile considerare, inoltre, I'altra grande lettura del settenario
contenuta nello stesso articolo della Sumzmza, e formulata in termini di «re-
medium»,




234 CAPITOLO NONO

cellato, forse rimosso e sostituito da una logica di assimilazione
alla penitenza i articulo mortis. Qual &, infatti, I'analogia tra
«dieta ed esercizio per riacquistare la salute» e i «resti del pec-
cato» e la preparazione alla buona morte?

Questo problema di ncoerenza, che gia Tommaso si trovava
in difficolta a risolvere, dipende dal problema di coordinare i
due sacramenti di guarigione. Si tratta in effetti di un’impresa
che per noi moderni si ¢ ulteriormente complicata, a causa di
due fenomeni che Tommaso non conosceva, come il formalizzar-
si del pensiero teologico, da una parte, e il grande successo tecno-
logico e culturale della medicina, dall’altra.

Una breve analisi di questi due importanti fenomeni ci per-
mettera di affrontare adeguatamente il tema dell’efficacia del
quinto sacramento.

a) 1l formalismo teologico indica un capovolgersi tendenziale
del procedimento argomentativo e riflessivo, nel quale il ferome-
no da cui trae origine I'esperienza di fede viene ridotto a uno
schema teorico, scavalcando cosi le concrete coordinate spazio-
temporali in cui si da I'esperienza e rimpiazzandole con un mo-
dello ideale: & astrazione che pretende di valere come esperien-
za concreta. Il rapporto tra spirituale e corporale, nel caso del
nostro quinto sacramento, & i re 7psa complesso e articolato, ma
viene progressivamente gestito e pensato con schematismi
astratti e inadeguati alla «questione in ballo». Per il nostro pro-
blema dell’efficacia dobbiamo annotare che il superamento del
formalismo teologico comporta una nuova attenzione al rapporto
tra simbolo ed efficacia, ossia tra esperienza ed espressione all’in-
terno del sacramento, con tutta la sua concretezza celebrativa,
rituale, spazio-temporale'. Cio indica anche un nuovo equili-
brio tra verita dogmatica e applicazione pastorale, in cui ¢ pro-
prio Pirrilevanza pratica della verita a dover essere radicalmente
contestata, poiché un tale procedimento ritiene di poter cogliere

5 Cfr, A. DAL Maso, L'efficacia dei sacramenti e la «performance» rituale.
Ripensare I'«ex opere operatox a partire dall'antropologia culturale, EMP, Pa-
dova 1999: G. Bonaccorso, Il Corpo di Cristo vive in not. La speranza e il
corpo, in Custodire la speranza, dono dello Spirito consolatore. Unzione der
malati e cura degli infermi (Quaderni di Ecclesia Mater, 14), Ed. Figlie della
Chiesa, Vicenza 1998, 24-30.

D 3

L'UNZIONE DEGLI INFERMI 235

la verita del sacramento al di sopra e al di la della sua concreta
effettuazione (cfr. Rahner e per avviso diverso Rocchetta).

Detto in una parola, cio significa che «l’efficacia ¢ indissocia-
bile dalla forma complessiva che il rito sacramentale assume»'® e
che percid occorre correlare in modo strutturale azione rituale
ed efficacia sacramentale, fino a poter dire che é possibile in qual-
che modo tradurre ex opere opérato con ex ordine operato".

b) Un concetto di «terapia» che non sia sequestrato dal pro-
filo biomedico di pensiero € joggi una vera eccezione. Un con-
cetto di «cura» come concetto generale della teologia ¢ difficile
da pensare e occorre molto coraggio per difenderne la plausibi-
lita™ . Cosi, il rapporto con I'znfirmitas & venuto positivizzandosi
e lacerandosi in modo assai pericoloso: la teologia, che gia aveva
un’accentuata tendenza a rileggere spiritualmente il corpo, si €
trovata quasi costretta a rifugiarsi del tutto e «assolutamente»
nello spirituale, affidando ogni «materia» alle competenze dei
«primari» di turno. E sono loro, oggi, a farsi soggetti credibili
(fino a quando sono credibili) non solo di terapia, ma di peni-
tenza, di conversione, di dieta, di direzione spirituale, di illumi-
nazione autorevole delle coscienze: essi sono detentori della pa-
rola che si attende, per cui si ringrazia, da cui si dipende".

' DAL Maso, L'efficacia dei sacramentz, 353,

7 Ivi, 336.

1% Cosa che L. Girardi tenta con coraggio e buoni argomenti in: L. GI-
RARDI, Aver cura di Dio? Annotazioni sul culto liturgico come «cura» e «cultu-
ra» della vita cristiana, «Esperienza e teologia» 7 (2001), 7-25.

"” Ma gia da questa angolatura, ancora inziale, vediamo bene che in tal
modo & stata delegata al mondo «bio-medico» la gestione di tutta quella
struttura terapeutica e penitenziale di spazi, tempi, procedure e rituali con
cui il malato elabora la propria coscienza di vita buona. Da questo punto di
vista, che cosa sono gli ospedali, le corsie, i camici bianchi e verdi, le ricette,
gli zoccoli alti, i tempi di visita e di isolamento, le visibilita e le invisibilita, le
clausure e le trasparenze, se non pratiche penitenziali, itinerari di digiuno e di
marginalita rituale, modi di trasformare Uesistenza mediante l'azione? 1l pro-
blema forse pitt drammatico & I’assoluta mancanza di coscienza — nei malati e
forse ancor meno negli «operatori» sanitari — di questa forma di efficacia
penitenziale del loro agire quotidiano ordinario.

Qui mi pare sia molto importante seguire la prospettiva di lettura di G.
ANGELINI (La malattia, un tempo per volere. Saggio di teologia morale, Vita ¢
Pensiero, Milano 2000), senza perdere perd la fiducia che non soltanto «il
libro dei salmi», ma concrete pratiche ecclesiali (liturgico-sacramentali) sap-
piano ancora mediare la verita della crisi di coscienza che il malato grave




L8 =i

. B

236 CAPITOLO NONO

1. LE PECULIARITA «CORPOREE» DEL QUINTO SACRAMENTO

Resteremo forse sorpresi, ma dobbiamo ammettere che la
«disattenzione» per il corpo come rivelazione dell’altro qui e
ora, in queste concrete membra animate e vitali, lacerate e soffe-
renti, accomuna la teologia «formalistica» e la «scienza umanax»
(ma, in realta, disumana) della medicina. Tanto pit nel contesto
tardo-moderno, nel quale all’apparenza di un primato del mate-
riale, si sostituisce la supremazia di uno spiritualismo molto piu
insidioso®’. Eppure, il recupero di attenzione per il «corpo» ri-
sulta una condizione preliminare per prendere sul serio il com-
pito teologico (ed anche quello medico) senza scindere tra cor-
poreo e spirituale «a monte» del fenomeno che ci interessa «cu-
rare», «guarire» e «salvare».

Di fatto, dobbiamo ammettere che le caratteristiche peculia-
ri del quinto sacramento guadagnano proprio sul livello corporeo
una loro particolare evidenza, che colloca questo rito iz genere
sacrament! secondo una modalita del tutto peculiare:

a) Lunctio infirmorum & inserita tra i due sacramenti di
«guarigione» (con la penitenza): si tratta qui non della guarigio-
ne dell’uomo, bensi della guarigione del cristiano. Questa distin-
zione € utile almeno per due motivi: essa impedisce anzitutto di
sovraccaricare di aspettative rispetto al sacramento (che ¢ sol-
tanto aiuto e rimedio per la logica del battesimo e dell’eucari-
stia); in secondo luogo favorisce un’assimilazione alla penitenza
non anzitutto sul piano del «perdono del peccato», quanto sul
piano della «risposta della liberta al perdono ottenuto». Questa
non € una piccola modificazione dell’'ormai abusato confronto
tra «guarigione» e «perdono dei peccati», che, almeno in questo
senso, possono diventare assolutamente sinonimi,

b) Rispetto al rilievo della «sofferenza per colpa», che é tipico
del quarto sacramento — il quale risponde a tale sofferenza nella

conosce e puo-deve condividere con la sua chiesa. E cid anche proprio per
una istanza «morale», precisamente per recuperare la malattia anche come
«tempo per volere».

2 «Noi non viviamo nell’éra del materialismo, come lamentano tutti i
filistei, ma nella seconda &ra platonica» (G. ANDERS, L'uomo é antiquato. 2.
Sulla distruzione della vita nell’epoca della terza rivoluzione industriale, Bol-
lati Boringhieri, Torino 2003, 30).

L'UNZIONE DEGLI INFERMI 237

sua complessa articolazione di contritio, confessio, satisfactio e
absolutio — nel quinto sacramento viene posta in evidenza la
«sofferenza senza colpa»: ¢ il dolore, il patimento, la perdita di
senso che ['uomo subisce nel proprio corpo. E I'«essere toccati
nella carne e nelle ossa» (di cui Satana parla a Dio in Gb 2)
come principio di perdita di relazioni con se stesso, con il pros-
simo e anche con Dio.

Questo punto ¢ particolarmente delicato e anticipa il cuore
della mia tesi: come la sofferenza jpenitenziale della crisi per col-
pa comporta un lavoro del ricordo e del lutto, accanto e oltre al
dono del perdono/promessa®, cosi la crisi senza colpa porta ine-
vitabilmente a un lavoro della memoria e del lutto per ricono-
scere, anche nella condizione dell'uomo paziente e sofferente, la
partecipazione alla gloria del risorto come dono della promessa/
perdono, come nuova e sorprendente comunione con Dio.

Cio include perd anche — inevitabilmente ~ una dimensione
di riferimento al peccato che risulta costitutiva del quinto sacra-
mento, da non intendersi affatto come causa della malattia, ma
come cio che la malattia porta radicalmente alla luce; parlare di
dimensione penitenziale della malattia non significa affatto accet-
tare l'idea della malattia come espiazione, bensi contestarla dav-
vero in radice. Credo che a tale riguardo vi sia ancora in merito
molta confusione, sia teologica sia pastorale e ci¢ induce anche a
una prassi inevitabilmente inadeguata.

c) Il «quinto» & l'unico dei sette sacramenti a presupporre
una specifica condizione fisico-corporea (infirmitas corporis), la
cui sanatio ¢& effetto precipuo del sacramento (e lo riconosce an-
che san Tommaso, che perd pud chiamarlo indifferentemente
«perdono dei peccati» — e lo stesso K. Rahner? confermera,
molti secoli dopo, che ogni sacramento, se apre a un rapporto
di grazza, significa che determina una remissione dei peccati).

2 «Non vorrei dire che il perdono si riassume nell’addizione di lavoro

del ricordo e lavoro del lutto. Esso si aggiunge apportando quel che in esso
non ¢& lavoro, ma propriamente dorno» (P. RICORUR, I/ perdono pué guarire?, in
AAVV., Diritto e teologia [Hermeneutica, 19981, Morcelliana, Brescia 1998,
157-163, qui 162).

2 Cfr. K. RAHNER, Chiesa e sacramenti, Morcelliana, Brescia 1965 (so-
prattutto 110-115); IDEM, I/ libro dei sacramenti, Queriniana, Brescia 1977
(soprattutto 79-94).




238 CAPITOLO NONO

Ma & comunque interessante che questa condizione c}’z’ infermita
sia assunta come requisito oggettivo del sacramento: il corpo ac-
quisisce — in quanto paziente e sofferente — una soggettivita sa-
cramentale assai rilevante. N .

d) Bisogna ammettere, infine, che tale condizione «di grave
sofferenza corporea» inevitabilmente ¢ sottoposta al mutare del-
le condizioni spazio-temporali, del clima culturale, psmoiogiq?,
sociologico. Non essendo mai riducibile a un «mero dato positi-
vow, essa & condizionata dalla liberta e dalla coscienza del sog-
getto, anche se oggi ¢ la patologia clinica a (pretendere, spesso
con arroganza, di) dirci che cos’e! o

Da tutto questo breve percorso appare gia chiaramente che
la delucidazione dell’effetto del quinto sacramento comporta,
parallelamente, anche il chiarimento dell’effetto d?i quarto. Solo
un'inadeguata comprensione del «perc_iono (_'131 peccati» nel
quarto sacramento ha determinato I’owla reazione di rigetto e
di recupero di un senso diverso per il quinto sacramento. E que-
sto & stato un movimento inevitabile e benedetto. Tuttavia,
quando avremo chiarito di cosa si tratta in tale sacramento, a]lq-
ra comprenderemo che il senso generale del riferimento peni-
tenziale resta inaggirabile anche nel quinto come nel quarto sa-
cramento, proprio in quanto sacramenti di guarigione. E la loro
natura essenzialmente «terapeutica» a esigere il rilievo corporeo,
proprio per salvaguardare la loro dinamica pf:ﬂitf:r_lziale: ¢ errato
pensare che malattia/corpo sia 'opposto di pcnltenzg/spmt_o:
Anzi, & proprio questo I'errore pit grave, la trasgressione pil
solenne della logica sacramentale, che ¢ essenzialmente corpo-
reita di grazia e spiritualita di corpi.

2. EVOLUZIONE STORICA DEL RAPPORTO TRA ESPERIENZA CORPO-
REA DEL SACRAMENTO E TEORIZZAZIONE INTELLETTUALE DEL-
LA SUA EFFICACIA

La nostra considerazione teologica dei sacramenti, il nostro
riportarli a una «rappresentazione qoncettuale» di carattere teo-
logico, si muove su un crinale assai scosceso e stretto, quasi su
un pinnacolo che ha attorno a sé un grande abisso: ¢ il rischio di
intellettualismo, cui si pud rimediare non semphccmentfa me-
diante «dati» diversi (il che, ovviamente non guasta mai), ma

L'UNZIONE DEGLI INFERMI 239

soprattutto attraverso una diversa consapevolezza nell’approc-
cio ai dati stessi.

Un’indagine storica ha la funzione di portare alla luce il
«presupposto irriflesso» della riflessione. Ed essa si compie,
poi, in una teoria che possa stputturare la conoscenza teologica
in una relazione adeguata con I'esperienza corporea della fede
celebrata. Questo ¢ il compito che potremmo definire feronze-
nologico: ossia recuperare la pienezza della «percezione spazio-
temporale della fede», senza cadere in forme o di positivismo o
di intellettualismo?.

In fondo, dovremo scoprire che le nostre contrapposizioni
tra «salvezza» e «guarigione», tra effetto spirituale ed effetto
corporeo, tra sacramento per la vita e sacramento per la morte,
dipendono da un elemento irriflesso e impensato, da un vero
presupposto, che la storia dell’ultimo millennio non ha trascura-
to e che l'ultimo secolo si trova imbarazzato a valorizzare o an-
che soltanto a percepire.

Far6 un breve percorso che anticipa e illustra, con prospet-
tiva trasversale, la tesi centrale della mia conversazione, assu-
mendo alcuni episodi esemplari come «test» di verifica della
prospettiva di lettura adottata. In particolare metterd in luce la
tensione tra «azione pastorale» e «rappresentazione teologica»
di essa. Mi rifaro molto rapidamente a tre modelli storici di «di-
scorso teologico» sul sacramento: il testo originario di papa In-
nocenzo I a proposito dell'unzione, alcune idee di Tommaso su
questo sacramento e poi le considerazioni che su di esso svolge
K. Rahner. Come & chiaro e come ho dichiarato all’inizio, scelgo
intenzionalmente testi «non-liturgici», per mostrare il diverso
ressourcement di cui abbiamo bisogno.

Leggendo un liturgista contemporaneo®, mi pare di cogliere

* Per questo concetto di «irriflesso» o di «presupposton, cfr, il bel sag-
gio di M. Merueau-Ponty, I/ filosofo e la sua ombra, in Ioem, Segni, 11 Sag-
giatore, Milano 1967, 211-238, che mediante queste categorie tilegge Hus-
serl in modo originale e perspicuo, Ricordiamo una bella e ZUSTOSA espres-
sione generale di questo metodo: «Questo mondo si offre anche agli animali,
ai bambini, ai primitivi, ai pazzi, che lo abitano a modo loro e che coesistono
con esso» (M. MERLEAU-PONTY, Conversazions, SE, Milano 2002, 43-44),

* Clr. L. ScicoLong, Unzione degli infermi, in Anamuesis, vol, 3/1: I

sacramenti: teologia ¢ storia della celebrazione, Marietti, Genova 1986, 205-
242,

T



240 CAPITOLO NONO

un aspetto significativo nella logica del quinto sacramento: ossia
che, a motivo del fatto che I'unzione non & ammissibile per i
penitenti (come dice papa Innocenzo I al vescovo di Gubbio
nel 416), cio ha determinato, progressivamente, il riferirsi del-
'unzione alla penitenza ad mortem, con tutte le conseguenti di-
storsioni del caso. E dunque la storia della penitenza ad aver
profondamente influenzato la storia dell’unzione, almeno in Oc-
cidente.

D’altra parte, anche nel regime attuale, che prevede in caso
di rito continuo, la successione penitenza-unzione-viatico, nel
caso in cui non ci sia tempo sufficiente, si passa direttamente
dalla penitenza al viatico e si riserva 'unzione all’eventuale ulte-
riore tempo di sopravvivenza del moribondo terminale. Ossia, la
logica de necessitate, ossia del minimo necessario, qui diventa la
logica assolutamente prevalente.

Tuttavia, dobbiamo riconoscere, che fin dai documenti pit
antichi, la correlazione tra unzione e penitenza appare asserita e
percepita strutturalmente, anche se con un progressivo ruolo del
collegamento tra malattia ed espiazione.

Certo, a partire dall’episodio medioevale, noi troviamo la
teoria del quinto sacramento orientata sempre pil a essere co#-
summativum poenitentiae: ma € singolare che, proprio quando
la riduzione penitenziale del sacramento era piu forte, fossero
comunque attivate tutta una serie di attenzioni al corpo e alla
sua complessita simbolica, mentre oggi, nella convinzione che
debba essere centrale la «qualita terapeutica» del sacramento, si
procede in modo «distratto» nei confronti della corporeita del
malato?.

L'ultimo passo del nostro breve tragitto intercetta in K. Rah-
ner”® un tentativo di rilettura geniale del sacramento, che tutta-
via € costretto a portarlo a ridosso della morte — addirittura co-

** Una ricostruzione dell’impegno post-tridentino in questo ambito tro-
viamo in E. SAPORL, La cura pastorale del malato nel rituale di Paolo V (1614)
e 112 alcuni Ordini religiosi del XVII secolo. Studio storico-liturgico (Biblioteca
«Ephemerides Liturgicae» «Subsidiax», 123), C.L.V. - Ed. liturgiche, Roma
2002; dello stesso autore, Sacramento dell unzione e cura pastorale degli in-
fermi. le premesse liturgiche, teologiche e pastorali, in La malattia e 'unzione
degli infermi. 1 prenotanda de: libri liturgici, C.L.V, - Ed. Liturgiche, Roma
2002, 25-77 (con bibliografia).

¢ Cfr. il testo gia citato di RAHNER, I/ libro dei sacramenti.

L'UNZIONE DEGLI INFERMI 241

me «settimo sacramento» — spiritualizzandone fortemente e ul-
teriormente il profilo”. Ne deduciamo che anche una delle teo-
logie piu attente al corpo, nel far sintesi, fa fatica a tener in equi-
librio il livello visibile con quello invisibile: pur ammettendosi
che & cio che si manifesta a esser causa della grazia, non si pone
attenzione alla reale articolazione della manifestazione e si passa,
con un salto, alla discussione dell’invisibile. Questo procedi-
mento, che teologicamente ha tutta la sua efficacia e anche la
sua obiettiva bellezza, crea perd un deficit di esperienza, che pa-
storalmente diventa assai pericoloso, inducendo progressiva-
mente alla sufficienza, alla logica del minimo necessario, persino
alla trascuratezza: confidando che il senso dell'immanenza stia
in una trascendenza «comunque» invisibile.

E evidente, allora, che la soluzione del nostro enigma (I'ef-
fetto dell’unzione in rapporto all’effetto della penitenza) puo tro-
vare soluzione soltanto in una riconsiderazione dei sacramenti di
guarigione e del loro senso in rapporto ai sacramenti dell'iniziazio-
ne. Con un tale procedimento comprenderemo il presupposto
della teologia classica, e percid potremo essere capaci non solo
della giusta critica nei suoi confronti, ma anche del rispetto e del-
Papprexzamento per cio che essa vedeva e noi non riusciamo pid a
vedere.

Ed & certo che il passato, pur avendo mantenuto il legame
tra penitenza e unzione, lo ha interpretato in senso troppo ri-
stretto, quasi estendendo la sofferenza per colpa del quarto sa-
cramento all’esperienza del quinto sacramento. Invece, come
abbiamo visto, si tratta oggi di riconoscere due modi diversi della
sofferenza e della crisi per 'identita ecclesiale cristiana, che risul-
tano rilevanti sacramentalmente: la sofferenza per colpa e la sof-
ferenza senza colpa, entrambi facenti capo alla redenzione della
pasqua di Cristo. Se il medioevo aveva mantenuto il rapporto
con il corpo, facendone soltanto lo schermo per le varie forme
di «peccati» cui i sensi inducevano I'anima, della cui salvezza si
trattava, cosi subordinando e condizionando a essa ogni rilievo

7 Giustamente la critica teologica sottolinea con una certa perplessité la
tendenza della teologia tedesca a rileggere il quinto sacramento come settimo,
ossia nei termini esclusivi di una comsecratio mortis: cfr. MOIOLL, L'unzione dei
malati, 38. Anche K. Rahner rientra bene in questa linea interpretativa.




3

242 CAPITOLO NONO

della sanitas corporis, ora per noi si tratta di uscire da questo
schema troppo angusto, senza perdere il legame tra guarigione
e salvezza, tra condizione di malattia e bisogno di redenzione
complessiva dell’'uomo.

3. TESI CENTRALE

~ La considerazione del quinto sacramento, sul piano sistema-
tico, comporta una riscoperta della sua identitd «terapeutica» e
Qello stesso tempo, 'acquisizione meditata della sua dz'ﬁ[erenza’
rispetto al quarto sacramento. Il nostro contesto, in effetti, nega
questo rapporto e insieme confonde i diversi livelli*®. La storia ci
insegna che alla tendenza del quarto sacramento a perdere ogni
traccia di terapia-guarigione, si ¢ parallelamente mostrata la ten-
dgnza del quinto sacramento a perdere ogni traccia penitenziale.
Cio contro una tendenza, opposta, che aveva fatto del quinto
sacramento una sorta di reduplicazione penitenziale per il mori-
bondo e del quarto una terapia minuziosa e anche un po’ minac-
ciosa. Qual &, dunque, il senso della breve storia che abbiamo
voluto qui ripercorrere per sommi capi?

Bisogna riconoscere che la corrispondenza tra corpo e spiri-
to costituisce il proprium dei sacramenti di guarigione: la loro
efficacia ¢, strutturalmente, correlativa, responsoriale. Essi attiva-
no, mediante il dono di grazia e la ricezione della liberta, la pos-
sibilita di una rinnovata, «guarita» risposta/controdono di fede
sia rimediando alla colpa sia sollevando dalla sofferenza. Ed 5
proprio questa struttura particolare dei sacramenti di guarigione
a comportare una coscienza chiara di alcune priorita, che ordi-
nariamente sfuggono alla percezione teologica e pastorale:

— la guarigione dell’uomo — occorre sempre ricordarlo — av-
viene mediante il battesimo, che, inserendo nel corpo di Cristo,
consente la comunione ordinaria con la salvezza nell’eucaristia.
E Peucaristia il sacramento di salvezza e di guarigione dell'uomo;

* Per usare una felice espressione di un filosofo italiano: «L'uomo con-
temporaneo ha dismesso I'abito del dolore allo stesso modo in cui non co-
nosce plﬁ la penitenza: appare sempre disinvolto e compito» (S. NATOLI,
L'esperienza del dolore. Le forme del patire nella cultura occidentale, Feltri-
nelli, Milano 1986, 382). ’

L'UNZIONE DEGLI INFERMI 243

— la guarigione del cristiano” & quella resa possibile da due
sacramenti specifici, che rinnovando lofferta di grazia del mi-
stero pasquale ricevuta nel battesimo, portano inevitabilmente
alleucaristia, come luogo proprio della guarigione. Ma credo
sia essenziale riconoscere che la diversa qualita dei due sacra-
menti di «guarigione» ha rapporto con le peculiarita del «disa-
gio» o della «disgrazia» in cui il soggetto e la chiesa si trovano
collocate.

Vi & dunque una profonda affinita penitenziale nella differen-
sa delle modalita di esercizio della conversione a Cristo suscitata
dalle diverse esperienze della «colpa cosciente» o della «malattia
grave». Colpa e malattia vengono cosi ritenuti eventi di crisi,
questioni di vita o di morte per il cristiano. E qui vediamo bene
come malattia, peccato e morte non sono temi indebitamente
confusi e sovrapposti — come spesso ci troviamo a denunciare,
anche giustamente — ma anzitutto aspetti diversi della medesima
crisi di vita che la malattia manifesta e rende effettiva.

Cid non toglie, tuttavia, che altra debba essere la cura della
colpa e altra la cura della malattia. Proprio questa differenza di
terapia determina le peculiarita irriducibili del quinto sacramen-
to rispetto al quarto, senza poter consentire che, per differen-
ziarsi dal quarto, tale sacramento possa essere fatto scivolare —
come anche grandi teologi hanno fatto e continuano a fare — dal
quinto posto al settimo!

Tl sacramento dell’unzione non & «sacramento della fine del-
la vita» (cosa che & molto di piti la penitenza e soprattutto l'eu-
caristia-viatico), ma & sacramento della vita cristiana messa in
faccia alla possibile fine da una crisi non dovuta a colpa, ma
piuttosto a un malanno, a un’infermita del fisico che diventa in-
certezza, debolezza di spirito, fino alla possibile disperazione.
Non & unzione «estremax», né «in extremis», ma € unzione in
una situazione di estrema delicatezza, dovuta a malattia e a ma-
lessere grave.

[l requisito della «malattia grave» o della «vecchiaia» — che ¢
gid come tale una forma di malattia — € un aspetto di grande
rilievo di questo sacramento, che introduce la corporeita fisica
(come tale anche meta-fisica) all’interno dei suoi riquisiti.

In tal modo riconosciamo il problema dell’efficacia del quin-
to sacramento quasi come cartina di tornasole di tre questioni
pitt grandi, di cui il liturgista, per fortuna, non porta tutta la




244 CAPITOLO NONO

responsabilita e che anzi ha ricevuto e deve in certo modo con-
tribuire a risolvere:

a) Da un lato, la quasi totale mancanza di un’autorevole teo-
logia della malattia di carattere sistematico®. Il tema «malattiax
¢ stato affrontato, ma in modo largamente deludente, dalla theo-
logia moralis, per lo pit sotto 'angolazione della distinzione tra
lecito e illecito. La letteratura piu interessante sembra essere
quella «spirituale» e quella «esegetica», che tuttavia non si pone
quasi mai un compito sistematico.

b) D’altro canto, sul versante della teologia della salvezza, la
sua scarsa correlazione al tema della «salute» & elemento rivela-
tore di una difficolta piti complessiva, che S. Ubbiali ha ben for-
mulato nel modo seguente: «La difficolta nel rendere ragione da
parte della teologia del carattere di “male” della malattia e di
“bene” della salute dipende dall’incapacita della riflessione a
esprimere una visione dell’'uomo, per il cui tramite la dimensio-
ne del “sentire” vi ottenga una collocazione pertinente» .

¢) Questo incrocio di difficolta (della malattia a raccordarsi
con la teologia della salvezza e della teologia della salvezza a
comprendere effettivamente il male della malattia) manifesta un
terzo e piu generale orizzonte problematico, che fa da sfondo al
problema del liturgista di raccordare guarigione e salvezza: ossia
il ruolo dell’antropologico per il teologico, il ruolo dei sensi cor-
porei per i sensi spirituali (Tomatis), la «portata antropologica
delle forme di mediazione della rivelazione divina»’!.

Ma sarebbe ancora una forma di caduta intellettualistica il
pensare che prima si debbano risolvere i problemi teorici e poi
ci si possa dedicare alle pratiche rituali: fa invece parte della pia
bella eredita del Movimento liturgico non soltanto gettare il
cuore oltre 'ostacolo, ma perseverare nella convinzione che le
pratiche delle azioni rituali dicono qualcosa di fondamentale,
anche quando vengono comprese ancora insufficientemente
con gli strumenti teorici che possediamo. Purché esse siano dav-
vero pratiche a tutto tondo, siano cioé capaci di coinvolgere tut-
to il corpo per far accedere a cio che il corpo desidera e gia ha

# Cfr. ANGELINI, La malattia, 15-63.
* UsBliALL, Teologia, salute e salvezza, 309.
U Tvi, 271,

1

L'UNZIONE DEGLI INFERMI 245

ricevuto in dono, misteriosamente, in Cristo.

Qui davvero, la grande alternativa tra corporeo e spirituale
si risolve nella trascendenza spirituale custodita, e non minaccia-
ta, garantita e non affossata, dall'immanenza corporea. Poiché il
corpo, nella sua serietd, & sempre pia che immanente, mentre lo
spirito, a partire dalla sua storia, & sempre anche weno che tra-
scendente. La «lezione» del quinto sacramento — per certi versi
piu difficile perché pit «esposta» ai venti della teologia e della
cultura contemporanea ~ diventa capace di ammaestrare l'intero
impatto che la chiesa pud e deve riservare alla sua esperienza
sacramentale. E di fatto non ci si interroga mai sull’effetto cor-
porale dell’eucaristia o del battesimo, del matrimonio o dell’or-
dine: anche perché, in quei sacramenti, il corpo appare sostan-
zialmente (anche se erroneamente) in secondo piano, mentre il
primo piano dell’unzione ci aiuta a riconsiderare pit globalmen-
te la questione della corporesta spirituale cristiana®.

4. SINTESI FINALE

Ha scritto Ch. Beaudelaire:

La teoria della vera civilta. Non consiste nel gas, o nel vapore, o
nei tavolini parlanti, consiste nella diminuizione delle tracce del
peccato originale®.

Di fronte a questa provocazione profetica, la nostra riflessio-
ne non puo fuggire. E in effetti le forme di fuga da cui guardarsi
per affrontare correttamente il quinto sacramento dopo la rifor-
ma del Vaticano II sono numerose.

*2 Cfr. G. BONACCORSO - A, BazzaN, Celebrazione cristiana della salvexza e
ricerca umana della salute, «Rivista Liturgica» 81 (1994), 549-568; A.M.
Triacca, Gli effetti dell’ unzione degli infermi. Il contributo del nuovo «Ordo
Unctionts Infirmorum» a un problema di teologia sacramentaria, «Salesia-
num» 38 (1976), 3-41; IDEM, Penitenza ¢ unzione degli infermi: loro relazione
e divergenze. Iniziali considerazioni metodologiche, «Rivista Liturgica» 78
(1991), 588-605; V. SANSON, Sacramento dell unzione e Ministero della Con-
solazione, in Custodire la speranza, dono dello Spirito consolatore. Unzione dei
malati e cura degli infernzi (Quaderni di Ecclesia Mater, 14), Ed. Figlie della
Chiesa, Vicenza 1998, 31-43,

¥ CH. BAUDELAIRE, I/ miio cuore messo a nudo, Adelphi, Milano 1983, 77.




-

L

246 CAPITOLO NONO

4.1. Le fughe nel medesimo (la fondamentale identita della storig)

La fuga nella tradizione divenuta tradizionalismo: ripetere i
passato sarebbe, come tale, garanzia di autenticita; anche quanto
alle teorie sull’efficacia e alle comprensioni della condizione dj
«infermo» possiamo essere del tutto tradizionalisti, anche quan-
do difendiamo la riforma a spada tratta.

La fuga nella cultura contemporanea, che diviene irrespon-
sabilita verso la tradizione. Le evidenze del presente sarebbero,
di per sé, principio di nuova autorevole rilevanza, senza tener
conto del «problema di vita o di morte» che ogni sacramento
porta alla luce.

4.2. Le fughe nell’altro (la radicale alterita da cio che siamo)

La fuga nella totale diversita del I millennio: ¢ la via in cui il
ressourcement ha lo sguardo in un altrove temporale che assumia-
mo quasi immediatamente, o comunque con piglio prevalente-
mente archeologico e comunque profondamente a-storico; que-
sto & uno di quei casi in cui il ripetuto appello alla storia finisce
con il rappresentare un modello ordinario di «fuga dalla storiax.

La fuga nella totale diversita della tradizione orientale: ¢ la
via per cui il ressourcement ha lo sguardo puntato in un altrove
spaziale, ossia in un’altra tradizione, che — guarda caso — non
conosce la crisi della tradizione immediata che segna insupera-
bilmente la nostra storia occidentale. Il rischio, qui, ¢ che per
liberare il quinto sacramento dall’ingombrante fardello di una
«colpevolizzazione della malattia» si proceda alla «colpevolizza-
zione di un’intera tradizione teologica» (occidentale), senza me-
diazione possibile.

La sintesi finale dovrebbe invece prevedere tre livelli, in cui
mediare tra identita e differenza, tra il medesimo e 'altro, facen-
do valere I'altro di fronte al medesimo e il medesimo di fronte
all’altro. Proviamo a indicare i percorsi di massima che potreb-
bero oggi salvaguardare un approccio adeguato all’efficacia del
quinto sacramento.

a) Livello teologico-sistematico

Ovvero, in che modo un concetto piti ampio e articolato di
«efficacia» comporta necessariamente un riequilibrio tra «effet-
to» e «simbolo», tra azione di Dio e azione dell’'uomo. Il preva-
lere della prima prospettiva, riduce 1’azione dell'uomo a un

L'UNZIONE DEGLI INFERMI 247

«minimo necessario»; il prevalere del secondo, riduce I'azione
di Dio a una «conseguenza» dell’opera buona dell’'uomo. Il
contesto della malattia grave impedisce oggi entrambe queste
strade e per questo la «riconciliazione con la logica corporea
del mistero pasquale» appare I'effetto principe, giustamente ri-
portato alla luce dal Vaticano II (LG 11), alla cui luce il #zini-
sterium alleviationis et salutis assume pienamente il suo senso
it vero.

b) Livello teologico-pastorale

Ovvero, il recupero di senso, nella prassi pastorale, del si-
gnificato «terapeutico» dei due «sacramenti di guarigione»
comporta la consapevolezza che la «guarigione del cristiano»
non puo prescindere dal problema del «senso della malattia» e
quindi dell’assunzione di responsabilita ecclesiale non solo ver-
so il malato, ma anche da parte dello stesso malato. Non si trat-
ta, evidentemente, di una responsabilitd anzitutto «morale»,
bensi ecclesiale e spirituale, che non si pone senza che la chiesa
si faccia autorevolmente prossima al malato, si raccolga attorno
a lui nella parola, nella preghiera, nel silenzio del gesto, nell’'un-
zione e che in cio si lasci edificare dal suo Signore paziente e
glorificato.

c) Livello teologico-rituale

Ovvero, in che modo le prime due evidenze, se sono davve-
ro tali, debbono trovare sul piano della celebrazione rituale del
sacramento (o dei sacramenti) uno spazio non solo di espressio-
ne della fede, ma di esperienza della fede. L'ordo come luogo
sintetico di guarigione-penitenza. Qui lo sguardo che occorre
maturare & ben segnalato dalle attenzioni della critica teologica
pit avvertita®. E il corpo sofferente, incontrato, sollecitato, un-
to e toccato dai ministri della chiesa, la parola piu esplicita che
possa essere pronunciata e che la chiesa possa ascoltare. Pro-
prio una tale coscienza stenta a maturare a causa delle difficolta
teoriche e pratiche che stanno dietro I'intero Movimento litur-
gico. E non a caso, proprio i sacramenti pitt duramente «corpo-
rei» (I’anima nell’unzione, il consenso nel matrimonio) sono
quelli che fanno piu facilmente esplodere queste logiche, mar-

* Cfr. S. MAGGIANI, La proposta celebrativa del «Rito dell’'Unzione degli
inferni», «Rivista Liturgica» 80 (1993), 38-55.




248 CAPITOLO NONO B

ginalizzando proprio quel corpo che ¢ il soggetto primario del
sacramento.

Per fare quel cammino nel rapporto con la malattia che passi
dal De-corso, al per-corso al dis-corso (Terrin) occorre recupe-
rare un «pensiero totale» (Casel), o, come si dice oggi, un «ap-
proccio olistico», che non pud essere liquidato con troppa su-
perficialita. In altri temini, si tratta di riscoprire il mistero pa-
squale non solo come «contenuto», ma come «forma» della mia
relazione a Dio per Cristo nello Spirito, anche nel mio essere
malato grave, molto anziano o morente.

Avevo posto, in capo a questa riflessione, una frase interes-
sante tratta dal classico Nascita della clinica di M. Foucault, uno
dei libri pit utili per capire I'evoluzione e il senso della medicina
— come scienza umana principe del mondo moderno. Alla fine
possiamo ben capire il motivo di quella scelta: si trattava di mo-
strare in che modo ai pregiudizi anti-teologici che si sono affa-
stellati negli ultimi due secoli intorno al tema della sofferenza
fisica e della malattia, si siano anche aggiunti pesanti pregiudizi
teologici, che non riescono pill a pensare, se non come antitesi,
penitenza e guarigione. Finché resteremo catturati da questa an-
titesi, non sapremo uscirne se non rifiutandoci di accettare [’al-
ternativa: la «logica dell'intervista» qui non solo € inutile, ma
fuorviante e del tutto erronea. Anche nella passivita della malat-
tia — forse soprattutto in essa — siamo in grado di «non vivere pit
per noi stessi, ma per il Signore Gesu» e con questo di edificare

L'UNZIONE DEGLI INFERMI 249

Ma cantare una ninna nanna € operazione «corporea» per
eccellenza, investe non solo la voce, ma anche il tatto, la prossi-
mita del contatto, i toni, le luci, i movimentt, gli sguardi: condur-
re al sonno ¢ atto di corporeita spirituale. Cosi la chiesa rappre-
senta per noi questa anziana esperta nel canto, nell’abbraccio,
nel tatto, nel tono, nella memoria e nella considerazione di ogni
suo figlio. Di questa pienezza corporea e spirituale — non regres-
siva, ma profetica — ha bisogno il quinto sacramento della chiesa
di domani, per restare fedele a quella di ieri e di oggi: essa ¢,
nello stesso tempo, guarigione e penitenza, recupero della salute
e remissione del peccato, invisibile comunione con il Cristo e
principio visibile di vera speranza, attestazione profetica di au-
tentica vita ecclesiale e apertura inaudita a una comunione che
attraversa il dolore e la morte.

il corpo ecclesiale con una testimonianza indimenticabile.
‘ CONGEDO
|

| corso: alla fine del suo articolo Unzione degli infermi sul Dizio-
nario Teologia, Terrin ricorda una prassi «primitiva»: «Presso i
mossi del Burkina Faso il morente viene posto in braccio a
un’anziana signora che gli canta dolcemente la ninna nanna, ri-
cordandogli la sua genealogia, tutte le sue benemerenze e le be-
nedizioni dei suoi antenati»”.

:
r
[
|
!I I Una semplice immagine puo fare da congedo al nostro per-
[
|

¥ TeRRIN, Unzione degli infermi, 1825,




QUARTA PARTE

DEL SERVIZIO CRISTIANO

PreELUDIO

Lultima categoria che dobbiamo considerare, nel nostro
percorso attraverso i riti sacramentali cristiani, & quella del «ser-
vizio», al cui interno rientrano tanto il «ministero ordinato»
quanto il «matrimonio». Entrambe queste realtd sacramentali,
nella loro struttura, corrispondono a una relazione del soggetto
con I'altro, ovvero si occupano della salvezza, ma non «per sé»,
bensi «per I'altro»: come dice il CCC al n. 1534, «sono ordinati
alla salvezza altrus». Questa peculiarita li rende particolarmente
esposti ai venti della storia, alle svolte culturali, alle pretese so-
ciali come alle nuove forme tanto della coscienza quanto dell’in-
conscio. Di qui I'ipotesi di lavoro dei quattro saggi che compon-
gono questa parte finale, dove il sacramento dell’«ordine» viene
studiato in quanto relazione tra gerarchia e rito in rapporto alla
teologia (c. 10) e all'antropologia (c. 11), mentre il matrimonio
viene presentato in relazione alla vita spirituale (c. 12) e al nuovo
«ordo» — frutto di un complesso lavoro di adattamento della
nuova edizione del rito latino del 1990 — entrato di recente in
vigore nella Chiesa italiana (c. 13).

Che l'autorita e la generazione, la gerarchia e il sentimento
dell’amore si facciano, in questi sacramenti, istituzioni dell’aga-
pe, comporta un grande rischio e una sfida alta e forte. Anche in
questo caso, tuttavia, il legame con la dimensione rituale qualifi-
ca strutturalmente tali azioni sacramentali, imponendone una
lettura rigorosamente «in genere ritus». Potra allora apparire —
meglio di quanto non si creda — la loro logica piu propria: I’an-
nuncio di un dono che impegna, di una contingenza benedetta e
resa «piu che necessaria» dalla forza della grazia e dal soffio del-
lo Spirito, che nel rito cristiano pud farsi a un tempo visibile e
vivibile,



CaritoLo DEeciMo

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO
A QUARANT’ANNI DAL CONCILIO VATICANO II
QUESTIONI TEOLOGICHE E PRIMI CHIARIMENTI
ANTROPOLOGICI IN PARALLELO

Sacrificium et sacerdotium ita coniuncta sunt ut utrumque in
omni lege extiterit,

(Conc. TRIDENTINUM, Sessio XXIII)!

I concilio Tridentino, con il suo ncipit circa il sacerdozio, ci
puo suggerire un’apertura di certo caratterizzata da un tratto
provocatorio. Nelle intenzioni vorrei proporre in questo capito-
lo 'opportunita di tornare a pensare il rapporto tra il #ito e il
sacerdozio ministeriale, 'immagine generale del «sacerdozio co-
mune» (LG 10) — come orizzonte di comprensione del sacerdo-
zio ministeriale — ¢ a un tempo una grande ri-acquisizione della
chiesa post-conciliare contemporanea, ma pud indurre a credere
che questo ampliamento determini di per sé la soluzione della
questione del rapporto tra rito e ordine. Lillusione circa la «li-
nearita» e la «ovvieta» di questo rapporto rischia di impedirne
uno studio severo e spregiudicato.

D’altra parte dovremmo anche dire che la dichiarazione ci-
tata in epigrafe, intesa come una sorta di «postazione» presso
cui si era attestata difensivamente la dottrina del Tridentino, ac-
costava in modo davvero quasi brutale una coscienza antropolo-
gica a una resistenza ecclesiologica. Il sacerdozio si fondava sul
«monopolio» del sacrificio, cosi come previsto da tutte le tradi-
zioni religiose (omnis lex). La Nuova Legge qui perd rischiava di
essere ridotta a una semplice verificazione di tutte le leggi e

' Doctrina et canones de sacramento ordinis, in H. DENZINGER, Enchiri-
dion Symbolorum, ed. P. Hiinermann, EDB, Bologna 1995, § 1764.

I T



254 CAPITOLO DECIMO

quindi anche a una novita decisamente troppo sfumata e pérciod
davvero molto relativa.

La modificazione solenne avvenuta con il Vaticano II esclu-
deva la priorita dell’orizzonte sacrificale e gerarchico come fon-
damento del sacerdozio, e riferiva invece il sacerdozio priorita-
riamente a tutto il popolo, al cui interno poi individuava e sepa-
rava il momento specificamente ministeriale.

Ma pud veramente resistere e permanere una sfera cultuale e
«sacrificale» all’interno di una simile impostazione? Non c’¢ il
rischio che al pericolo di un’uniformazione alle altre religioni
(che correva il Tridentino) si faccia seguire il rischio (tipico del
Vaticano II) di una caduta nella «inconcepibilita» in rapporto
alle altre religioni?? Non & proprio questa apertura al «sacerdo-
zio dei fatti» comtro il «sacerdozio dei riti» a determinare una
vera e propria sfasatura tra momento teologico e momento an-
tropologico? Quali sono le vere ragioni del rapporto tra ministe-
ro ordinato e rito? Perché mai le ragioni della gerarchia, cosi
sottolineate da Trento, rimangono quattrocento anni dopo alme-
no nella forma di quella famosissima — per non dire «famigera-
ta» — espressione della Lumen gentium «essentia et non gradu
tantums»? '

Lo studio che vorrei proporre in questo capitolo riguarda
proprio questa necessita di fare i conti apertamente con il rito
per poter dar forza e coerenza alla ricostruzione teologica e li-
turgica del sacramento dell’ordine.

Due sono le possibilita di approccio al rapporto tra rito e
ordine: vi & infatti una via interna e una via esterna. La prima,
che & anche di gran lunga la piu battuta, consiste nello studio
della relazione tra un rito assunto come dato e il suo senso teo-
logico; la seconda invece, nella sua rarita, riguarda la connessio-
ne tra una determinata realta teologica (nel nostro caso l'ordine)
e il rito. Fin dal principio voglio indicare in questa seconda via la
direzione che eleggo a tema del mio studio, motivandone subito
la scelta, come gia dicevo, sul piano storico.

Una riflessione sull’ordine nei suoi rapporti con il rito impli-

2 Per un riflesso di questo problema nell’ambito della teologia delle re-
ligioni rimando ad A. GRILLO, La categoria di «mediazione»: usi e abusi filo-
sofico-teologici, in M. Croc1aTa (ed.), Gesa Cristo e l'unicitd della mediazione,
Paoline, Milano 2000, 73-105.

I @

-

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO 255

ca oggi I'urgente necessita di ripensare il concilio Vaticano II.
Con esso, infatti, & stata superata una situazione di grave stallo
riguardo alla comprensione della figura del ministro ordinato,
cosi come si era determinata a partire dalla reazione tridentina
alla Riforma protestante, reazione che aveva delineato una teoria
del sacramento intesa in senso puramente difensivo e reattivo,
nella quale ci si limitava davvero troppo spesso a «negare le ne-
gazioni di Lutero»’. La nuova ricchezza della teologia ministe-
riale inaugurata dal Vaticano II rispondeva alla riscoperta esi-
genza di una comprensione del cristianesimo non antitetica al
mondo moderno, e tuttavia si fondava su un assunto che oggi
deve essere necessariamente approfondito e per certi versi anche
ridiscusso.

L'idea generale che ha guidato una parte della Riforma con-
ciliare — e pit ancora la sua recezione nella gran parte della rie-
laborazione teologica — pud essere individuata in un ripensamen-
to del sacramento e della liturgia che pone implicitamente tra pa-
rentesi il suo lato esplicitamente rituale. Cid € stato determinato a
un tempo dalla necessita di liberarsi di un passato teologico in
qualche modo «oppressivo» e insieme da una carenza di rifles-
sione antropologica. Quest’ultimo aspetto potra forse stupire:
infatti — si & soliti pensare — non € stato proprio 'ultimo concilio
a rivalutare I’antropologia per la vitalitd del pensiero teologico?
Senza entrare per ora nel dettaglio — sul quale avro modo di
tornare piu avanti — si pud dire tuttavia che nel concilio sono
presenti due tendenze diverse riguardo all’antropologia: a un’a-
pertura rispetto a un’antropologia intesa come autocomprensio-
ne dell'uomo occidentale, si affianca una certa cautela rispetto
all’antropologia culturale in senso lato®. E accaduto che il riscat-
to teologico del sacramento dell’ordine potesse essere concepito

* Cfr. J. RATZINGER, Sacrificio, sacramento e sacerdozio nello sviluppo della
Chiesa, in IDEM, Elementi di teologia fondamentale. Saggi sulla fede e sul
ministero, Morcelliana, Brescia 1986, 161-180, qui 176,

4 Un approfondimento di questa differenza tra le «antropologie» conci-
liari si trova in A. GRILLO, I! rinnovamento liturgico tra prima e seconda svolta
antropologica. Il presupposto rituale nell’ epoca del postmoderno (Quaderni
della Rivista di Scienze Religiose, 2), Edizioni Vivere In, Roma-Monopoli
2004,




256 CAPITOLO DECIMO

soltanto a patto di fare un passo indietro rispetto all'immersione
rituale-sacerdotale in cui era stato compreso il sacramento da
parte del concilio di Trento. Questa opzione tuttavia, se quaran-
t'anni fa poteva essere decisamente necessaria, 0ggl mostra ben
evidenti i suoi limiti e le sue difficolta. _

In effetti, I'apertura antropologica conci]_ja_re ha riscoperto
P'urgenza dell’esperienza e dell’esistenza per rivitalizzare ;a fede.
Direi quasi che rispetto alla «mediazione sau;rdotalc e ritualex,
il concilio ha aperto le porte a nuove forme di z':?;f)zedrater:{za, sul
piano esistenziale ed esperienziale, che garantissero un piu largo
accesso al cuore della fede in Cristo. Senza ovviamente negare la
tradizione, la teologia post-conciliare ha individuato nella rze-
diazione della coscienza la strada privilegiata per 'annuncio del
vangelo nel mondo moderno’. Ma cosi il C(_)ncilio ha an‘che ine-
vitabilmente creato una certa tensione — poi esasperata in modo
anche radicale dalla riflessione teologica — tra mito e storia, tra
rito ed esistenza, tra istituzione e vita; alla lunga, tale inclinazio-
ne ermeneutica ha fatto precipitare nell'incomprensione il mo-
mento rituale cristiano. 1l recupero dell’antropologia avvenuto
sotto 'ombra minacciosa della grande crisi modernista e da essa
profondamente condizionato, € ris_uit_ato‘percic‘) segnato da un
profilo prevalentemente intellettualistico, che poi — piu 0 meno
nascostamente — ha finito con l'influenzare di sé anche il perio-
do post-conciliare. e

Rispetto a questa elaborazione teorica (tipicamente dogma-
tico-sistematica), che in fondo arrivava a sostenere una sorta dll
sottaciuta sncompatibilita tra destinazione storica del cristianesi-
mo e struttura rituale delle religioni, ha reagito — anche se non
sempre efficacemente — la teologia liturgica, certamente ponen-
do a tema la liturgia, ma finendo spesso per condividere incon-
sapevolmente la struttura teorica di fondo che sorreggeva anche
la sua «concorrente» dogmatica. Per promuovere la fede auten-
tica il rito era «disinnescato», «emarginato» e ridotto a caricatu-
ra, mentre oggi appare sempre piu evidente che una compren-

5 La mediazione della coscienza trova inevitabilmente «sospetta» ogni
immediatezza «rituale», mentre — viceversa — ogni mediazione «rituale» trova
«sospetta» ogni mediazione coscienziale, sempre sulla via di superare la po-
sitivitd dei riti.

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO 257

sione integrale della fede cristiana non pud fare a meno di una
seria e profonda ricomprensione del rito®.

Oggi la teologia liturgica, accanto alla sua attenzione per il
versante interno del rapporto tra rito e teologia, che come ab-
biamo detto presuppone un rito senza veramente comprenderne
la necessita, ha cominciato a prendersi cura anche del lato ester-
no, dove il rapporto viene necessariamente articolato sul piano
teologico fondamentale e antropologico, per comprendere il
rapporto tra sactamento e rito’.

Questo vale in generale per lo studio del momento liturgico-
sacramentale della teologia; per quanto attiene al sacramento
dell'ordine in particolare, tale limite di approccio rivela che la
riabilitazione moderna del ministero ordinato, se guadagnata a
prescindere da un’adeguata ricomprensione del rito, ¢ in realta
una riabilitazione mancata o comunque incompiuta. Di qui il
motivo fondamentale - e in parte anche volutamente provocato-
rio — della scelta operata in questo capitolo nel mettere a tema
esplicitamente quella relazione (esterna) tra «ordine» e «rito» o,
se deve essere espressa con parole piu tradizionali e «tridenti-
ne», tra «sacerdozio» e «sacrificio».

Per far questo occorre che ci si soffermi brevemente sugli
sviluppi che la teologia sacramentaria e liturgica ha riservato al-
I'indagine sull’ordine. In particolare, questa nuova esigenza di
un chiarimento del rapporto tra ordine e rito — nel suo senso
esterno — mi pare oggi il frutto a un tempo dei meriti e dei limiti
della riflessione teologico-liturgica, ossia di quella nuova dire-

¢ Risolvere la questione del sacro con la sua abolizione non ¢ la soluzione
di un problema, ma semplicemente la sua rimozione. Solo se pienamente
assunto all'interno della fede e della riflessione su di essa, il rito & veramente
superato per quello che ha di opaco e compiuto per la sua trasparenza.

" Debbo qui citare, almeno per il contesto italiano, gli studi prodotti sia
dall’Associazione Professori di Liturgia (APL) nella collana «Bibliotheca
Ephemerides Liturgicae», sia quelli dell’Istituto di Liturgia Pastorale di S.
Giustina - Padova, con 'ormai cospicua collana «Caro Salutis Cardo», dove
il confronto tra istanza teologico-liturgica e istanza antropologico-fonda-
mentale & ormai assunto a prospettiva «normale» di indagine. Un tale lavoro
- lungo ormai decenni — risulta ormai penetrato anche nella sensibilita della
«concorrenza» sistematica, come attesta il recente volume G. TANGORRA - M.
VERGOTTINI (edd.), Sacramento e azione. Teologia dei sacramenti e liturgia,
Glossa, Milano 2006, nel quale questa prospettiva di indagine & assunta cri-
ticamente come modello di un rinnovato «sapere sacramentale.




258 CAPITOLO DECIMO

zione di ricerca sui sacramenti che ha preso avvio dalla consta-
tazione dell'insufficienza dell’approccio dogmatico tradizionale,
il quale lasciava proprio il rito tra i presupposti non tematizzati
della propria analisi. Il riconosciuto apporto del Movimento li-
turgico alla preparazione dello spirito teologico che ha informa-
to la riforma del concilio Vaticano II ha determinato una serie di
studi dedicati al chiarimento del rapporto che & a oggetto di
questo studio. Ma in quale senso si & proceduto nell’analizzare
la relazione tra culto rituale e sacramento dell’ordine? La rispo-
sta a questo interrogativo non pud non vedere come in tal senso
si siano sviluppate direzioni di indagine sul piano filologico, sul
piano storico e sul piano teologico, in cui le tradizionali premes-
se dogmatiche sono state invece fatte «derivare» dai testi cultuali
0 comungque sono state messe in relazione con essi. 1l principio
lex orandi/lex credend: & stato ripetutamente applicato e in par-
ticolare, per questo nostro ambito, si & trattato o di riscoprire
testi dimenticati (filologia) o di illustrare lo sviluppo da testi a
testi per comprendere le dinamiche storiche (storia) o di riflet-
tere teologicamente sul sacramento a partire dai testi con cui
veniva e viene celebrato (teologia). Tutto cio ha prodotto un so-
stanziale approfondimento e una grandé svolta nella compren-
sione del sacramento, delle sue peculiarita originarie e dei suoi
sviluppi: ha contribuito alla riscoperta di testi caduti in disuso, a
riabilitarne Pefficacia e ad arricchire la teologia del sacramento.

Ma accanto a questi grandi meriti, tale approccio ha stentato
a sviluppare e promuovere una riflessione pit fondamentale, os-
sia non ha colto fino in fondo la necessita di dar conto del pecu-
liare rapporto con il rito cultuale che il ministro ordinato intrat-
tiene proprio a partire dall’ordinazione. In essa un rito intervie-
ne per sancire una determinazione in vista di un particolare
rapporto con il rito®.

8 E chiaro che non & solo questo il fine dell’'ordinazione. A ben vedere,
perd, la somma di munera che competono all'ordinato sono paralleli a quelle
del semplice battezzato: profezia, regalita possono essere i fofo «delegate»
dall’'ordinato al non ordinato. Soltanto la presidenza eucaristica e la remissio-
ne dei peccati competono esclusivamente al ministro ordinato e non sono
delegabili. Cid indica nel culto rituale il permanere, anche dopo il concilio
Vaticano I, di una «peculiariti» non semplicemente assimilabile agli altri pia-
ni e che continua inevitabilmente a costituire una pietra d’inciampo per rico-
struzioni troppo velocemente insensibili o «riduttive» rispetto al culto rituale.

B T

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO 259

Abbiamo notato dunque che la riflessione moderna e con-
temporanea — ossia quella che ha preparato il concilio e poi lo
ha seguito per i primi decenni - ha potuto riuscire a ricompren-
dere in modo assolutamente meritevole la complessita del mini-
stero ordinato solo a patto di mettere come tra parentesi la di-
mensione rituale del ministro ordinato: all’enfasi sacerdotale del
preconcilio € seguita un’enfasi ministeriale del post-concilio sen-
za che il nodo del rapporto rito-ordine fosse sufficientemente
affrontato né tanto meno risolto, ma soltanto, nella migliore del-
le ipotesi, tagliato via e cosi letteralmente «rimosso» dal tessuto
riflesso della teologia cattolica.

Dopo questa prima veloce «scrematura» del tema, il proble-
ma che sta alla base della mia attuale interrogazione puo allora
essere cosi formulato: tanto la tradizione «sacerdotalizzante» del
Tridentino quanto ’elaborazione teorica «ministeriale» del Vati-
cano II sono state inclini — anche se in modo opposto — a perde-
re il senso della centralita della dimensione rituale come caratte-
ristica del ministro ordinato della chiesa di Cristo: cio & avvenu-
to perché la prima tradizione (Trento) presupponeva ovvieta di
questo rapporto privilegiato, mentre la seconda (Vaticano IT),
proprio in reazione all’ovvieta incompresa della prima, ha prefe-
rito rimuovere il tema dal cuore del sacramento dell’ordine. Sia
che la dimensione rituale venisse vista come garanzia e certezza
dell’autenticita del prete, sia che venisse colta come una sorta di
residuo in via di sparizione in vista del «vero» sacerdozio (non
del rito, ma della vita)®, in entrambi i casi la causa della difficolta
da noi avvertita ¢ costituita essenzialmente da un’incomprensio-
ne del momento rituale in generale all'interno della religione cri-
stiana e in particolare nella figura del ministro ordinato. Sembra
quasi che allora — e per molti versi ancor oggi — si fosse chiusi
nella (falsa) alternativa per cui o si faceva del rito un momento
assorbente rispetto alla globalita della fede e della vita cristiana,
ovvero si faceva della vita cristiana il tutto, lasciando al rito una
semplice funzione «celebrativa» essenzialmente dispensabile.

Cost la vicenda contemporanea risulta segnata — direi strut-
turalmente e come b ovo — dal timore che attribuire al ministro

' * Cfr. G. BarBAGLIO, Culto, in S. DIaNICH - G. BareacLIO (edd.), Nuovo
Dizionario di Teologia, Paoline, Cinisello Balsamo 1988, 287-299, qui 298.




260 CAPITOLO DECIMO

ordinato una «competenza rituale» significhi una «riduzione» e
in fondo un'«alienazione» della figura rispetto alla sua destina-
sione ministeriale e funzionale all'interno di una chiesa final-
mente ri-compresa come popolo di Dio. Ma tutto cio, ancora
una volta, nasconde I'incapacita non soltanto teologica ma pit
largamente culturale di fronte al compito di riuscire a compren-
dere il valore effettivo — e centrale — del culto rituale all'interno
della chiesa di Gesu Cristo. E la stessa opposizione tra culto ri-
tuale e culto vitale — del tutto scontata nella pubblicistica degli
ultimi decenni — a indicare questa originaria e strutturale incli-
nazione della riflessione teologica moderna di fronte al rito, tale
da rivelare un deficit antropologico di pesante influenza.

Diro allora che la tesi centrale di questo mio capitolo puod
suonare cosi: lincomprensione del rito é il problema chiave sotte-
50 in generale alla «riscoperta» moderna della liturgia e in parti-
colare al rapporto tra ministero ordinato e culto rituale. Umz reale
comprensione di tale rapporto necessita di una chiarificazione f(.m'—
damentale della funzione del rito per l'identita teologica del mini-
stro ordinato.

Questo esito negativo della storia moderna della teologia del
ministero — ossia lincapacita di comprendere il valore del culto
rituale all'interno dell’espressione della fede cristiana — mi pare
pero che abbia la sua radice piu profonda nella strutturale diffi-
colta che la riflessione contemporanea trova quando deve coor-
dinare a dovere antropologia e teologia, con la sua tendenza a
ridurre Iantropologia o a un’antropologia teologica, figl'ia de!
«positivismo della rivelazione» di ascendenza barthiana, in cui
'uomo nuovo non ha pit da fare i conti con 'uomo vecchio,
ovvero a una tendenza «moralistica» che insidia gia sempre il
momento sacramentale cristiano, proseguendo la tendenza tipi-
ca della tradizione «liberale». Come si vedrd, la strada oggi ri-
chiesta & quella di un nuovo incontro tra teologia e antropologia,
che sappia davvero far tesoro delle acquisizioni maturate dal-
P’antropologia culturale dei nostri tempi, senza rinunciare a fare
in pieno un discorso teologico ed evitando tuttavia di restare
vittima di concezioni pregiudizialmente negative del rito e del
sacrificio che non si addicono (pitt) a un discorso «scientifico»
sulla fede cristiana.

Una teologia che prenda sul serio il rito: questo € 'ideale
che si lascia intravedere dietro I'orizzonte di questo studio. Per

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO 261

rito — & bene premetterlo in via preliminare — si intendera una
nozione antropologica non chiusa in un orizzonte puramente
descrittivo-funzionale, ma aperta a un senso simbolico-fenome-
nologico del termine. Quindi rito non ¢ «cid che si ripete e ha
carattere formale», ma piuttosto € un atto che si ripete e la cui
efficacia &, almeno in parte, di carattere extra-empirico'’. Pro-
prio il carattere non funzionale del rito costituisce un provviden-
ziale ostacolo a ogni teoria teologica che troppo facilmente ne
disinneschi la carica, riducendolo a «funzione» ',

Ancora in sede preliminare qualcosa deve essere aggiunto
anche a proposito della particolare angolatura sotto cui analiz-
zerd il tema: cid che vorrei mettere a tema in questo e nel pros-
simo capitolo ¢ infatti il rapporto tra ritus e ordo, indagato attra-
verso i concetti di mediazione e di differenza, quali possibili
chiavi teoriche di un nuovo rapporto tra teologia e antropologia.
Per dire qualcosa di pit intorno a questi due termini «risolutivi»
della questione voglio anticipare qui lo sviluppo ordinato della
mia esposizione: comincerd con l'interrogare per sommi capi la
dottrina conciliare e postconciliare sull’ordine oggi pit diffusa,
per mostrare come essa nasconda il problema di una sostanziale
incomprensione del momento rituale, giustificata sul piano sto-
rico, ma non sul piano teorico (§ 1); passerd quindi in esame
alcune «voci dissonanti» rispetto al tono prevalente, mostrando-

' Per un’adeguata discussione e motivazione di questa scelta rimando
agli studi di A.N. Terrin che costituiscono il «terreno» su cui impostare un
fruttuoso dialogo tra antropologia del rito e teologia della liturgia: in partico-
lare cfr. AN, TeRRIN, Esperienza di Dio e ritualita. Prospettiva antropologico-
Ffunzionalista e tesi fenomenologica, in ToEM (ed.), Liturgia soglia dell’esperien-
za di Dio?, (Caro Salutis Cardo - Contributi, 1) - Messaggero - Abbazia di S.
Giustina, Padova 1982, pp. 95-135. Per uno sviluppo delle tesi nello stesso
autore cfr. TERRIN, I/ rito. Antropologia e fenomenologia della ritualita.

' Bisogna qui osservare che proprio la tradizione che legge i sacramenti
in genere signi ha determinato questa scontata «funzionalizzazione» del rito
all'interno della riflessione cristiana. In verita quella tradizione aveva come
presupposto una percezione ricca e profonda del rito, che non tematizzava
perd nella riflessione teologica. Oggi, invece, occorre tornare a pensare il
rapporto tra segno e rito proprio per una carenza della prassi moderna: per
questo diviene opportuno considerare i sacramenti fn genere ritus. Cfr. A.
GRILLO - M. PERRONL, [nntroduzione a un metodo teologico comprensivo, in A.
GRILLO - M, PerrONI - P-R. TraGAN (edd.), Corso di teologia sacramentaria,
vol. I, Queriniana, Brescia 2000, 23-37.

E T




262 CAPITOLO DECIMO

ne alcune intuizioni, ma rilevando anche la debolezza del loro
momento strettamente antropologico (§ 2); alle zmpasses cristo-
logiche, ecclesiologiche e rituali individuate nell?, prima parte
della ricerca cercherd da ultimo alcune risposte plausibili, che
mirino a rispettare in modo integrale la costituzione «simbolicax
del ministero ordinato, al di la di ogni sua pur necessaria piega-
tura funzionale. Tentero cosi di verificare come per la teologia
dell’ordine «prendere sul serio il rito» significhi ripensare radi-
calmente anche il profilo ecclesiologico e cristologico del sacer-
dozio del «prete» in relazione al sacerdozio del popolo di Dio.

Tutto cid premesso, si pud dunque arrivare a cogliere con
maggior chiarezza la legittimita della domanda di fondo cui in-
tende rispondere questo studio: qual & il rapporto tra ordine e
rito, ossia quale ¢ il rapporto tra il sorgere della gerarchia all’in-
terno della chiesa e la prassi liturgica della chiesa. Vorrei qui
provare a battere una strada, lungo la quale poter scoprire come
proprio una piti adeguata cristologia ed ecclesiologia del sacra-
mento dell’ordine abbia come suo momento necessario l'inte-
grazione del rito nel fondamento della fede.

1. LIMITI DELLA COMPRENSIONE POST-CONCILIARE DEL RAPPORTO
RITO-ORDINE

[...] si distingue dal laico unicamente per quello che fa [...].
(LutERO)

1.1. L'«oblio del senso del ritos come presupposto z'rrz'ﬂessq della
teologia dei sacramenti in generale e dell’ ordine in particolare

Il contenuto centrale che il concilio Vaticano II ha sancito
riguardo al sacerdozio & stato I'aver ricompreso il carattere sa-
cerdotale del popolo di Dio e I'aver poi inserito all’interno di
questo carattere generale e comune il discorso sul ministero or-
dinato, sia pur garantendone la differenza dal sacerdozio comu-
ne «essentia et non gradu tantum». Ancor prima della chiusura

12 Lutero, Cattivitd di Babilonia, in IDEM, Opere scelte, ed. O Clemen,
vol. T, Berlin 19667, 505.

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO 263

del concilio si poteva notare con evidente e giustificato compia-
cimento il radicale mutamento di rotta rispetto alla comprensio-
ne tridentina del sacerdozio:

Lincontestabile debolezza della teologia medioevale sta nel fatto
che, nella sua aspirazione a concetti aventi validita universale,
non ha visto sufficientemente il particolare carattere storico del
sacerdozio neotestamentario e ha compiuto un ampio livellamen-
to in un’idea generale dell’elemento sacerdotale, basata sulla sto-
ria delle religioni [...]. Ora lo schema [conciliare] sui sacerdoti ha
eliminato I'orientamento esclusivamente sacrificale dell’idea di
sacerdote e parte invece dal pensiero dell’assemblea del popolo
di Dio, di modo che il sacerdozio viene concepito in primissimo
luogo in base al dato fondamentale cristiano, Uevento della fede,
come servizio alla fede®,

Nondimeno, con questo mirabile sforzo ermeneutico si &
quasi totalmente emarginato l'altro grande problema costituito
dal rapporto tra cristianesimo e rito e in particolare per il nostro
tema del rapporto tra rztus e ordo. Le difficolta nei confronti di
un’evidente e inquietante interpretazione ritualistica del mini-
stero ordinato ha di fatto bloccato una seria riflessione sul rap-
porto tra sacedozio e rito. L'urgenza della presa di distanza dal
ritualismo ha impedito un’adeguata riflessione sul valore fonda-
mentale del rito. Cosi tanto il sacerdozio comune quanto quello
ordinato sono stati spostati in un ambito non-rituale. Cid ha de-
terminato una difficolta che oggi puo essere infine ripresa in
considerazione con maggior chiarezza.

Lopposizione tra storia e rito € Uorizzonte di comprensione
del tema sacerdotale che viene elaborato dalla dottrina post-con-
ciliare. Qui veramente incontriamo qualcosa di profondamente
problematico, che deve essere interrogato pit a fondo. Vorrei
lasciarmi suggerire lo spunto per approfondire questo tema del-
la comprensione post-conciliare del ministero da un’affermazio-
ne che conclude uno scritto di S. Dianich sul rapporto tra sacer-
dozio e popolo di Dio:

" J. RATZINGER, Problemi e risultati del Concilio Vaticano I1 («Giornale
di teologia», 8), Queriniana, Brescia 1966, 146-147. E percepibile anche in
questo brano un forte «sospettor» verso I'eccessiva apertura «antropologica»
del Tridentino ed ¢ curioso che si attribuisca a quel concilio una sensibilita
«storico-religiosa» che nascera soltanto duecentocinguanta anni dopo!



264 CAPITOLO DECIMO

I due passaggi fondamentali che determinano per il.contest_o cri-
stiano una problematica nuova riguardo al sacerdozio sono %l tra-
sferimento della qualifica sacerdotale da una casta a tutto il po-
polo credente e dalla ritualita all’esistenza. 11 (‘iuphce passaggio
avviene attraverso la persona e la vicenda di Cristo™.

Questa & soltanto una delle osservazioni sintetiche tra le
molte che caratterizzano gran parte della sensibilita cat’tohca'
contemporanea a livello teologico riguardo all’orizzonte in cui
collocare il sacramento dell’ordine come luogo del sacerdozio
in senso proprio. Le due qualifiche fondamentali di questa svol-
ta cristiano-cattolica (conciliare) sono dunque caratterizzate da
due novita: . '

a) il sacerdozio riguarda non un settore specifico della chle:
sa, un «ordine», una «categoria», una «casta», ma piuttosto e
caratteristica di tutto il popolo di Dio, dell'integralita del corpo
della chiesa, di tutti i battezzati; o

b) il sacerdozio non attiene agli atti del «sacrificio» rltluale e
del culto formale ed esterno, ma al culto spirituale reso dai «cor-
pi» di tutti i cristiani, dalle loro esistenze offerte come oblazione
gradita a Dio. ? ‘

Queste proposizioni, adeguatamente comprese, rlvel’am_) a
un tempo una grande opportunita di ricomprensione dell origi-
naria concezione cristiana riguardo al sacerdozio, ma anche'l
limiti intrinseci a questa riproposizione, assolutamente domi-
nante ancor oggi a livello teologico. Proviamo a esaminarla con
maggior cura. . . .

Tutto mi pare prenda le mosse da una cor'lsl'derazmr\le deci-
samente inoppugnabile: il sacerdozio per il cristiano puo essere
predicato propriamente solo se riferito a Gesu Cristo. I1 C’rlstp e
solo il Cristo & I'unico sacerdote della Nuova Alleanza, I'unico
mediatore in eterno. Tutti coloro che grazie al battesimo entrano
per fede a far parte del corpo di Cristo partecipano derivata-
mente di questo sacerdozio. Vi & dunque originariamente una
consistente cristologia che fonda il ragionamento oggi prevalen-
te. In secondo luogo, come abbiamo visto, questa premessa ge-

" S, DIANICH, Presentazione in AssoctaziONE TEOLOGICA ITALIANA, Popo-
lo di Dio e sacerdozio. Prassi e linguaggé ecclesiali, Messaggero, Padova 1983,
5-27, qui 26.

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO 265

neralmente ammessa, determina una prima svolta: il legame tra
sacerdozio di Cristo e sacerdozio dei fedeli, intesi come popolo
di Dio, ¢ sancito sacramentalmente dal battesimo e non giuridi-
camente da uno specifico trasferimento di poteri. La chiesa ¢
cosi il popolo di Dio che in Cristo partecipa del suo sacerdozio,
della sua profezia e della pastoralita nello Spirito. La chiesa &
cosi intesa fondamentalmente secondo uno schema di comunio-
ne e non di gerarchia. Uordinamento verticale ¢ un momento
successivo e secondario rispetto alla comune partecipazione al
sacerdozio che costituisce dunque un’ecclesiologia di comunio-
ne. In terzo luogo si giunge alla seconda svolta, per noi veramen-
te decisiva. Il sacerdozio non riguarda la ritualita, ma Iesistenza.
Che cosa vuol dire tutto cio? Esso indica il luogo proprio della
fedelta a Cristo nella missione prima che nella celebrazione, mi-
rando a superare la centralita rituale (collegata alla sensibilita
gerarchica) per far trionfare invece una centralita profetico-pa-
storale (collegata alla sensibilita comunionale).

Rispetto a questa ricostruzione sommaria di una mentalita
oggi ancora assai diffusa & necessario fare alcune puntualizzazio-
ni che possono contribuire a impostare correttamente il perno
della nostra conversazione. Le tre asserzioni che abbiamo consi-
derato, sul piano cristologico, ecclesiologico e rituale, debbono
essere ora analizzate in senso inverso. Lipotesi di fondo di que-
sta teoria ¢ basata sulla riconquista del senso della chiesa di Cri-
sto a partire da un orizzonte che ha smarrito il senso del rito per
il culto cristiano. Ma solo apparentemente da una chiesa final-
mente «senza caste» pud derivare che il vero culto si colloca
nell’«esistenza». Solo apparentemente quella causa (chiesa-co-
munione anziché chiesa-gerarchia) determina questa conseguen-
za (sacerdozio-esistenza anziché sacerdozio-rito). La riconquista
di un’effettiva dimensione comunionale non pud trovare una
«via breve» che eviti di tornare a fare i conti — in modo centrale
e fondamentale — con il rito del culto e del sacramento come
momento tipico e indispensabile della chiesa di Cristo, senza ve-
nir catturato in una visione che ne fa la tendenziale negazione
del NT per promuovere I’AT, della fede per promuovere le ope-
re, della sostanza per promuovere la forma. La riconquista di
una comprensione adeguata dell’azione rituale ¢ stata di fatto
accantonata per far posto a una teoria della chiesa che non rie-
sce a raggiungere uno statuto convincente dal momento che non



266 CAPITOLO DECIMO

arriva a percepire a fondo la coincidenza tra «missione» e «cele-
brazione sacramentale» . Il compito attuale di ricomprendere la
funzione del rito determina pertanto una forte insoddisfazione
di fronte alla «naturale» e «ovvia» contrapposizione tra rito ed
esistenza della teologia post-conciliare, che naturalmente lascia
cosi del tutto inevaso il compito di comprendere il sacramento.

A questa difficolta originaria di una dislocazione del rito ri-
spetto al cuore della fede segue la convinzione di poter com-
prendere il sacerdozio superando la distinzione di ruoli all'inter-
no della chiesa. Solo se il rito viene emancipato dalla compren-
sione angusta che la teologia contemporanea del sacerdozio ne
ha dato, acquisisce corpo e legittimita una «teoria della gerar-
chia» allinterno della chiesa, che non sia catturata in un oriz-
zonte puramente funzionale. Qui bisogna pero essere assoluta-
mente chiari: cid non significa in nessun modo battere una via
nostalgica rispetto all'indubbio «progressus» dell’ultimo conci-
lio ecumenico, ma piuttosto significa auspicare una visione piu
articolata dei diversi livelli su cui opera la chiesa. L'equiparazio-
ne tra i tre munera Christi (sacerdotale, profetico e regale) ha
certo voluto superare la distinzione tra ordine e giurisdizione
che la tradizione medievale aveva attribuito al ministro ordinato,
ma ha anche creato la possibilita di una fondamentale confusio-
ne: oggi dovrebbe essere di nuovo discussa la possibilita che il
superamento (necessario) di una visione strettamente gerarchica
sul piano pastorale-regale non comporti la necessaria conse-
guenza di una caduta del momento gerarchico sul piano profe-
tico e sacerdotale. E diversa 'auctoritas di chi governa rispetto a
chi annunecia o celebra'®. Viceversa, nella nostra sensibilita, la
sovrapposizione dei compiti (e dei momenti a essi riferiti) ci ha

5 Cfr. quanto afferma in positivo G. CoLomBo, I/ prete. Identitd del mi-
nistero e oggettivita della fede, in AANV., Il prete. Identita del ministero e
oggettivita della fede, Glossa, Milano 1990, 13-50, qui 41-44.

1 1| concilio, volendo riconciliarsi con il mondo moderno, ha superato la
distinzione tra sacramento e investitura di potere, senza tuttavia considerare
che — per un fenomeno di attrazione — non € scontato che sia il sacramento
ad «assorbire» I'investitura, e che invece la riunificazione non determini la
rilettura del sacramento dell'ordine sulla base dell'immagine dell'investitura
di potere. Anzi, nella cultura contemporanea, questa operazione, che voleva
certo intenzionalmente scongiurare il clericalismo, ha finito spesso con il
produrlo in forme ancora pit insidiose.

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO 267

reso d.ifficile cogliere la peculiarita dei ruoli sui tre diversi piani,
non di rado capovolgendo le priorita e giungendo a determinare
I'annullamento della gerarchia sul piano rituale-profetico e il
suo indebito e perfino assurdo consolidamento sul piano pasto-
rale. Anche qui la radice puo essere trovata nella difficolta di
coordinare non semplicemente diversi ruoli di uno stesso sog-
getto (che governa, predica e celebra ritualmente), ma nell’isti-
tuire con.sapevolmente il rapporto delicatissimo e tuttavia deci-
sivo tra rito e storia.

. ‘Da ultimo, ma direi in modo privilegiato, tutto quanto sopra
md.mzza la ricerca verso una piti adeguata comprensione cristo-
logica, in cui 'exemplum non sia 'unico modo della relazione
del cristiano verso il suo Signore, ma sia originariamente fuso e
connesso con il sacramentum. Se ormai anche la teologia prote-
stante — come vedremo — ha riscoperto i limiti costitutivi di un
intellettualistico primato dell’exeszplum sul sacramentum, cid in-
dica anche per la riflessione cattolica il compito di un approfon-
dimento decisivo dello sfondo cristologico in cui inserire la ri-
flessione sul rapporto tra ordine e rito.

1.2. U;m sacramentaria e una ecclesiologia «a-rituales o «anti-
rituale»

Se la «riabilitazione» contemporanea della funzione ministe-
r@ale-s'acerdotale ¢ avvenuta in una radicale presa di distanza dal
rito, cio determina — come abbiamo visto — accanto alla positiva
riqualificazione della fede, anche due conseguenze particolar-
mente gravi: ossia I'incomprensione del rito in quanto tale e l'o-
blio della modificazione che esso produce sulla persona dell’or-
dinato. Questa mentalita post-conciliare ha assunto uno «sche-
ma» che forse potremmo far risalire alla rilettura cui Lutero
sottopone la teologia di Paolo e che tende a considerare il colle-
gamento strutturale tra sacerdotium e sacrificium come una ne-
gazione della grazia e un ritorno alla legge. Questo sistematico
appiattimento di ogni funzione celebrativo-rituale-sacrificale sul
modello del rito veterotestamentario inautentico & la premessa
di uno svolgimento che naturalmente — a questo punto — non
puo non trarre le dovute conseguenze: secondo questa cencezio-
ne il Nuovo Testamento significherebbe la fine dei tabit sacrali e
dunque anche la fine del sacerdozio sacrificatore e del sacrificio




268 CAPITOLO DECIMO

in genere. La storia del sacerdozio sacrificale all'interno della
tradizione cristiana sarebbe cosi la «storia di un errore» rispetto
a cui il compito della chiesa contemporanea apparirebbe quello
di una desacralizzazione e di una sostituzione del ministero sa-
cramentale con un ministero funzionale, che finalmente riconse-
gni il primato a quell’annuncio della parola e a quella testimo-
nianza della carita, altrimenti sepolti sotto un apparato rituale e
sacrificale inautentico e alienante. Parole d’ordine di questo
schema sono dunque «desacralizzazione» e «funzionalizzazio-
ne» del ministero ordinato. Infatti «si puo dire che la morte di
Cristo si presenta come una “secolarizzazione” radicale del con-
cetto di sacrificio» " in base alla quale la vera religione non puo
consistere in riti esterni: ai cristiani & richiesto «non piu un culto
rituale [...] ma un’obbedienza personale»'®. Sulla base di questa
impostazione, tuttavia, si & ben lungi dall’escludere la rile\{anza
di una mediazione sacramentale per la pienezza dell’obbedienza
personale e dunque del «sacrificio» inteso in modo nuovo (e
nelle intenzioni fedele alle origini). Tuttavia — e qui sta il punto
— la «funzionalizzazione» del sacramento determina una separa-
zione tra sacramento e rito, che impedisce di riconoscere al rito
la sua originaria funzione fondante. Solé quando il rito & cattu-
rato a priori nel’ambito dell'inautenticita si pud sostenere che
«se I'Eucaristia fosse soltanto un culto meramente rituale, non
meriterebbe un posto nell’esistenza cristiana. L'Eucaristia perd ¢
tutt’altra cosa che un culto rituale; & un sacramento, cio¢ un
mezzo per congiungere le esistenze reali, 'esistenza di C_risto e
quella dei cristiani. Un culto rituale si presenta come un rito che
ha valore in se stesso»'®. Qui & evidente che una mediazione sa-
cramentale & salvata e giustificata solo a patto di essere compre-
sa in una radicale alterita rispetto a cid che & «rito»; ma cosi la
stessa mediazione & ridotta a mezzo: «essendo I'Eucaristia un
sacramento, non costituisce lo scopo della vita cristiana, ma sol-

7 A. VANHOYE, Liturgia e vita nel sacerdozio dei laici, in R. CECOLIN (ed.),
Sacerdozio e mediazioni. Dimensioni della mediazione nell' esperienza della
Chiesa (Caro Salutis Cardo - Contributi, 5), Messaggero - Abbazia di S.
Giustina, Padova 1991, 21-40, qui 22.

'8 Tvi, 25.

¥ i, 33,

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO 269

tanto un mezzo» . Questo passaggio, direi questo «scivolamen-
to» del momento sacramentale da mediazione a mezzo, appare
come la piu chiara forma di «funzionalizzazione» che si ritiene
possa gettare luce sul momento sacramentale?’,

Volendo applicare questo «schemas fortunato alla realta del
ministero ordinato, troviamo le medesime difficolta. Il ruolo del
rito all’interno della teologia del ministero non & mai semplice-
mente accantonato, ma viene ridimensionato e diremmo cosi
marginalizzato: «il sacerdozio rituale (che viene ammesso) non
ha senso se non come un momento specifico di quello vitale»2.
Il rito stesso dell’ordinazione — ossia di quella specificazione al-
linterno del sacerdozio comune — viene «salvato» soltanto in
virtt di una sua decisa funzionalizzazione alla vita e argomen-
tando questa prospettiva in base a un principio di teologia sacra-
mentaria che merita di essere analizzato, poiché mette bene in
luce la comprensione ristretta del rito che sovrintende a gran
parte della teologia contemporanea. 1l principio afferma che un
rito sacramentale ha natura di segno e quindi puo essere orien-
tato a significare un mutamento nel sacerdozio vitale, non in
quello rituale. Cio impedirebbe di intendere il rito di ordinazio-
ne come «conferimento di potere consacratorio e di remissione
dei peccati», ma imporrebbe di intenderlo come attribuzione al-
l'ordinato di un carisma che modifica la sua «situazione di vi-
ta»®. Ora, se ¢ vero che nel sacramento deve essere sempre te-

* Ivi.

?! Von Balthasar ha parlato per la teologia cristiana di un fenomeno di
disestetizzazione come oscuramento della «forma» e della «bellezza» nella
considerazione dell’oggetto teologico (cfr. H.U. voN BaLTHASAR, Gloria, vol.
I, Jaca Book, Milano 1971, 36-67). Qui dovremmo parlare di un fenomeno di
deritualizzazione, anche se in un senso diverso. Mentre per la «disestetizza-
zione» si tratta di una fatto relativo alla considerazione teorica del senso teo-
logico, per la «deritualizzazione» si tratta di un mutamento el rapporto tra
teoria e prassi: la teologia che non puo piti presupporre alle proprie spalle
una ovvia prassi rituale deve mutare il proprio strumentario ermeneutico,
integrando il 7ito all'interno dell'ambito riflesso, non potendo pit presuppor-
lo come ovvio nella prassi,

2 S. DiaNiCH, Ministero, in Nuovo Dizionario di Teologia, 889-914, qui
908.

# Vale la pena di leggere integralmente questo passo, che si apre com-
mentando I'idea secondo cui il «potere sacerdotale» pud trovare senso solo
nel sacerdozio vitale: «Se queste non fossero le ragioni della specifica fun-

T R $ e



270 CAPITOLO DECIMO

nuto presente il rimando segnico alla res, bisogna anche notare
come proprio questa insistenza sulla natura segnica del sacra-
mento funzioni per la teologia contemporanea come un freno a
una piena comprensione della funzione del rito, e impedisca cosi
di comprendere — a maggior ragione — quel sacramento che co-
me Pordo ha nei confronti del rito un rapporto tanto privilegiato
e strutturale®. In questa visione, la fede e la comunione sono i
criteri che danno senso al «segno rituale e sacramentale», tanto
che appunto si ritiene fondato istituire una sorta di verifica del
sacramento-trascendente mediante il carisma-immanente?®, dove
tuttavia alla scissione medioevale tra sacramentalita rituale e
funzionalizzazione del potere si risponde con una totale funzio-

zione sacerdotale dei ministri, bisognerebbe interpretare I'imposizione delle
mani come una consacrazione sacerdotale che ha come suo effetto primario
e immediato quello di conferire un potere rituale sui sacramenti e in parti-
colare sull’eucaristia. Questa concezione perd rompe in maniera grave tutta
la logica della teologia dei sacramenti, creando una specie di fatale corto
circuito che rapporterebbe sacramento a sacramento, bruciandoli entrambi:
infatti la logica sacramentale fondamentale fa del rito un segno e uno strumen-
to di una situazione di vita e non gid segno e strumento di un altro rito. E
logico pensare che I'ordinazione dia un carisma per creare nei ministri una
nuova situazione di vita, uno specifico sacerdozio dei farti, nell’ambito del
quale scaturisce una funzione specifica in ordine ai nuovi sacramenti. Ma
non & logico pensare che lordinazione dia primariamente il potere di fare un
altro sacramento: sarebbe come dire che il segno dell'imposizione delle mani
serve primariamente a significare e a realizzare un altro segno che sarebbe la
consacrazione dell’eucaristia. Veramente questa teologia rompe tutto I'essen-
ziale equilibrio sacramentale che gioca completamente sull’alternanza rito-
vita» (DIANICH, Mznistero, 908, il corsivo & mio).

¥ Qui originariamente si pone la differenza tra la sacramentaria classica e
la sacramentaria contemporanea: la prima poteva comprendere i sacramenti
in genere signi poiché poteva pensare il rito come una ovvieta presupposta
quasi «naturaliter»; viceversa, la seconda deve assumere per la comprensione
un orizzonte piti ampio, collocando anzitutto il sacramento in genere ritus,
per poi indagarne la «funzione segnicas (il genus signi) come rimando cri-
stologico in senso proprio. Qui evidentemente la «funzionalita» del segno si
incontra con la «non funzionalita» del rito: la serieta di questa non funziona-
litd per la teologia ¢ la sfida che domanda oggi al teologo un «supplemento
di riflessione».

5 La rilettura dell'ordine mediante questa dialettica sacramento/carisma
& proposta da S. DIANICH, Sacramento e carisma, in G. FARNEDI - PH. RoUIL-
LARD (edd.), 1l ministero ordinato nel dialogo ecumentco. Riflessioni di teologi
cattolici sul documento di Lima 1982 (Studia Anselmiana, 92 - Sacramentum,
9), Pontificio Ateneo S. Anselmo, Roma 1985, 45-65.

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO 271

nalizzazione del sacramento-segno all’intenzione coscienziale di
fede. E la «coscienza credente» (del singolo e della comunita) a
guidare il senso del sacramento.

Non ¢ impossibile che proprio questa mentalita cosi larga-
mente diffusa ~ per la quale non tanto il rito-simbolo da a pen-
sare, ma il rito-simbolo & legittimo soltanto se & gia «coscienzial-
mente pensato» — abbia fornito come la base di appoggio per
alcune analisi severe della «condizione» del prete nel mondo
contemporaneo. Anche in esse in fondo & in questione il solito
problema della «dimensione sacerdotale», che emerge tanto nel-
la sua urgenza quanto nella sua incomprensione?. L alternativa
istituita tra momento vitale-esistenziale e momento sacrificale-
rituale, quando non adeguatamente compresa all’interno di una
tradizione profetica che negava il ritualismo senza negare il rito,
finisce nell’'inevitabile affermazione della superfluita di ogni rito
e quindi nella superfluita del ministro ordinato”. E curioso che
ci si dimentichi che il rito sacrificale non & semplicemente il re-
siduo della caduta veterotestamentaria, ma anche un’invarianza
antropologicamente rilevante e delicatissima. Qui veramente I’a-

% Mi riferisco ad esempio al volume: PETER EICHER (ed.), La controversia
sui chierici. La sfida di Eugen Drewermann («Giornale di teologia», 203),
Queriniana, Brescia 1991. Potrebbe essere utile notare come la grande criti-
ca rivolta al «prete clericale», con tutta la pertinenza rispetto alla sua «ma-
lattia» umana, cade in un errore veramente di fondo quando si pone davanti
il drappo rosso della funzione sacerdotale come nemico numero uno: qui
qualcosa di fondamentale risulta totalmente incompreso o frainteso.

7 Anche per E. Drewermann (Kleriker. Psykogramm eines Ideals, Olten
e Freiburg i. Br. 1989) la chiesa non dovrebbe cercare di formare sacerdoti,
ma di promuovere nella maniera pit intensa possibile 'elemento sacerdotale
presente negli uomini in via di sviluppo. In mezzo alle devastazioni psichi-
che, politiche ed economiche del nostro tempo la religione ha infatti il com-
pito di disporre, nel mezzo della storia e del tempo, di «asili dell’assoluto, in
cui sia possibile lasciarsi condurre dall’azione all’ascolto, dall’avere all’esse-
re, dal pianificare allo sperare, dal giudicare al perdonare, dal finito all’infi-
nito» (p. 31). Questa bella immagine si accompagna perd anche alla furia
radicale dell’azzeramento. Per 'obiettivo di una grande riconciliazione nella
comunita cristiana ¢ infatti significativo che «la prima conseguenza della
riconciliazione € la liberazione della comunita da ogni culto sacrificale e
quindi dalla sua dipendenza da una classe sacerdotale particolare [...]. Non
un culto particolare celebrato da sacerdoti, ma la vita quotidiana riconciliata
costituisce il “culto spirituale™ (P. BEICHER, La paura della Chiesa di fronte a
Dio, in La controversia sui chierici, 180).



272 CAPITOLO DECIMO

nalisi teologica ¢ irrimediabilmente compromessa. Lo scopo «te-
rapeutico» in queste elaborazioni del tema rischia di minare alla
base ogni tentativo di comprensione della questione del rito sa-
cramentale. Cosi I'incomprensione del rito e del culto rituale
possono legittimare questa inclinazione pessimistica. Il fatto di
negare il rito — anche se la risignificazione della fede rimane cosa
importantissima e urgente — prima o poi si rivolta contro la stes-
sa buona ragione della negazione.

1.3. Modello agostiniano e dionisiano a confronto

La difficolta nel coordinare ordine e rito si rispecchia infine
— e per cosl dire culmina — nella grande questione della ﬁecessa-
ria coordinazione tra i concetti di comunione e gerarchia, la cui
difficoltd mi pare possa essere fatta derivare anche in questo ca-
so da una carenza di riflessione intorno al «rito». A tal proposi-
to, un’interessante ermeneutica storica oppone due modelli anti-
tetici di interpretazione del ministero: si tratta del modello ago-
stiniano e del modello dionisiano, i quali stanno tra loro in un
rapporto che per analogia puo essere inteso come relazione tra i
verbi latini prodesse e pracesse, tra comunione e gerarchia. I due
stili interpretativi (e autointerpretativi) del vescovo e del presbi-
tero rappresentano un dato obiettivo: al modello - riferibile ge-
nericamente ad Agostino — di un pastore che, come cristiano tra
cristiani, giustifica se stesso in ragione della carita e abbandona
Votium sanctum in favore del negotium tustum, si oppone il mo-
dello riferibile al pensiero dello Ps. Dionigi, dove la visione ge-
rarchica complessiva a livello ontologico sottolinea la «parteci-
pazione» graduale neoplatonica e la «separazione sacra» conse-
guente®. In tale opposizione, che pure mai si trova allo stato
puro e percid sempre prevede una certa «commistione» tra i
due modelli, ¢ facile scorgere il rapporto tra ordine e rito in
uno sbilanciamento verso il modello dionisiano.

Sembra allora necessario aggiungere che «questa specie di «sepa-
razione sacra», cui la visione dionisiana da consistenza, non &
immediatamente di tipo «levitico», cioé rituale-cultuale: anche

% Cfr. G. MoioLl, Linee storiche della spiritualita presbiterale nell'eta
moderna, in IDEM, Scritti sul prete (Quodlibet, 1), Glossa, Milano 1990,
195-219,

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO 273

se, nel sistema dionisiano, non & tanto il rapporto pastorale com-
plessivo quanto la celebrazione dei misteri che rende attuale la
mediazione del vescovo. Non ¢ «levitica» appunto perché questa
figura del vescovo (e proporzionalmente del presbitero) si colloca
in un orizzonte che non ¢ in sé ritualistico: e tuttavia potra essere
letta, riduttivamente, attraverso un’ottica di questo genere?.

In questa ottica e sulla scia di questa opposizione tra modelli
antitetici si giunge fino all'impostazione dello status quaestionis
del Vaticano II: «schematicamente esso veniva espresso con
un’alternativa tra consacrazione/culto/religione e missione»*,

Senza dubbio il concilio ha superato I'antitesi nel senso del
modello agostiniano, senza perd che la dottrina a esso successiva
sviluppasse questo accordo tra culto e missione con la preoccu-
pazione di svicolare da un confronto aperto e sereno proprio
con la dimensione rituale’’. La sfida della «desacralizzaziones,
cui lo stesso concilio risponde con serena positivita, impone alla
teologia del sacramento dell’ordine di non trascurare ulterior-
mente quel confronto con 'antropologia che solo pud consenti-
re un’equilibrata risposta alla difficile questione della concilia-
zione tra impegno e adorazione.

Prima di passare a questo confronto, desidero pero analizza-
re brevemente alcune diverse impostazioni del discorso sul mi-
nistro ordinato emerse dal dibattito post-conciliare.

* Tvi, 203.

W Tui, 205.

" Qui mi pare che Moioli colga uno degli snodi della questione: «Se in
coerenza con tutta la visione ecclesiologica conciliare, che fa evidentemente
spazio alla “gerarchia” ministeriale, ma non & “gerarchica” in senso dionisia-
no, il concilio si porra decisamente sul versante della prospettiva agostiniana
e recuperera quindi il senso del “pastore” e della carita “pastorale”, esso non
trascurera la dimensione cultuale del sacerdozio cristiano. Non la trascureri;
e tuttavia non 'accostera semplicemente alla precedente. Perché i/ sacerdozio
del Nuovo Testamento é servizio alla “liturgia” adeguata che & in definitiva
I'esistenza stessa autentica della comunita [...]. D'altra parte, il winistero
pastorale del Nuove Testamento ¢ dedicazione dell’esistenza alla comuniti
ecclesiale, che nasce dall’eucaristia e dalla parolas (Moo, Linee storiche,
205). Mi sembra che qui emerga bene la reciprociti di sacerdozio e ministero
che impedisce il dileguarsi del rito in una semplice «funzione rappresentati-
va» di un senso conquistato una volta per tutte sul piano «missionarios.



Tc.

274 CAPITOLO DECIMO

2. CRITICHE A QUESTA IMPOSTAZIONE POST-CONCILIARE DELLA
RIFLESSIONE SULL ORDINE

La teologia dell'illuminismo [...] non voleva far altro che elimina-
re tutto cid che era puramente positivo dalla Scrittura e dalla

dogmatica.
(H.U. vON BALTHASAR)*

In questo secondo passo della mia riflessione vorrei breve-
mente analizzare due direzioni della ricerca sull’ordine che mi
pare si siano mosse lungo rivoli diversi rispetto al grande fiume
della dottrina post-conciliare. La prima direzione tenta di sfuma-
re il contrasto tra momento vitale e momento rituale, tentando di
collocare il momento «sacrificale» in un certo rapporto con il
rito. La seconda linea ¢ costituita dalla «teologia liturgica» pro-
priamente detta che, come gia ho accennato, ancora stenta a tro-
vare una propria «via» per condurre il rapporto tra ordine e rito
verso una soluzione plausibile della tensione che lo attraversa.

2.1. Le «resistenzex contro la riduzione del rito a «rappresenta-
zione»

Due autori si pongono nei confronti del rapporto tra «sacet-
dozio ordinato» e «rito» non escludendo che il rito partecipi del
fondamento, mentre questo & proprio I'assunto che qualifica
P'approccio che abbiamo appena terminato di delineare. Quei
primi autori, con i quali ci siamo prima soffermati, ¢ come se
affermassero preliminarmente, e quasi per un’evidenza che non
¢ il caso di argomentare: altro & il fondamento dell’ordine e altro
& il rito. Questi secondi invece avanzano-melto piti cautamente e
non escludono a priori che il rito abbia qualcosa da dire al fon-
damento dell’ordine.

1l primo di cui ci occupiamo brevemente ¢ H.U. von Baltha-
sar, che pur senza tematizzare esplicitamente la relazione c.he e
qui oggetto di studio, riflette con finezza su molti aspetti c_ie]
sacramento che potranno essere utilmente sfruttati nel seguito
del nostro percorso. Tra le molte suggestioni possibili, trovo

2 Gloria, vol. 1 (La percezione della forma), Jaca Book, Milano 1971,
525-526.

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO 275

centrali quelle lagate all’aspetto politico-gerarchico e a quello
simbolico dell’ordine sacro: tali elementi possono preparare il
terreno per individuare il ruolo della «sporgenza» del rito per
la piena comprensione del sacramento. .

Anzitutto I'aspetto «politico-gerarchico». E notevole il rico-
noscimento dell’interferenza tra comprensione del potere nella
chiesa e sensibilitd egualitaria contemporanea, che assume il li-
vello di contestazione della gerarchia da parte dell’ideale demo-
cratico”. Tuttavia questo modello di interpretazione — secondo
Balthasar — non riesce ad adattarsi alla struttura ecclesiale:

In un sistema democratico la gestione del potere ¢ sottoposta al
controllo di coloro che ubbidiscono [...]. Nella costituzione del
popolo di Dio del Vecchio e Nuovo Testamento, che non & de-
mocratica, ma teocratica e cristocratica, questo modello non pud
essere valido. Qui infatti i pieni poteri vengono conferiti non dal
popolo, ma da Dio e da Cristo™.

La legittimazione della gerarchia non pud perd essere rac-
chiusa sul piano di una pur legittima contestazione di facili en-
tusiasmi per analogie con i sistemi politici moderni. Qui posso
solo accennare a un secondo aspetto della riflessione balthasa-
riana, che riprenderd al momento conclusivo della riflessione
sull’ordine, alla fine del prossimo capitolo: si tratta del contenu-
to propriamente simbolico di cui ¢ investito il ministro all’inter-
no della compagine ecclesiale e che si concentra con tutta la sua
evidenza proprio nel momento sacramentale. Secondo questa
analisi”, dato che Cristo nel NT & a un tempo sacerdote e vitti-
ma, ossia titolare di un sacerdozio soggettivo (come sacerdote
sacrificante) e di un sacerdozio oggettivo (in quanto vittima sa-
crificata), il suo ascendere al cielo lascia alla chiesa questi due

» Per una rilettura delle influenze delle comprensioni politiche sulle
figure ministeriali ecclesiali cfr. E. SCHILLEBEECKX, Per una chiesa dal volto
umano. ldentitd cristiana dei ministeri nella chiesa (Biblioteca di teologia
contemporanea, 49), Queriniana, Brescia 1986.

* H.U. vON BALTHASAR, Ministero e vita, in IDEM, La veritd é sinfonica,
Aspetti del pluralismo cristiano, Jaca Book, Milano 1974, 97.

» 11 riferimento fondamentale & a H.U. voN BaLTHASAR, Christlicher
Stand, Johannes Verlag, Einsiedeln 1977, 145-202; cfr. inoltre IDEM, Sponsa
verbi, Morcelliana, Brescia 1970; IDEM, St2/7 ecclesiastici, in IDEm, Gloria, vol.
II, Jaca Book, Milano 1978; IDEM, Ministero e vita.




276 CAPITOLO DECIMO

elementi, ma nella divisione, nella differenza: la parte soggettiva
& del sacerdozio comune, mentre oggettiva & dell’ordine. Cosi
si spiega il diverso oggetto di due sacramenti:

battesimo — sacerdozio comune — Cristo sacerdote
ordine — sacerdozio ministeriale — Cristo vittima

Questa impostazione in Balthasar scivola per6 troppo facil-
mente su di un piano di confronto «oggettivo»: a suo parere il
cristiano, a differenza di Cristo, che & una sola sostanza con il
Padre, pud realizzare I'obbedienza oggettiva solo in forza del-
I'intervento esterno di un’altra persona. Ma & proprio il lato ri-
tuale e sacramentale che viene meno in Balthasar. Sulla base di
esso, infatti, noi vediamo qui efficacemente delineato un auten-
tico capovolgimento della comprensione ordinaria del rapporto
tra sacerdozio comune e sacerdozio ordinato. La superiore auto-
rita del ministro ordinato deriva non tanto dall’oggettivita del-
Pautorita del Padre rispetto al Figlio, quanto piuttosto dall’as-
sunzione dell'immagine di vittima oltre che di sacerdote da parte
del «sacerdote»: cosi mentre tutti i battezzati nel corpo della
chiesa possono ritualmente offrire il sacrificio, soltanto i ministri
ordinati a un tempo offrono e sono offerti, agiscono cosi a un
tempo «in persona Christi» e «in persona ecclesiae». Qui viene
anche rispettata la possibilita che la chiesa conosca una gerar-
chia soltanto sulla base di un abbassamento e di una piti radicale
forma di servizio. Cosi il fondamento della gerarchia va a collo-
carsi nell’acquisita capacita (carisma) a essere vittima oggettiva,
pienamente obbediente e plasticamente evidente nella presiden-
za dell’eucaristia®, che in tal modo coniuga primo e ultimo po-
sto, l'essere servito e il servire.

L’evidente connessione tra fondamento della gerarchia e
momento rituale appare, anche se con minore evidenza, dalla
riflessione di J. Ratzinger”. Per quanto riguarda questo secondo
autore, mi limiterei a esporne la ricostruzione storica del con-

% Una riflessione approfondita su questo contributo di von Balthasar a
una teoria del ministero si trova in E. Corecco, Riflessione giuridico-istitu-
zionale su sacerdozio comune e sacerdozio ministeriale, in A'TL, Popolo di
Dio e sacerdozio, 80-129.

3 Mi riferisco ai saggi sul ministero contenuti in RATZINGER, Elementi di
teologia fondamentale. Saggi sulla fede e sul ministero.

B $

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO 277

fronto con il protestantesimo e la particolare interpretazione del
legame tra «sacerdozio» e sacrificio che ne deriva. Sotto il primo
profilo, questo teologo riconosce la centralita del tema dell’ordi-
ne sacro per 'impostazione della delicata questione del rapporto
tra chiesa e tradizione. «Dovrebbe apparire chiaro come tale
questione fondamentale della teologia sia strettamente legata a
quella specifica dell’ordine. In questo senso, I'ordine non é solo
un tema singolo materialmente preso, ma ¢ legato inseparabil-
mente alla problematica sui fondamenti della forma del cristia-
nesimo nel tempo»?*, Un’indagine sul ministero diviene cosi ne-
cessariamente anche una chiarificazione delle componenti che
strutturano la chiesa. La chiesa antica aveva una comprensione
eucaristica della chiesa e del ministero, nella quale vi era un’in-
separabilitd (anche concettuale) tra rito sacramentale, esercizio
del governo e ministero della parola. Il medioevo inserisce una
duplice cesura: tra sacramento e governo e tra sacramento ¢ Pa-
rola, cui rispondono la Riforma gregoriana e la Riforma degli
ordini mendicanti®. Tutto cid perd non faceva che preparare la
grande crisi luterana, al cui centro si colloca il concetto spiritua-
lizzato di chiesa — elaborato originariamente da Agostino — che
in Lutero giunge a una «svalutazione totale della chiesa come
comunione nella liturgia», conducendolo a una comprensione
estremamente ristretta del senso stesso della «messax»: essa viene
intesa — in linea con la riduzione medioevale alle «parole dell’i-
stituzione» — come partecipazione sicura alla remissione dei pec-
cati. Tutto il resto & «opera dell'uvomo», forma della legge che si
oppone al vangelo. Di qui — evidentemente — scaturisce anche la
limitazione del ministero ordinato alla predicazione e alla dimen-
sione funzionale, con tutto quello che essa ha determinato sia per
la reazione tridentina, sia per I'attuale dibattito sul sacerdozio™.

% . RATZINGER, 1] sacramento dell’ ordine come espressione sacramentale
del principio di tradizione, in 10EM, Elementi di teologia fondamentale, 159.

% Cfr. J. RATZINGER, Sacrificio, sacramento e sacerdozio nello sviluppo del-
la Chiesa, in IDEM, Elementi di teologia fondamentale, 162-169. Cfr. anche
J.M. TILLARD, Ministero, in A. VAUCHEZ - C. LEONARDI, Dizionario enciclope-
dico del Medioevo, Citta Nuova, Roma 1998, vol. II, 1198-1199. ;

# La grande debolezza del concilio Tridentino ¢ stata quella di voler
negare le nagazioni di Lutero, finendo poi con il leggere la dimensione sa-
cramentale e rituale del ministro come potere (di consacrazione e di remis-
sione). Qui si pone la questione per il nostro mondo. In che senso € giusti-




278 CAPITOLO DECIMO

Ratzinger scorge perd anche, alla base di questa impostazio-
ne luterana del binomio sacrificium/sacerdotium, uno sbilancia-
mento propriamente cristologico:

[...] risulta occultato il fatto che la cristologia di Calcedonia ¢ una
dottrina a due facce: il Cristo non ¢ solo il Dio che discende, che
si riversa, per cosi dire, negli abissi della morte; essa significa allo
stesso tempo l'assunzione dell’uomo, il quale, nell’uomo-Dio, di-
venta capace di rispondere precisamente in quanto uomo, e puo,
nel Cristo, divenire, a sua volta, vittima™'.

Qui viene bene messo in luce uno dei debiti fondamentali
della «linea antisacrificale» che attraversa oggi la teoria sul mini-
stero in ambito cattolico: la problematica sul ministero si apre
costitutivamente a conseguenze ecclesiologiche e cristologiche
di grande rilievo, o, meglio, ne presuppone la problematicita®,

2.2. Ambiguitd della «teologia liturgica» nei confronti del rito

La «teologia liturgica», come anticipavo prima, ha riportato
'attenzione sul rapporto tra ordo e ritus e questo suo merito
deve essere riconosciuto preliminarmente. Tuttavia, i modi con
cui essa ha perseguito questo intento debbono oggi essere veri-
ficati e rimeditati, per scorgere se effettivamente il beneficio che
ne & scaturito abbia davvero eliminato il problema centrale che
in quel rapporto si cela. La letteratura sul tema — ormai assai
ricca®® — i autorizza a notare una carenza di fondo, che soltanto

ficata una mediazione e in che senso si pone una necessaria differenza nel-
I'ambito dell’esperienza ecclesiale cristiana?

' RATZINGER, Sacrificio, sacramento e sacerdozio, 173.

2 Cid & riconosciuto con lucidita anche da Dianich quando afferma:
«[Lutero] coglieva che nel rifiuto del sacrificio eucaristico stava nascosto il
germe di un ben pili vasto e radicale rifiuto: quello dell’aspetto misterico e
sacramentale di tutta la chiesa» (I/ prete, 43).

 Rispetto a questa abbondanza presento una breve elencazione di ela-
borazioni teologico-liturgiche sull'ordine, come sommario status quaestionis
sull’ordo indagato con I'approccio liturgico: B. BAROFFIO, Sacerdozio, in D.
SsARTORE - A.M. Triacca (edd.), Nuovo dizionario di liturgia, Paoline, Cini-
sello Balsamo 1988, 1233-1253; F. BRovELLL, Ordine e ministeri, in Anamne-
sis 3/1, Marietti, Genova 1986, 243-300; A.]. CHuruNGCO, Ordination Theo-
logy in the «Apostolic Tradition», in M. LOHRER - E. SALMANN (edd.), Myste-
rium Christi, Symbolgegenwart und theologische Bedeutung. Festschrift fir
Basil Studer (Studia Anselmiana, 116), Centro Studi S. Anselmo, Roma

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO 279

nell’ultimo periodo, e in modo molto generale, comincia a essere
superata. Come ho gia sottolineato, il modo di considerare il
rapporto tra ordine e rito ¢ solitamente orientato in modo inter-
no: ossia tende a considerare il rito come dato e a desumere da
esso, con un’analisi eminentemente filologica e storica, la teolo-
gia del sacramento*. Questo indirizzo pud presumere risolto il
problema del rapporto esterno tra rito e ordine, poiché si affida
ordinariamente — e direi quasi «naturalmente» — all’autorita di
quel caposcuola che ¢ stato S. Marsili. Il pensiero liturgico di
questo teologo benedettino ha effettivamente saputo proseguire
la grande tradizione monastica, affrontando di petto anche I'a-
spetto esterno del rapporto tra rito e sacramento in generale e
nell’ordine in particolare. In questa riflessione egli ha fatto vale-
re tuttavia un punto di vista che non si discosta di molto da
quella chiusura all’antropologia che si ¢ osservata nella dottrina
sistematica postconciliare e che di fatto ha impedito un’adeguata
messa a punto della relazione tra rito e sacramento®. 1l rito &

1995, 107-130; G. FERRARO, Le preghiere di ordinazione al diaconato, al pre-
shiterato e all'episcopato, Dehoniane, Napoli 1977; IDEm, Ordine/ordinazio-
ne, in D. SARTORE - A.M. Triacca (edd.), Nuovo dizionario di liturgia, Paoli-
ne, Cinisello Balsamo 1988, 943-960; E.J. LENGELING, Teologia del sacranien-
to dell’ordine nei testi del nuovo rito, «Rivista Liturgica» 56 (1969), 25-54; E.
Lobi, Ministero/Ministers, in Nuovo Dizionario di Liturgia, 838-854; InEM,
Infondi lo Spirito degli Apostoli. Teologia liturgico-ecumenica del ministero
ordinato (Caro Salutis Cardo. Studi, 6), Messaggero - Abbazia di S. Giustina,
Padova 1987; A.M. Triacca, Per una teologia liturgica del sacramento dell’or-
dine in occidente. Linee metodologiche, in G. FARNEDI - PH. RouiLLarD (edd.),
Il ministero ordinato nel dialogo ecumenico. Riflessioni di teologi cattolici sul
documento di Lima 1982 (Studia Anselmiana, 92 - Sacramentum, 9), Ponti-
ficio Ateneo S. Anselmo, Roma 1985, 77-106.

* Una bella sintesi di questo «atteggiamento medio» nella valutazione
del rapporto tra rito e ordine si trova nel numero 3-4/78 (1991) di «Rivista
Liturgica» dedicato al tema I Rét7 di Ordinazione.

¥ Questa critica & stata mossa lucidamente da R, TAGLIAFERR, Modelli di
comprensione della scienza liturgica, in Il Mistero celebrato. Per una metodo-
logia dello studio della liturgia, C.L.V. - Ed. Liturgiche, Roma 1989, 48ss.,
che riprende alcune osservazioni gia formulate da G. ANGELINI, La celebra-
zione eucaristica: approccio teologico-pratico, in Eucaristia e rito (Quaderni di
studi e memorie, 4), Ed. del Seminario, Bergamo 1982, 159-176; IpEm, I/
Movimento liturgico: rilettura critica di istanze, orientamenti e problemi, in
AAVV., Riforma liturgica: tra passato e futuro (Studi di liturgia - Nuova
serie, 13), Marietti, Casale Monferrato 1985, 11-29. Una ripresa della critica
si trova anche in A. BozzoLro, Mistero, simbolo e rito in Odo Casel. L effetti-




280 CAPITOLO DECIMO

rimasto ai margini di una profonda elaborazione dei temi sacra-
mentali e liturgici, non uscendo da una sorta d} «cattivita anti-
antropologica» che ne ha impedito la comprensione. Questa af-
fermazione generale vale in particolare anche per il sacramento
dell’'ordine*. Essa emerge soprattutto laddove, nel collegamento
con il senso cristiano del sacrificio, Marsili afferma a chiare let-
tere che qualsiasi deviazione dal «culto spirituale'» — inteso come
obbedienza totale e incondizionata a Dio — corrisponde aun'a-
berrazione rispetto all’originario carattere del culto cristiano.

1l significato e il valore del «mistero» e del «sacramento» non con-
siste nel semplice fatto che, reso presente il supremo atto di culto
che Cristo ha dato al Padre, questo possa dall'uomo essere offerto
" «in sostituzione» della propria vita. In questo modo noi avremmo
una vittima pit degna certamente di quello ch_r: poteva essere un
animale: ma sostituendo Cristo a noi, anche noi — non identifican-
doci con la vittima come nell’antico culto «materiale» — potremmo
continuare a essere «spiritualmente» lontani da Dio [...]".

Non vi & quindi un sacrificio esterno e uno iptemo/spiritpg-
le, ma un solo sacrificio spirituale in cui la funzione del «mini-
stro ordinato» resta tuttavia compresa nei termini del «vicario-
auctor salutis» cui & «conferito con il Sacramento deH’Ord.ine il
potere di trasformare il pane [...]J»*. Che'il_ sacramento sia un
«fatto rituales ed «esteriore», certo Marsili non lo nega , ma
resta totalmente restio ad attribuire a questo fatto un significato
diverso dalla «rappresentazione» del «sacrificio spiritpal'e» della
chiesa, unita al «sacrificio di Cristo» grazie alla mediazione del

vitd sacramentale della fede, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano
2003*"’ Si veda in particolare S. MarsiL1, La liturgia culto della Chiesa (in
particolare La Chiesa, comunitd mcerdota?e, Liturgia e sacerdozio comune e
sacerdozio spirituale e sacrificio spirituale) in Ananinesis, vol. 1, Marietti, Ca-
sale Monferrato 1974, 107-136. _ _

7 Ipi, 135, il corsivo & mio. La radicale negaz_ione di ogni aspetto mime-
tico del sacrificio & qui assunta a norma ermeneutica assoluta. Ne vedremo le
implicazioni antropologiche piu oltre: cfr. infra, par. 33. .

“ [yi, 125, Sintomatica in Marsili & questa fusione di «vecchio» e «nuo-
vo»: qui, accanto alla novita di una estesissima accezione di «sacerc'ioz_lc‘)
comunes, & conservata in tofo la «vecchia» impostazione della peculiarita
del ministro ordinato in termini di potere.

¥ Ctr. ivi, 135.

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO 281

ministro. Se ¢ vero che in linea generale Marsili insiste con gran-
de veemenza nel fare della liturgia un’«azione di Dio e non del-
'uomo», qui invece, nella preoccupazione che neppure Cristo si
sostituisca al sacrificio spirituale del cristiano, mi pare emerga
proprio quello spazio di incomprensione antropologica del rito
che di questa sospetta «sostituzione» ¢ il luogo proprio. La ridu-
zione del rito a «soggettivita credente» & forse I'errore che acco-
muna la teologia sistematica e le premesse della teologia liturgica
pit diffusa. Rispetto a queste tendenze, la «esteriorita» e la «og-
gettivitd» del rito_devono tornare a essere viste non solo come
«minacce» — e tali pure continuano a essere — ma anche come
fondamentali opportunita.

2.3. Passaggio alla problematica antropologica

Riuscire a comprendere il rito come elemento non immedia-
tamente funzionale, come rapporto con I’«oggettivo», come il
trapelare dell’eteronomico, come il solenne attestato della di-
pendenza, & oggi una questione delicata e perd sempre piti deci-
siva. Lo scadere della comprensione del rito in ritualismo, che
accomuna quasi tutte le riflessioni teologiche sull’ordine e piu in
generale sul culto cristiano, indicano una specifica difficolta del-
la coscienza moderna come coscienza storica. E tipico di questa
coscienza ridurre tutto 'oggettivo a condizione soggettiva. Per
questo il rito, con il suo statuto fortemente statico e oggettivo,
urta contro questo presupposto della civiltd moderna. Ma spes-
$0 cio si accompagna — per opposizione — al fatto di un’inartico-
lata difesa del rito come comprensione complessiva e unificante
della fede cristiana, comprensiva del momento morale indivi-
duale e sociale-politico. Proprio questa contrapposizione &
quanto impedisce di comprendere cid che nel rito ¢ in gioco.
Percio riappropriarsi della funzione decisiva del rito significa
riuscire ad articolare rito-morale-politica, come sfere connesse
seppure con un forte grado di autonomia. Bisogna capire meglio
questo passaggio.

Il rito non € I'inautentico che si sostituisce all’autentico mo-
rale; non & il «rito in quanto tale» o il «rito fine a se stesso» che
non sopporta 'attribuzione di senso, ma ¢é il rito che supporta
(ma non sostituisce, si badi) I'investimento del soggetto. E il sog-
getto, per poter appropriarsi della rivelazione con la fede, deve



ﬁf——

282 CAPITOLO DECIMO

poter arrivare alla fede. Il rito della liturgia cristiana afferma cosi
- a suo modo — la priorita del soggetto Dio sul soggetto uomo.
In cio si rischia certo 'oggettivazione di Dio e la sua deleteria
falsificazione. Il rito infatti & tanto prezioso quanto rischioso:
corruptio optimi pessima®. Oggi perd a corrompersi non € anzi-
tutto il rito, bensi la comprensione entro cui lo chiudiamo quan-
do non riconosciamo a esso se non uno statuto di celebrazione
di una chiarezza acquisita per altra via, ovvero quando ne faccia-
mo semplicemente una subdola insidia che minaccia la chiarezza
della nostra coscienza e la decisione del nostro investimento sto-
rico. Cid che il rito celebra come fondamento, poi il soggetto
articola come scelta morale e come impegno esistenziale e poli-
tico. 1l rito non ¢é solo forma simbolica di cid che la morale e la
politica esprimono compiutamente, ma & anche il segno del li-
mite costitutivo della morale e della politica. Qui vedo anche il
limite dell’incomprensione con cui si stenta a percepire la diffe-
renza tra livello rituale e cultuale e livello morale-politico della
questione dell’ordine sacro.

Ciod che é soltanto un’insidia per una mentalita giustamente
allenata alla sensibilita verso i diritti di eguaglianza e di demo-
crazia ¢ letteralmente «trasfigurato» sul piano della ritualita cul-
tuale. Nel culto il soggetto & ex-posto dinanzi all’'oggetto, & de-
nudato di fronte alla propria origine, € sottratto al tempo per
essere destinato al tempo. Non ¢’¢ in questo una possibile egua-
glianza che possa legittimarsi e resistere. E una radicale subordi-
nazione che pud permettere all’eguaglianza di brillare laddove le
compete (ossia sul piano politico) e all’ideale del compito di af-
fermarsi sul suo piano squisitamente morale. Ma, appunto, il
compito e l'eguaglianza, come acquisizioni cristiane, possono
cadere nell’errore di giudicare il rito cultuale con il metro che
sovrintende al loro ambito, ma che non pud giudicare in modo
decisivo del momento rituale.

Certo qui nessuno puo negare che il rito abbia anche un suo
spessore morale e politico. Ma questo non ne dice I'essenza.
L'essenza del rito non ¢ né il mascheramento dell’inerzia morale

* Ogni grande espressione accresce anche i rischi del fraintendimento.
Cosi ¢ del rito, che si pone come massima trasparenza in forza della sua
opacita e come massima possibile opacitd proprio in forza della sua disar-
mante trasparenza.

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO 283

né la.finzjone religiosa di un dominio politico oppressivo. Anzi
s_oln In una riconquistata visione della funzione essenziale dei
rito — della sua funzione non funzionale - pud tornare ad acqui-
stare torza sia I'impegno morale sia il servizio politico. Cos; il
sacerdozio ordinato come ricordo del Gesti-oggetto, del Gesi
vittima di fronte all’auctoritas del Padre mi pare l'intuizione piu
fulgida per dar conto di ci6 che & accaduto alla ritualita cristia-
na, che ha trovato la forza di fare del Gesti sacerdote-soggetto il
fonda?mento del sacerdozio comune (come fides) senza pero ri-
nunciare ;}1 Gesu vittima-oggetto, alla thusia che sfida bgni ri-
comprensione puramente morale e politica del cristianesimo
senza smentitla, ma motivandola ancora piii in radice, ‘
‘ Questa funzione del sacerdote ordinato, come simbolo sto-
rico e quindi mediazione del Cristo in quanto vittima, mi pare
una strada per difendere la differenza essentia et non g,rmz'r-f tan-
tu tra le due forme di sacerdozio. Qui tuttavia il concetto di
sacra potestas non ¢ privo di difficolta. Il sacerdote non é tanto
immagine della potesti del Padre, quanto della debolezza dell’a-
gnello immolato, che in questo suo essere «abbandonatos assu-
me autorevolezza. Anche Balthasar pué tuttavia sostenere che
].’1st1tuzmne‘ ecclesiale, ossia I'ecclesia come istituzione, trova nel-
lessgre sociale dell'uomo la sua base™, anche se cid avviene su
un piano ben diverso da quello della sua legittimazione teologi-
ca. E tuttavia I'interrogativo intorno a questo momento propria-
mente antropologico ¢ risolto anche da Balthasar con uno stile
con una forma quasi «barthiana», con uno scarto diretto ¢ im-‘
mediato, anche se per promuovere un contenuto diverso da
Barth. Con tutta la sua schubertiana «dolce lunghezza», qui Bal-
thas;_lr risulta imprevedibilmente secco ed essenziale. M:l come
possiamo non sentire qui — proprio in questa sua disinvolta «ri-
mozione» dell'interrogativo antropologico — un’insostenibile de-
bo_lezza della teologia? La struttura sociale vuole una gerarchia?
Ein quale senso la nostra civilta sociale pud ancora tollerarla? E
perche essa dovrebbe essere normativa nella chiesa? Per affron-
tate compiutamente questo passo dobbiamo uscire per un poco
d_al campo esplicitamente teologico, come faremo, almeno ini-
zialmente, nel prossimo capitolo. ,

*' BALTHASAR, Glorza, vol. T, 531-532.




CaprToLO UNDICESIMO

LA MEDIAZIONE PER L'IMMEDIATEZZA.
IL CONTRIBUTO DELL'ANTROPOLOGIA
AL CHIARIMENTO DEL RAPPORTO TRA RITO
E GERARCHIA

Primi in omnibus proeliis oculi vincuntur.
(TaciTo)!

Fa parte delle piu tipiche caratteristiche della ricerca teolo-
gica: voler dire sempre tutto. Su ogni argomento, su ogni detta-
glio, si arriva prima o poi a proiettare la luce del piano cristolo-
gico, pneumatologico, ecclesiologico, soteriologico, escatologico
e cosi via. Questo forse & inevitabile: il Dio che «ricapitola tutto
in sé» esige inevitabilmente una teologia della continua ricapito-
lazione. Si dovrebbe perd rivendicare, anche per la teologia, la
grande produttivita di punti di vista parziali e unilaterali. Per
questo vorrei che si mettesse in conto questa prima forma di
affinita tra ricerca teologica e ricerca antropologica: troppo
spesso si usa 'antropologia come semplice Jocus, ossia come
mezzo di prova, citando distrattamente un’opera antropologica
magari neppure troppo importante, per poi passare di colpo al
piano strettamente teologico, senza mediazioni, senza lasciarsi
veramente interrogare dall’antropologia, forse perché a priori
ritenuta sospetta.

Cosi del tema «sacramento dell’ordine» ho voluto porre in
luce nel capitolo precedente soltanto quell’aspetto che tanto la
tradizione quanto il magistero pitl recente qualificano come una
delle tre categorie fondamentali necessarie a individuare il prete:
ossia il culto, il rito e il sacrificio (sacerdote), che si accompagna

' De origine et situ Germanorum liber, 43 (in P.C. Tacito, Tutte le opere,
Sansoni, Milano 1993, 32).




286 CAPITOLO UNDICESIMO

sempre anche alla cura d’anime e al governo del popolo di Dio
(re) e all’annuncio e all’insegnamento (profeta). L'uso dell’ap-
proccio antropologico non ¢ perd e non deve essere alternativo
rispetto alla lettura teologica, ma piuttosto ha la funzione di ren-
derla piu acuta e perspicua.

Individuero pertanto nel contributo dell’antropologia cultu-
rale un utile correttivo all’oblio del rito che segna negativamente
la teologia dell’ordine del post-concilio: la riflessione sulla hze-
rarchia e sul rito indicheranno alcune novita di rilievo, anche
nell’opposizione a un troppo netto superamento dell’antitesi tra
sacro/profano (§ 1); la tesi del rapporto costitutivo tra ministero
ordinato e competenza rituale trovera nei concetti di mediazione
e di differenza le chiavi per intendere in modo piti ricco la rela-
zione tra teologia e antropologia (§ 2).

Detto in altre parole, per illustrare la relazione originaria tra
hierarchia e ritus, fard prima una capatina in campo antropolo-
gico (con I'aiuto degli studi di Dumont e Turner), poi arrivero al
duplice concetto di mediazione e di differenza come possibili
strade teoretiche per impostare uno status gerarchicamente de-
terminato dal rito all'interno di una visione ecclesiologica del
ministero che non contraddica, ma anzi promuova ancor meglio,
quella comunione che brilla come veritd compiuta della fede cri-
stiana.

1. LE CATEGORIE ANTROPOLOGICHE DI LETTURA DEL RITO

La «gerarchia» & il nocciolo dell’«impensato» nell'ideologia mo-
derna.
(Louts DumonT)?

In che modo puod realizzarsi un colloquio tra antropologia e
teologia intorno al sacramento dell’ordine? Da un lato questa
indagine potra mostrare che il rito non pud pit essere compreso
con categorie antropologicamente poco raffinate. La ricerca an-
tropologica non ¢& solo la ricerca del diverso da noi, ma procede

2 1,. DuMONT, Homo hierarchicus. Il sistema delle caste e le sue implica-
zioni, Adelphi, Milano 1991, 21-22.

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 287

anche con l'interesse per la «comparazione» e quindi con I'in-
tento di parlare del nostro modo di comprendere il rito®. D’altro
canto proprio la teologia pud indurci, dopo questo cammino, a
vedere i limiti di quella stessa antropologia che si sviluppa sulla
base di comprensioni ovvie dei problemi teologici che non cor-
rispondono a verita. Procederd quindi come segue.

La tesi iniziale che vorrei proporre in questo passaggio an-
tropologico sostiene che il ministro ordinato si pone in rapporto
con cio che viene chiamato rito in modo tale che questo non pud
essere ridotto a pura funzione «esplicativa» o «rappresentativas.
Qualcosa di originario si gioca in questo rapporto e il compito
della teologia sta nel portarlo alla luce, avvalendosi dell’ausilio
dell’antropologia.

La tesi mediana suonerebbe allora: la ricerca antropologica
recente mostra modelli di riferimento al rito da parte della Aze-
rarchia che paiono antitetici: il rito viene inteso come «altro» dal-
la struttura sociale ovvero come «verita» della struttura sociale.

La tesi conclusiva sarebbe dunque: 'essenzialita della gerar-
chia (ossia di una differenza «essentia» e non «gradu tantums)
non solo per la comprensione ma anche per Pesercizio del rito
rappresenta la sfida lanciata alla rinnovata comprensione del sa-
cerdozio sulla base del concetto generale di «sacerdozio comu-
ne»’. Cio significa che se per essenza sacerdozio comune e sa-
cerdozio ministeriale sono diversi, noi chiamiamo con lo stesso
nomen delle res che sono essenzialmente diverse. Cio & tutt’altro
che ingiustificato, ha le sue buone e ottime ragioni, ma pué in-
generare la falsa rappresentazione che per risolvere il problema

* Come dice autobiograficamente V. Turner: «[...] col tempo diventai un
antropologo, cioé un adepto di una disciplina sospesa in equilibrio precario
tra quelle che promuovono la “scienza della cultura” sul modello delle scien-
ze naturali del diciannovesimo secolo e quelle che mostrano come “noi”
(occidentali) possiamo partecipare dell'umanita degli “altri” (non occidenta-
li)». (V. TurNER, Dal rito al teatro, 11 Mulino, Bologna 1986, 28). Per la na-
scita dell’antropologia allo scopo di sopperire a un deficit rituale, cfr. 7n2fra le
riflessioni sull’opera di Louis Dumont.

* 1l «sospetto» che avanza ¢& allora questo: I'orizzonte generale di com-
prensione del sacerdozio (ordinato) risentirebbe della trascrizione sul piano
rituale di una mentalita egualitaria che pud e deve sussistere, ma che viene
dopo il rito, e non si combina con il rito. Nel rito & sperimentata una radicale
dipendenza che libera le forze dell’eguaglianza. E una hierarchia rituale che
da forza a un’eguaglianza sociale.




288 CAPITOLO UNDICESIMO

del rapporto tra due momenti della vita cristiana, ossia vita e
rito, li si possa chiamare con lo stesso nome (sacerdozio) e il
gioco sia fatto.

1.1. Riabilitazione «teologica» del rito grazie all’antropologia

1l rito partecipa di cio che & stato detto del sacro: ossia puo
essere vestigio di qualcosa che sta insuperabilmente «indietro»,
oppure pud essere anticipazione di cio che & «avanti» a noi, al di
1a della nostra riflessione’. Solo cosi si puo dire che «il sacro [...]
¢ lorizzonte che la riflessione non comprende, non ingloba, ma
saluta come cio che sopraggiunge come volando»®. Ora, la teo-
logia ha veramente riflettuto con tutta la serieta necessaria su
queste parole?

Sullo sfondo di questa nuova impostazione & possibile com-
prendere in modo non semplicemente reattivo una tesi come la
seguente, nella quale ci si riferisce all'accezione tradizionale di
mediazione: «La differenza che si instaura tra sacro e profano &
all’origine del bisogno di mediazione»; e altrove «questa separa-
zione ¢ il luogo in cui va posto il problema della mediazione
sacerdotale»’. Per il compito che ci siamo, prefissi — ossia la de-
lucidazione del rapporto tra sacerdozio ordinato e rito — si tratta
di coordinare questa mediazione con il nucleo della mediazione
cristologica. Questa impresa fa del luogo sacerdotale un mo-
mento delicatissimo, che non sopporta semplicistiche o radicali
cesure.

Per la questione dell’ordo, nell'impostazione della critica alla
vecchia concezione della chiesa come societas hierarchica non si
sospetta neppure che I'assunzigne di un criterio di eguaglianza
come base ovvia della fede trovi la sua crisi proprio nel momen-

5 Cfr. P. RICOELR, 1] conflitto delle interpretaziont, Jaca Book, Milano
1977, 341.

¢ P. RICOEUR, Della interpretazione. Saggio su Freud, 11 Saggiatore, Milano
1967, 570. Per una ripresa pit complessiva delle questioni sollevate da que-
sto saggio, cfr. IDEM, Sé come un altro, Jaca Book, Milano 1993 (ed. orig.
1990).

" ANN. TERRIN, Struttura del sacro e mediazione sacerdotale. Saggio di an-
tropologia e di storia comparata delle religiont, in R. CECOLIN (ed.), Sacerdozio
e mediazioni. Dimensioni della mediazione nell’ esperienza della Chiesa, 41-
71.

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 289

to simbolico del rito. La giusta contestazione ecclesiologica pud
ridimensionare fino in fondo il concetto di gerarchia solo accet-
tando di escludere dall’orizzonte la rilevanza costitutiva e cen-
trale del momento rituale e cultuale. Cio determina poi — signi-
ficativamente — la comprensione del rito come segno della men-
talita da superare. Mentre il rito del culto non ¢ semplicemente
la conferma di un’inautenticita della comprensione della rivela-
zione e della fede, ma anche un momento insuperabile di essa.
Non sta fuori di queste concezioni, ma al loro interno, costituti-
vamente. Rifiutando la gerarchia in radice si perde anche la pos-
sibilita di comprendere il rito, nella sua essenza «eterotopica»,
«metonimica», «digitale» e non «analogica»®. Il modello dell’a-
nalogia teorica (morale e politica) non riesce a spiegare il rito,
finisce con il demonizzarlo (di certo non sempre ingiustamente)
e per escluderlo dal proprio orizzonte. Viceversa, tornare a com-
prendere la ritualita del culto come momento centrale della fede
(anche se certamente tutt’altro che esclusivo) significa tornare a
dare senso alla gerarchia avendo ormai stabilito i limiti e le va-
lenze di una sacra potestas.

E evidente come il progresso successivo al Vaticano II sia
potuto accadere solo a un certo prezzo. Ossia nella speranza (il-
lusione?) di poter rileggere tutta la mediazione ecclesiale come
se il culto potesse fare a meno del rito. Ma mentre il rito non
tramonta, mentre il ministro continua a essere chiamato sacer-
dote, la teologia ha oggi il compito di ricomprendere il ruolo del
rito nel proprio fondamento, non accettando pit di ridurne la
portata a un momento puramento accessorio o0 «espressivo». La
fedelta al concilio Vaticano II vuole che non se ne usino i risul-
tati per chiudere, ma per aprire prospettive. Cosi quella diffe-
renza di essenza tra sacerdozio comune e sacerdozio ordinato
resta una pietra d’inciampo per ogni ricomprensione globale
della «comunione», che voglia fare a meno di scontrarsi con le
peculiarita — peculiarita anche gerarchiche — che ogni rituale de-
termina,

Certo, il ministro ordinato non ¢ solo uomo del culto, ma
anche uomo del servizio pastorale e dell’annuncio profetico del-

8 Cfr. L.-M. CHAUVET, Simbolo e sacramento. Una vilettura sacramentale
dell’esistenza cristiana, LDC, Leumann (TO), 1990, 227-244; IpEm, Della
mediazione.



. |

290 CAPITOLO UNDICESIMO

la Parola. E tuttavia & anche uomo del culto rituale, uomo di
quella differenza che annuncia solennemente I'identita, dalla
quale il cristianesimo non pud essere dispensato. Qui si nascon-
de la chiave per la comprensione del nostro tema.

1.2. Necessita di una nuova alleanza tra teologia e antropologia

Lipotesi moderna e contemporanea di rilettura dell’ordine
auspica e persegue correttamente il superamento del concetto di
chiesa come societas perfecta. E tuttavia, proprio questa nuova
visione, presuppone una condizione a dire il vero tutt’altro che
convincente.

Si pud invocare il superamento del sacerdozio dei riti per
passare al sacerdozio dei «fatti» (o della vita)” solo sulla base
del presupposto di uno smarrimento del senso simbolico e so-
ciale del rito in tutta la sua serieta e rilevanza. E vero che la
sensibilitd dell’uomo contemporaneo appare segnata da difficol-
ta nei riguardi del rito e del simbolo. Ma occorre chiedersi se
rinunciare alla decisiva significativita del rito possa essere una
strada effettivamente risolutiva per la comprensione del ministe-
ro sacerdotale (o sacerdozio ministeriale), per il quale il rito si
coniuga invariabilmente con una hierarchia. Il delicato passaggio
con il quale la teologia del ministero rinchiude il rito in una vi-
sione angusta e poco (o affatto) significativa rivela la sua debo-
lezza: essa fa proprio in modo irriflesso cid che costituisce, se
non il problema, certo almeno un problema decisivo per la qua-
lificazione della differenza (essentia et non gradu tantum) tra sa-
cerdozio comune e sacerdozio ministeriale. Quello che dovreb-
be essere applicato per lasoluzione — in modo significativo — al
sacramento dell’ordine non ¢ altro che una pit generale riade-
guazione del rapporto tra teologia e antropologia, al cui interno
il momento specificamente rituale del culto rappresenta I'autoli-
mitazione che la religione pone al proprio eccesso speculativo,
che fa inevitabilmente e strutturalmente centro su di sé.

Che cosa manca dunque a queste importanti interpretazioni

* Cfr. S. DIaNICH, 1/ prete: a che serve? Saggio di teologia del ministero
ordinato, 194-207. Non dimenticherei perd di ricordare le belle pagine
(197ss.) in cui la liturgia & tratteggiata con la coscienza della «tipicita rituale»
della sua natura.

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 291

post-conciliari? L'identificazione dell’antropologia del rito con
I'Antico Testamento, rispetto a cui ogni buona teologia cristiana
sarebbe semplicemente da collocarsi in un aldila, mi pare che
faccia torto a un tempo all’antropologia e all’AT. All’antropolo-
gia perché non vuole riconoscere come il travaglio interno a essa
sia giunto faticosamente a elaborare in sede «antropologico-cul-
turale» una serie di comprensioni del rito che mi paiono franca-
mente in grado di non far «sfarinare» e «svaporare» il nocciolo
cristologico cristianamente irrinunciabile . Attribuire con disin-
voltura il ritualismo all’Antica Alleanza significa scambiare il di-
fetto con I'essenza, vuol dire stravolgere il volto di un’esperienza
religiosa che si & espressa — con una forza e un’efficacia altissime
— proprio contro quel difetto che indebitamente ora si pretende
di associare quasi automaticamente al suo nome. Certo, il massi-
mo di quell’esperienza rimane ancora indietro rispetto al NT; il
suo massimo ¢ pur sempre un minimo rispetto al sacrificio e al
sacerdozio neotestamentario. Ma ¢& sicuro che il rito veterotesta-
mentario ¢ molto pill prossimo al «culto spirituale» cristiano ri-
spetto al ritualismo che noi gli imputiamo in modo cosi generico
e astratto.

Per confidare in una positiva collaborazione tra antropolo-
gia e teologia nella comprensione piti piena dello statuto fonda-
mentale del sacramento dell’ordine bisogna partire quindi da al-
cune premesse:

a) Occorre aver fiducia che parlando dell’'uvomo non si &
semplicemente su una strada antitetica rispetto alla teologia. An-
cor oggi molta teologia, fingendo di imitare il rigore barthiano —
ma perdendo purtroppo quasi tutta I’eleganza profetica che giu-
stificava la brillante unilateralita di quella voce — trova la fin
troppo facile scappatoia di rifugiarsi nel teologico mettendo fuo-
ri gioco I'antropologico come tale: perché I'antropologia non &

" Cfr. A.N. TerRIN, Antropologia culturale e homo religiosus. Problemi
epistemologici posti dalla ritualita, in G. Bor (ed.), Antropologia culturale ¢
antropologia teologica, EDB, Bologna 1994, 63-113, Cfr. anche il citato e pii
ampio saggio: I/ rito. Nel saggio viene tentata la riabilitazione in chiave an-
tropologica della significativita del rito. Vi si mostra bene come anche all'in-
terno della stessa antropologia il rito rimanga ancora in gran parte incom-
preso, perché spesso ridotto a irrazionalitd o a una razionalitd cosi debole,

minore, secondaria da meritare in fondo sempre di essere superata.

T $e



292 CAPITOLO UNDICESIMO

teologia! Ma bisogna subito chiedersi: pud esservi vera teologia
cristiana senza antropologia? ’

b) D’altro canto & anche troppo facile accostare I’antropolo-
gia alla teologia, con una di quelle «e» con cui possiamo mettere
tutto d’accordo senza minimamente scomodare né la nostra an-
tropologia né la nostra teologia. Il loro presunto «rapporto» non
& in realta nient’altro che I'affermarsi e il risplendere del loro
sottaciuto reciproco ignorarsi. . ‘

c) Bisogna rendersi conto che il disagio che segna un incon-
tro reale tra antropologia e teologia deriva dallg storico dissidio
che separa due concezioni che ancora sempre si presuppongono
(erroneamente) incompatibili: occorre evitare sia 'aut-aut, sia
Pet-et, articolando invece le diverse competenze nella forma di
un reciproco «prendersi cura». _ 0

d) In particolare, la ricerca antropologica puo aiutare a mo-
strare la superficialita e I'inconsistenza del modo con cui l‘a teo-
logia (anche di alta scuola) tratta il rito. _Prendcre sul serio il rito:
questo sembra ancor oggi per i teologi molto dlfflczl_e. EPpurc
questo & un passo decisivo per giu_ngere a una teologia piu pro-
fonda, piti consapevole e piti convincente, anche d_el sacramento
dell’ordine. Quando la teologia cristiana'sara riuscita a evitare di
collegare al termine «rito» tutto quanto di peggio | m§1_dla, senza
cadere in una nuova e altrettanto pericolosa forma di ingenuita,
quello sara un grande giorno. E sara un grzzmde giorno non come
forma provvidenzialmente realizzativa dell’attesa rivincita rispet-
to allo spirito del Vaticano 1", ma come trionfo dello spirito di
riconciliazione con il mondo moderno da parte di una fede, che
non pud accontentarsi di aver perso il senso del rito, ma deve
fare in modo di tornare a ricomprenderlo come suo momento
centrale. _

Un'intesa tra teologia e antropologia richiede evidentemente
un piccolo sacrificio da parte di entrambe. Tale doppia conces-
sione costituisce anche la duplice condizione per una corretta
comprensione del rapporto tra rito e or'dine: .

1) Nel rapporto con il rito la teologia deve ammettere il pro-

U Per una considerazione di questo pericolo nell'attuale contesto gcclq
siale, con possibili cedimenti a una logica tradizionalista e reazionaria, ri-
b n : ! : FEe
mando ad A. GRILLO, Oltre Pio V. La Riforma liturgica nel conflitto di inter-

pretazioni, Queriniana, Brescia 2007.

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 293

prio limite: infatti, a partire dal mondo moderno 'accesso al re-
ligioso si & scisso. Da un lato ci si & concentrati sempre pit sul
positivo (sul rito, sulla preghiera, sul sacrificio) da parte delle
scienze antropologiche, dall’altro ci si & occupati dell'universa-
le-trascendentale (teologia). Oggi, per recuperare quell’orizzon-
te rituale che la teologia classica poteva presupporre come ovvio
occorre che la teologia integri al proprio interno la competenza
antropologica sul rito, senza presumere di possedere una com-
prensione assoluta del rito e percid la formula per la sua «ridu-
zione funzionale».

2) Nel rapporto con il rito I'antropologia deve contribuire a
disvelare il ruolo fondamentale della positivita, e deve quindi
tenersi lontana da quell’errore razionalistico che rende struttu-
ralmente incompatibile la scienza umana (antropo-logia) con la
scienza divina (teo-logia) 2. Solo in questo modo essa potra ela-
borare categorie che, inserite nel quadro teologico, sapranno
quasi rigenerare la riflessione sulla fede, in particolare trasfor-
mando la comprensione dei sacramenti da in genere signi a in
genere ritus.

1.3. Sacralizzazione e desacralizzazione come tentazioni della
teologia del ministero

Nel rapporto tra «rito» e cristiano ordinato ¢ in gioco una
posta altissima. Poiché, effettivamente, una nuova separazione
tra sacro e profano, ogni abile reintroduzione della differenza
tra uomo e Dio come criterio di fondo per intendere il culto
rituale sarebbe un modo — neppure troppo elegante — per svuo-
tare la croce di Cristo e far si che Gesu sia morto gratis®. Qui
siamo presi quasi per mano e guidati da quell’eccesso attualisti-

 E la preoccupazione che von Balthasar ha colto come principio di
dissoluzione di ogni possibile riferimento cristologico: «Lilluminismo esclu-
de razionalisticamente la positivita e pensa in concetti universali, con la con-
seguenza che la rivelazione soprannaturale viene nella sua totalita assunta
sotto un concetto di rivelazione universale (“naturale”) e quindi con la ne-
cessaria dissoluzione, consapevole o no, della cristologia» (BALTHASAR, Glo-
ria, vol. I, 526).

" Una splendida lettura del rapporto tra sacro e sacerdozio cristiano si
trova nel breve ma denso scritto di E. BENVENUTO, Proposta di alcune tesi su:
«Popolo di Dio e sacerdozion, «Rassegna di Teologia» 22 (1981), 473-482.




294 CAPITOLO UNDICESIMO

co che Balthasar rimprovera originariamente agli interessi di Lu-
tero soltanto per un certo Paolo (Romani e Galati). Ed ¢ proprio
questo il motivo dominante che — almeno in sede teologica — ci
impedisce di fare serenamente i conti con il rito. Se il rito ¢ ve-
ramente «soltanto rito», «rito fine a se stesso», ossia un’opera
che ci dispensa dalla fede, allora questa giustizia suona come
un’elusione della croce, una saggezza davvero troppo poco folle.
Tutto questo discorso & certo convincente, ma ha un difetto: &
troppo convincente, Ha in sé qualcosa di parzialmente distorto
ed esagerato, che con il tempo si fa sempre pit prossimo a una
vera e propria perversione del ragionare teologico. E un «argo-
mento» che si rivela «cieco» di fronte a quella realta del rito che
ha permesso alla Scolastica, e prima ai Padri, e prima ancora a
Paolo e a Giovanni (per non dire dello stesso Gesu) di parlare in
un orizzonte esplicitamente e anche ovviamente rituale™.

Ma occorre fare attenzione: anche dal fronte strettamente
antropologico ci giunge una voce radicalmente antisacrificale,
che pare aver assunto e radicalizzato duramente cid che caratte-
rizza questa linea interna alla riflessione post-conciliare. Il suo
pensiero potrebbe essere tradotto nel motto: «ogni sacrificio di
altro ¢ atto mimetico ed espressione di una violenza originariax:
il capro espiatorio come verita di ogni mentalita sacrale corona
un poderoso tentativo di rilettura antropologica del «Sacro» re-
ligioso e anche cristiano compiuto da René Girard. Al dila della
tesi di fondo — secondo cui la verita del rito religioso ¢ la violen-
za — mi pare che la forza del pensiero di Girard mostri assai
bene quell’oblio del rito del quale & capace la scienza (e piu an-
cora la coscienza) moderna.

I miti e i rituali, ossia le interpretazioni propriamente religiose,
girano attorno alla violenza fondatrice senza coglierla davvero
mai. Le interpretazioni moderne, la pseudo-scienza della cultura,
girano attorno ai miti e ai rituali senza coglierli davvero mai [...1.

“ «Questo ¢ il nostro modo di riconoscerci eredi di una grande tradi-
zione: meditare su cid che essa esclude e che tuttavia & quello che la rende
possibile» (CHAUVET, Simtbolo e sacramento, 304). 1l rito & — nella mia pro-
spettiva — questo elemento che la tradizione «ha escluso» dalla teoria proprio
per via di una sua ovvia sovrabbondanza nella prassi religiosa antica ¢ me-
dioevale.

== ]

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 295

Nelle interpretazioni religiose & misconosciuta la violenza fonda-
trice ma ¢ affermata la sua esistenza, nelle interpretazioni moder-
ne & negata la sua esistenza®.

Solo la liberazione dal sacro per Girard pud imboccare la via
della «rinuncia alla violenza». Ma tale via puo essere presa solo
al prezzo di una rilettura radicalmente antisacrificale dell’Antico
e Nuovo Testamento. Anche per Girard il meccanismo perverso
del sacrificio & visto nella prospettiva del suo totale e definitivo
superamento, finalmente manifestato in Cristo'®, «Seguire Cri-
sto significa rinunciare al desiderio mimetico» ", contro ogni sa-
cralizzazione e significato culturale, visto che il culto sacrificale
si identifica per Girard con la cultura. Nell’originale mescolanza
di pensiero etologico, psicoanalisi, misticismo e istanza al «supe-
ramento» quasi hegeliano, Girard si pone addirittura aldila della
cultura. In questo luogo della non-violenza i riti e i sacrifici sono
aboliti perché ne ¢ stata divelta la radice: il desiderio mimetico e
la violenza che vi & connessa. L'ordine della comunione ¢ cosi
essenzialmente antitetico all’'ordine del sacrificio.

In questa prima «tonalita» della voce antropologica, trovia-
mo confermata 'ipotesi per cui al cristianesimo deve essere as-
sociata una «radicale desacralizzazione». A essa fa eco 'esigenza
per cui Cristo «ci libera dalla necessita di mimare nel sacrificio
d’altri (oggetti, animali, esseri umani) la nostra sottomissione al-
la collera di Dio». Percio «il fatto che il servizio sacerdotale ven-
ga a consistere nel dono di sé capovolge integralmente le prece-
denti idee sul sacerdozio: sicché nel momento stesso in cui [...]
Gest ¢ giustamente indicato come vertice della figura “sacerdo-

5 R. GIRARD, La violenza e il sacro, Adelphi, Milano 1980, 416. Per una
lucida critica alla teoria girardiana del sacrificio sul terreno della sua pretesa
«non-violenza» cfr. G. BONACCORSO, I/ sacrificio come rito o come evento? Un
problema aperto in René Girard, in S. UBBIALI (ed.), Il sacrificio: evento e rito,
Messaggero - Abbazia di S. Giustina, Padova 1998, 181-202.

16 R, GIRARD, Delle cose nascoste sin dalla fondazione del mondo, Adel-
phi, Milano 1983, soprattutto 191-327. Sensibile & I'affinita tra la lettura del
cristianesimo qui offerta e una parte di quella che lo stesso Girard — in
termini assai polemici — definisce come «versione progressista» dei «miseri
resti» di coloro che si richiamano ancora al cristianesimo (Cfr. 7v7, 529-530).

" Tvi, 517.




296 CAPITOLO UNDICESIMO

tale”, con Lui anche tale figura si esaurisce»®. Il «sé» & la paro-
lina che qui oscura I'orizzonte del «rito»: quando il sé cade nel-
I'identita con Dio, allora ogni «altro» & veramente superfluo e
dannoso. Ma quando il sé vuole mantenere la percezione della
differenza, allora lo stesso sé si percepisce come «compito» e
percio ha in un altro la sua giustificazione ultima. Qui il rito si
pone proprio come residuale impossibilita per il sé di autofon-
darsi. Questo tratto religioso, che il rito sacrificale ha sempre
saputo, la moderna scienza e la moderna teologia lascia che sci-
voli e cada da parte, in un oblio che sospetta di tutto cio che non
puo essere oggetto di una lucida Aufhebung?.

1.4. Un’antitesi nella comprensione del rapporto tra rito e pote-
re: Turner e Dumont interpretano la «bierarchia»

Accanto alla violenta non-violenza di Girard e alla sua «di-
struzione del rito» per la promozione di un’effettiva comunione,
I'antropologia si & mossa con tonalitd meno accese, ma anche
con una pit prossima ed evidente pertinenza rispetto al tema di
cui mi occupo. Girard aveva gia mostrato una forte dialettica tra
«potere rituale» e «potere sociale», che tuttavia finiva — pit o
meno coscientemente — in una teoria funzionalista del religioso:
«Neti loro rituali le societa primitive si abbandonano, volontaria-
mente, a cid che, per il resto del tempo, temono pit di tutto, la
dissoluzione mimetica della societa»®. Per indagare la relazione
tra «gerarchia» e «rito cristiano» dobbiamo approfondire questa
dialettica. Ci si para davanti un’alternativa: la religione ¢ supera-

““mento della gerarchia oppure la gerarchia ¢ momento costituti-
vo del piano religioso? E qual ¢é il rapporto tra questa hierarchia
e il momento specificamente rituale? A queste domande tente-
remo di rispondere con I'aiuto di due antropologi di grande fa-
ma, che hanno saputo dire cose di indiretto rilievo anche per

18 P.A. SEQUERI, I ministero presbiterale quale figura di vita cristiana, in
AAVV,, I prete, 191-223, qui 203. E evidente qui la «sintonia» con la posi-
zione di Marsili analizzata supra.

¥ Cfr. le conclusioni di G. CoLoMBo, Popolo di Dio e sacerdozio nell’in-
segnamento magisteriale postconciliare, in AT1, Popolo di Dio e sacerdozio,
130-175.

2 GIRARD, Delle cose nascoste, 39.

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 297

quanto riguarda il tema che sto affrontando. La differenza tra i
due autori sta nel fatto che L. Dumont pensa alla gerarchia nel
cuore della religione, mentre V. Turner la supera nel religioso!
Quest'a antitesi tra prospettive puo sviluppare adeguatamente la
tematica del rapporto tra rito e potere sacro, onde poi tentare di
risolverne le questioni nel prossimo decisivo paragrafo.

L'idea centrale di V. Turner interpreta la ritualita come limi-
qalité € communitas e presuppone che: a) ci sia un passaggio con-
tinuo, una reversibilita tra struttura sociale e comzmunitas rituale;
b) ci sia quindi una circolarita del tempo, che la modernit cri-
stiana nega. Cio6 implica che la communitas sia ultimamente fun-
zionale alla struttura, e cosi egli finisce indirettamente per ridur-
re la religione a funzione sociale. La religione contribuirebbe alla
distruzione dello status, che invece la societa tornerebbe a poten-
ziare: «] rituali rafforzano la struttura»®, C’¢ comunque sempre
in Turner la consapevolezza che le societa altamente differenzia-
te, successive alla rivoluzione industriale, mal sopportano questa
figura ripetitiva dei rapporti tra struttura e communitas. Tale rap-
porto potrebbe essere riletto come dialettica tra immediatezza e
mediazione: infatti la communitas (intesa come antistruttura) &
una situazione di relazioni sociologicamente indifferenziate,
ugualitarie, dirette, fondata per Turner su un «rapporto dialogi-
co» nei termini descritti da M. Buber. 1l fascino della teoria di
[urner sta in questa sempre nuova apertura alla comunione che
si nasconde nei «processi rituali». Cio che in Girard mostrava la
perversione mimetica dell'uomo, in Turner addita invece una di-
mensione del compimento nell’«interumanos, senza che in esso
¢l si possa appagare e sempre come «di passaggio.

Per Turner infatti ¢ il cambiamento di status a esigere la li-
minalita e la communitas. Prima del rito ¢’¢ gerarchia. Dopo il
rito c’¢ gerarchia, mentre nel rito ¢’¢ la communitas, ossia ciod
che diremmo «comunione», «eguaglianza», «immediatezzay di
rapporti. E pero le societa avanzate fissano in istituzioni queste
fa.si marginali. Le chiese sostituiscono le emarginazioni rituali,
Rispetto a Girard (e a Durkheim dal quale Girard qui dipende)

21 ;
.V. TURNER, I/ processo rituale. Struttura e antistruttura, Morcelliana,
Brescia 1972, 214,

.



298 CAPITOLO UNDICESIMO

la scissione tra religione/rito e potere/struitura ¢ afferr{lgta, an-
che se dialettizzata in modo tale che da un lato 1'l rito & in fun-
zione dello status, ma nello stesso tempo la verita dello status
solo nel rito. .
app?)rfverso & I'approccio di L. Dumont, per il quale la,.gerarch!a
costituisce addirittura «il nocciolo dell'impensato ngll 1deolog1a
moderna»?: essa non & — come in Turner — la negazione del rito
e il trionfo del potere, ma piuttosto — € pa_radossa]mente — «una
svalutazione del potere nel senso sociologicamente corrente del
termine»?’, visto che a suo avviso a}tro é: lo_ status (gerarchico) e
altro & il potere. Lo «status gerarchico» € direttamente connesso
al rito religioso, e solo successivamente (e secondglrlamente) ré-_
veste un peso sul piano «politico».. Dumont cosi permette di
scorgere una prospettiva veramente interessante. Potere e gerar-
chia non sono legati per principio e anzi, per essere davvero
compresi, debbono essere pensati come cose diverse. Lo xraﬁfs
gerarchico ¢ per la comunione, mentre il potere_hg_u\na sua di-
versa necessita e struttura®. Viceversa, nella sensibilita moderpa
’'uomo tende anzitutto al misconoscimento della gerarchia.
«Tanto per cominciare non la vede affattq». Ne'llal‘ lotta per la.
comprensione, ¢ veramente I'accecamento a costituire la norma:
anche nella scienza — sociologica o teologlf:a .—‘vale il monito sol'(‘)
apparentemente «militare» di Tacito: <,<Pr'zmz n qmmbu; proeliis
oculi vincuntur». Per recuperare quell’orizzonte 1mmedlatamen-
te «invisibile agli occhi» occorre mettere a nudo il nostro pre-
giudizio verso la gerarchia: esso ¢ legato al' sorgere dell’indivi-
- dualismo moderno e alla conseguente mutazione nella «apperce-

22 1, DumMonT, Homo hierarchicus. Il sistema delle caste e le sue implica-
zioni, Adelphi, Milano 1991, 21-22.

* Tvi, 40. . ‘ ket

%11 problema di Dumont & — storicamente — quello di comprendere i
sistema delle caste indiane, senza sottoporl_e ~ previamente e dannozamenrg
— ai pregiudizi della nostra sensibilita egualitaria. Ci6 perd lo ha condotto a
alcune conclusioni teoriche davvero suggestive: «Le caste ci insegnano un
principio sociale fondamentale, la gerarchia, a cui noi moderni ci smrgp ‘opi
posti, ma che & molto interessante per capire la natura, i limiti e }e con f;_zl(?n
in cui si  realizzato I'egualitarismo morale e politico al quale siamo aftezio-
nati» (Homo hierarchicus, 73).

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 299

zione sociale» degli uomini”. In quel momento, per colmare il
«vuotox lasciato dall'esclusione della gerarchia dall’orizzonte so-
ciale, sorge la nuova disciplina sociologica: «La societi moderna
agisce collettivamente, e pensa muovendo dall’individuo, Que-
sto spiega I'apparizione della sociologia come disciplina partico-
are che sostituisce cio che era rappresentazione comune nella
societa tradizionalex» .

Proprio questa ipotesi genetica sulla sociologia ci spinge a
un’ulteriore considerazione. E stato infatti gia proposto un pa-
rallelo tra questo deficit gerarchico sopperito dal sorgere della
sociologia con il deficit rituale sostituito dal sorgere della teolo-
gia dogmatica®. Ma qui mi interessa piuttosto I'urgenza di
un’altra conseguenza: la ricomprensione della gerarchia all’in-
terno della chiesa non puo ignorare questa «correzione di tirox»
che Dumont ci invita a disporre. Nello stesso tempo la teologia
deve farsi cosciente della necessita di rimotivare la gerarchia
con un esplicito riferimento al rito, senza temere né che 'affer-
mazione del legame tra gerarchia e rito sia soltanto 'ombra di
un passato perduto, né che possa assicurarne la quasi magica
restaurazione,

1l principio generale che muove la ricerca di Dumont puo
produrre molti frutti se applicato allo studio della gerarchia ec-
clesiastica. Come Dumont pud dire che «la negazione moderna
della gerarchia costituisce I'ostacolo principale per la compren-
sione del sistema delle caste (indiane)», cosi, nella comprensione
teologica della gerarchia nella chiesa cid potrebbe condurre a
un’affermazione forse inattesa, ma decisiva: la negazione moder-
na della gerarchia e del rito costituisce I'ostacolo principale per
la comprensione del sacerdozio come «ordos. Ogni riduzione

* Assai complesso ¢ il rapporto tra «condizioni di fattos e «condizion;
teoriche» di questo sviluppo: «questi uomini [moderni] finiscono per imma-
ginare che la societa tutta intera funzioni di fatto come essi hanno pensato
che debba funzionare la sfera politica da loro creatax (Dumont, Homo bie-
rarchicus, 84).

* DUMONT, Homo hierarchicus, 84.

7 Cfr. N. LUBMANN, Funzione della religione, Morcelliana, Brescia 1991,
87-91. Per un approfondimento di questa ipotesi cfr. il mio studio A. GRILLO,
Teologia fondamentale e liturgia. Il rapporto tra immediatezza e mediazione
nella riflessione teologica (Caro Salutis Cardo - Studi, 10), Messaggero - Ab-
bazia di S. Giustina, Padova 1995, 255-260,




300 CAPITOLO UNDICESIMO

del ministero a funzione (potere) perderebbe di vista il senso
otiginario della gerarchia (che ¢ religioso) e cosi anche la possi-
bilita di una vera comunione.

In Dumont gerarchia si oppone a eguaglianza e per quésto
favorisce la comunione. Tutto cid potrebbe forse anche gettare
qualche luce sulla resistenza ideologica di un concetto apparen-
temente tanto contraddittorio come quello di «comunione ge-
rarchica» ™.

Siamo cosi in grado di affermare che il contributo di Turner
e Dumont chiarisce il rapporto tra rito e gerarchia in una dupli-
ce prospettiva. Turner mostra come tra rito e status sociale-ge-
rarchico vi sia un’insuperabile tensione, che egli denomina pla-
sticamente come dialettica del processo rituale tra status e com-
munitas, tra struttura e antistruttura. In tal senso potrebbe
essere affiancato a Dumont, anch’egli preoccupato di porre in
tensione momento religioso e momento politico. Tuttavia i due
autori si muovono in modo pressoché antitetico se considerati
sotto un altro profilo. Dumont infatti distingue tra sfatus gerar-
chico e potere (politico), per poter collocare il rito religioso co-
me fondamento dello status gerarchico, mentre Turner resta le-
gato a un’antitesi piti netta. In fondo Turner pensa che il rito sia
Pemergere di un'immediatezza di rapporto (communitas) senza
alcuna strutturazione sociale, mentre Dumont pensa che pro-
prio nel rito prenda forma quell’«ordo» gerarchico che rappre-
senta l'ossatura della gerarchia sociale, la quale avrebbe dunque
su di un piano religioso la sua legittimazione piu profonda, pres-

soché dimenticata dalla nostra — ormai ovvia — sensibilita eguali-
taria, La differenza gerarchica ha uno statuto simbolico, cosa
che invece I'eguaglianza farebbe implodere fino alla perdita del
senso della trascendenza. Una societa di individui € per questa
prospettiva una contraddizione in termini, che nella democrazia
trova la sua «ideologia» al prezzo di procedere perd nel modo
che Tocqueville ha colto con tanta lucidita: «[...] la democrazia
spezza la catena e separa ogni anello» ™,

Al concetto di gerarchia puo difficilmente accedere una men-

% Cft. la Costituzione conciliare Lumzen gentium e soprattutto la Nota

praevia.
» A DE TOCQUEVILLE, La deniocrazia in America, Rizzoli, Milano 1992

(ed. orig. 1835-1840), 516.

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 301

talita fondata sull'ideologia egualitaria. Tutto cio i induce ad
‘d‘I‘UL:(“llaI‘C meglio e in un orizzonte piti vasto i termini di id "
Fa—dﬂ'ferenza e di mediazione-immediatezza. Infatti, al di la gglril;
mﬂg?f]ze te_orer’ilchc — che pure sono di prizh’o.r(;linf: ~vie i(i
I];1‘{(}:0;1_:[1:1 dl_un ullrL:z!one dtj] pensiero economico-politico per
prensione dell’eguaglianza e della differenza all'interno
del corpo sociale. La separazione tra status e potere come i
si di fondo dell'impostazione gerarchica prelude a un c: lme
gimento de_l sospetto marxiano e all'inveramento ‘deﬂ’indpl(;w') ;
n_mdeyna di poter fare a meno dello status. In questo Liiedrl:_:t'?
rito diventa la base per poter intendere il nu'nistém grdinat(‘ll,

come «status» legato ; . gy
come 4 egato al puro/impuro, al sacrificio e alla «media-

' I‘l prqble'ma del ministero ordinato e del suo rapporto con il
rito & I:.]Lll‘ndl anche il problema della possibilita del confront
tra societa tradizionale e societa moderna, di cui la teologia de .!O
farsi carico senza facili deleghe a discipline esterne veill;nei \tc
incapaci di incidere a fondo quJ'autocomprcnsion;: teolo 11"3
Per recuperare quell'orizzonte perduto non serve né la mi:a‘li'
gia, né E] semplice affidarsi alle nuove scienze né la demonizz: :
zione ‘dr queste come responsabili (presunte) di cid che in ‘;"‘-
semplicemente attestano. Lesordire ottocentesco di un'inte‘:'r:)c
gazione antropo-sociologica sul rito religioso segnala signifi r“
vamente l‘msui‘}icienza comunicativa di una teologia L‘hi rel:ihl:
il rito nell'ambito di ¢i che si presuppone teologicamente c‘%‘r.llI
stlanamente, neotestamentariamente superato’!| ,

L'antropologo, da Taylor in poi, studia I'altro per capire quel
se stesso che non riesce piti a intendere . Cio che 111'1';15 laqsc:-

30 N H M
el : i
. r:isz;ce'rdcc)imlo ordinato» avviene la «permanenza del lessico pia te-
e ,EN[;J)TO s P(;)-r;;o;[e ;gc?o provenlznte) dalle regioni escluse dall’eleziones
s a di alcune tesi, 481). La sintassi di ¢ ico e

i adi . La sint i questo lessic O

mutata: il sacro non ¢ pig . 1 Dio batto
cosa, od a persona, eve i i

mutat p » od opera, ma persona, evento di un Dio fatto

3 S l -

olo se pienamente ass alla fede il rito &

T j et assunto dalla .tede il rito & davvero wsuperato»,
et i UBERT - 1}1,_ Mauvss, Seggio sulle natura e la funzione del
sacrificio, M, Le origini dei potert magici e altri - df soctology -
giosa, Newton Compton, Roma f 977, 40 {248 ri‘;irlz ifglgét;{; ekl
goue, Llewitn Compton, | , 40-148, al 1899, e rappresenta
(]}rccgtlu;::31djTllI}l dtt;.nl;:mm: ;1:112mp0|0,cr_1ca sistematica verso illqgcril'icio

a da Taylor e Frazer) che attesta lo s i i que
(prec : . o smarrimento di guell i
e reduy s Tagloc.o Jiy uella ovvia
¢ al rito su cui aveva potuto prosperare anche un‘aumcn?nprcmione




302 CAPITOLO UNDICESIMO

cietd presupponeva come regolare e ovvio — appunto il rito — ora
diviene il problema. Anche qui mi pare evidente la tesi che an-
che Dumont manifesta bene. La rimozione del rito (o della ge-
rarchia) & il frutto di una svolta epocale. La sociologia nasce
quando la gerarchia e la comunione divengono un problema;
Pantropologia nasce quando il rito e il mito divengono un pro-
blema. Lantropologo non studia i «primitivi» o I'<homo», ma
quel se stesso che non riesce pitl a mettere in equilibrio e in pari
con il proprio passato. Si & cosi creata una situazione quasi pa-
radossale: antropologia cominciava a porre una questione cen-
trale per sé e per la cultura del tempo interrogandosi sul rito, su
quella realta che nel frattempo la teologia continuava a «dare
per scontata»: all'ovvieta della comprensione precedente succe-
deva la diversita di un’incomprensione inaugurata forse con la
testa mozzata del re Luigi XVI! Di qui anche il sempre nascosto
tentativo di ridurre la ripresa del rito alla «restauratio» politica.
Qui si cela uno snodo, poiché se da un lato rito e principio di
autorita sono legati e Ueteronomia rituale & sospetta a ogni spi-
rito di eguaglianza democratica, d’altro lato I’eguaglianza demo-
cratica non ¢ autoconsistente. Il rito si colloca non sul piano
politico, né su quello morale, ma la dove la politica e la morale
attingono la forza. Nemmeno uno spirito moderno come Rous-
seau ha dimenticato questa dimensione religiosa che «sostiene»
la macchina politica. Eppure, con tutta la sua acutezza, anche
Rousseau aveva ormai perso coscienza della dimensione «ritua-
le» del cristianesimo: la sua incomprensione del «rito» non po-
teva che avere come conseguenza la demonizzazione del cattoli-
cesimo romano come «religione del prete»”.

Compito della teologia dell’ordine non & quindi quello di
de-sacralizzare o di ri-sacralizzare, ma di fare fino in fondo il
discorso sulla differenza del «sacro» compatibile con la mai su-
perabile mediazione cristologica, senza lasciarsi chiudere nelle
false alternative elaborate non senza superficialita dalla sensibi-
lita contemporanea.

del rito in relazione all'ordine. Ci troviamo sulla stessa linea di cié che Du-
mont dice della «funzione vicaria» della sociologia rispetto al senso sociale
perduto dalla societa: cfr. DuMONT, Homeo hierarchicus, 84.

» Cfr. J.J. RoussEau, I/ contratto sociale, libro IV, 8, Einaudi, Torino
1977, 176.

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 303

2. MEDIAZIONE E DIFFERENZA COME «CRITERD» PER UNA SOLU-
ZIONE?

Voi sarete per me un regno di servitori im-mediati e un popolo
santo,

(Es 19,6 - M. BuBer)™

«Qui. viene a proposito la vecchia questione se il prete sia
una mediazione tra Dio e 'umanita. Agostino, che riconosceva
il carattere specifico del sacerdotium nella chiesa e lo difese te-
nacemente, si oppose all’idea che il prete (vescovo o presbitero)
potesse essere mediatore tra Dio e il popolo»”: normalmente il
termine «mediazione» ¢ respinto da parte della sensibilita post-
conciliare sulla base di preoccupazioni ecclesiologiche e cristo-
logiche. Arrivero a chiarirle solo dopo aver analizzato il termine
prima nella storia del suo uso teologico e poi nel variare del suo
r’1fe_r1mento a Cristo. Tra le diverse questioni che si aprono nel-
lorlzzont'e della mediazione, occorre comprendere pitt profon-
damente in che senso I'ordo abilita a un rapporto diverso con il
rito. Il passato ha interpretato questa differenza come sz diffe-
renza. Offrire il sacrificio era inteso (da Trento) come lo specifi-
co del ministero ordinato, accanto all’annuncio e alla cura pa-
storale che potevano anche riguardare ministri non ordinati.
Ora per noi resta una differenza, che tuttavia deve essere pensa-
ta e non puo essere abbandonata né all’evidenza della ragione né
alla forza della sanzione positiva.

Quale ¢ la ragione di questa differenza? perché non possia-
mo ridurre il ruolo di questa necessaria mediazione? Ecco rifor-

mulato e ampliato, precisato e ridisegnato il tema che stiamo
affrontando.

2.1. Mediazione «si dice in molti modi»

~ Laverita da cui dovremmo sempre partire & che ogni media-
zione non ¢ mal autoconsistente, ma neppure pud mai essere

* 1 passo dell’Esodo & proposto in i i
1l p: _ questa traduzione da M. BUBER in

Due tipi di fede. Eede ebraica e fede cristiana (Classici del pensiero cristiano
11), San Paolo, Cinisello Balsamo 1995, 204, ’

35 ;
SCHILLEBEECKX, Per una chiesa dal volto umano, 233.




304 CAPITOLO UNDICESIMO

ridotta a essere inconsistente. Questa consapevolezza, anche/ se
ancora un po’ troppo ermetica, puo aiutarci a capire perché 1\1
concetto di mediazione, reintrodotto nella teologia moderna, ¢
divenuto un concetto a un tempo risolutore e decisivo, ma anche
ambiguo e accecante™. . o

Secondo I'accezione classica del termine, la medlaZ}oqe -
ossia la conciliazione e Ja comunicazione tra due elemenFl dlffe:
renti — non & autoconsistente poiché ¢ soltanto in ragione di
un’immediatezza; I'elemento che media ¢ in funzione df:ll’ppera:
zione di mediazione, la quale & il fine per cui la medtaz}pne si
pone: cio che veramente importa, in ogni _mediazmne, el imme-
diatezza da raggiungere. Si deve inoltre r1_c0rdare che ogni me-
diazione presuppone una duplice immediatezza — ossia quella
immediatezza che lega i due termini da mediare con | F:lemen_to
mediatore — perché possa riuscire ad arrivare alla terza immedia-
tezza, cioé al fine stesso della mediazione. Questa consap?volcz-
za complessa & pero facilmente negata e c_apovolta _nell errore
pit consueto: proprio la chiarezza (eccess‘wa) del Flsultato dg
raggiungere permette spesso di trascurare ﬂ_proced{ir?lento e di
pensare di conseguire la cosa senza m.(:_dlﬁ.ll‘e in effetti”.

La questione messa in rilievo dal riferimento alla me:dlazlo.ne
in ambito teologico & il rapporto tra storia e presenza er:latncc
e salvifica di Dio. La soluzione tradizionale utilizzava ]a‘ differen-
za dell’antitesi tra sacro e profano: il sacerdozio costituiva la me-
diazione che consentiva il passaggio dal profano al sacro e dal
sacro al profano, grazie alla duplice immediatezza'ch_e aveva con
entrambi i versanti della differenza. Cosi la mediazione indivi-
duava questa capacita di «mettere in comunicazione» tempo ed

% Per quanto riguarda il problema teorico 'dclla r_nediazionc él_nv!n a;
cap. IV (La questione teoretica del rapporto tra m‘;mc’c{mrezza e mediazione
del mio saggio: GriLLO, Teologia fondamentale e t’:mrgff.r, 129—155..

7 Cio si fa evidente in due usi originari del termine. 1l mediare come
operazione logica e la mediazione come cosa media: il concetto di uomo tra
Socrate e la mortalita permette il movimento del pensiero discorsivo: laur,r_le—
diazione ¢ tipica dello scorrere del pensiero mentre I'immediatezza ¢ de dl_n—
tuizione. Nel tempo si colloca il discorrere del pensiero, mentre l'immedia-
tezza azzera il tempo e insieme lo compie. Nel cqmpren_dcre dimentichiamo |]]
passaggi e il tempo che ha mediato la nostra immediatezza attuale con
sapere.

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 305

eterno, storia e salvezza, peccato e perdono, lode e gloria, attra-
verso il rito sacerdotale del sacrificio.

Rispetto a tutto questo, mi pare che si manifesti una svolta
decisiva nell'uso del termine — oltre che nel NT come dird nel
prossimo paragrafo — con una nuova accezione di esso sorta nel
mondo moderno, ma dovuta essenzialmente alla novita prote-
stante. Nel mondo antico la «mediazione» aveva quel senso che
oggi conserva solo nell’antropologia, ossia mediazione come
«potere sacro» tra uomo e Dio. Con il protestantesimo questa
qualita diviene un attributo della coscienza e (quindi) della sto-
ria. Come dice Ebeling, per Lutero theologice & uguale a in con-
scientia®®. Nell’esperienza protestante, per la prima volta, si as-
sume una prospettiva nella quale il ritorno alle fonti (al Gesi
storico, al NT, alla chiesa primitiva, ai Padri) avviene in un oriz-
zonte in cui la mediazione rituale del sacramento viene presso-
ché cancellata e sostituita con la mediazione coscienziale della
fede.

Di qui scaturisce assai probabilmente il trasferimento del
problema della mediazione dal sacerdozio alla coscienza, come
bene si attesta in quel piccolo capolavoro che ¢ La liturgie catho-
lique di Dom Festugiére”, il quale riprendendo il tema della ri-
levanza del culto per la religione cristiana, ricomincia — guarda
caso! — proprio dal problema della mediazione per i protestanti.
Questa ¢ infatti 'opera che agli inizi del secolo aveva aperto —
purtroppo senza seguito — una via esplicitamente antropologico-
filosofica al ripensamento della liturgia, parallela ma diversa ri-

* Cfr. G. EBELING, Parola di Dio ed ermeneutica, in Ipem, Parola e fede,
Bompiani, Milano 1974, 153-181, qui 181, dove cita un brano di Lutero da
WA 40,2; 3,5-8. Che questa ricostruzione incontri nello stesso protestantesi-
mo fortissime resistenze (a cominciare da Barth e probabilmente dallo stesso
Lutero) diviene per tutti coloro che sanno che la parola di Dio fonda la
coscienza e non viceversa, ¢ un fatto che rappresenta una reazione all'ecces-
so liberale che ha caratterizzato il secolo scorso e buona parte del nostro.

" Lopera, pubblicata a Maredsous nel 1913, & caratterizzata da un espli-
cito confronto con la nuova sensibilita protestante incline all’ immediatezza:
su questo tema gli interlocutori principali sono W. James e indirettamente
Rousseau! Ora ¢ disponibile anche in italiano: M. Festuciirg, La liturgia
cattolica, ed. it. a cura di A. Catella - A, Grillo (Caro Salutis Cardo, Studi/
testi, 15), Messaggero - Abbazia di S. Giustina, Padova 2002.




306 CAPITOLO UNDICESIMO

spetto alle contemporanee ipotesi filologiche e storico-teologi-
che, che invece battevano spesso esclusivamente quella che ho
individuato sopra come la «via interna» del rapporto tra ordine
e rito. Con Festugiére invece ci si muove «per via esterna», rag-
giungendo cosi lo snodo decisivo, ossia la comprensione del
ruolo del rito sacramentale come mediazione.

A questa svolta «anti-sacerdotale» e quindi «anti-mediatri-
ce» rappresentata dal protestantesimo, il cattolicesimo solo mol-
to tardi ha reagito con un ripensamento della mediazione, ten-
tando di riqualificarla sul piano della connessione originaria con
Pimmediatezza, cioé proprio con il principio che aveva guidato
la contestazione protestante. Ma cid & avvenuto quasi sempre in
una presa di distanza radicale rispetto alla positivita del culto.
Due esempi sovrani di questa tendenza tipicamente novecente-
sca sono quelli di K. Rahner da una parte e del Trattato sistema-
tico Mysterium salutis dall’altra, dove la categoria di mediazione
¢ divenuta la categoria che regge tutto 'impianto dogmatico e
che ¢ interpretabile in due diverse maniere:

a) si tratta dell’assunzione di una nuova accezione del termi-
ne — velatamente «storicistica» (ed hegeliana) —, ricondotta al-
’ambito teologico con abile ed elegante trasposizione;

b) si tratta di un uso traslato della vecchia idea di mediazio-
ne = sacerdozio, per far rientrare dalla finestra ci6 che era stato
cacciato dalla porta.

Se oggi vogliamo riconsiderare il ruolo del rito in generale
per I'identita sacramentale ¢ in particolare per 'identita dell’Or-
do, dobbiamo fare i conti con questa operazione di «riabilitazio-
ne dell'immediato» da parte della teologia del nostro secolo, e
quindi riformulare il rapporto tra mediazione e immediatezza,
senza cadere nell’ingannevole alternativa che domina le catego-
rie contemporanee.

A questo punto perd non posso tralasciare un’ulteriore que-
stione teoricamente assai delicata e strettamente legata alla pre-
cedente: ci si chiede in quale misura sia ammissibile un fonda-
mento della mediazione. Oggi una strada della teologia dei sa-
cramenti propone di rinunciare al fondamento per giustificare
cosi pienamente la mediazione (i primis Chauvet, ma anche la
teologia narrativa, Jiingel, e originariamente anche Barth); I'altra
tendenza ¢ invece quella di concentrare a tal punto il discorso

~

sul fondamento, da rendere in fondo accessoria la mediazione (¢

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 307

il rischio che corre Rahner e la teologia che ne deriva)*, E evi-
dente che ognuna di queste direzioni auspicate nella riflessione
sglla mediazione riprende una delle due diverse accezioni di me-
d'lazione che abbiamo tratteggiato, assolutizzandone il punto di
vista. Ma per capire la mediazione credo che oggi occorra «me-
diare» tra queste due ipotesi.

R'esFa comungque aperta la questione decisiva: una mediazio-
ne cristiana o € capace di riconoscere il proprio rapporto di di-
pendenza rispetto alla mediazione di Gesu Cristo, ovvero si so-
vrappone a essa in modo indebito. Da un lato la mediazione pus
coprire e sostituire la mediazione di Cristo; dall’altro I'immedia-
tezza puf) saltare e aggirare la mediazione di Cristo. Il cuore del-
lq questione ¢ allora: qual ¢ il rapporto tra il cristiano e la me-
diazione di Cristo? Se la mediazione puo essere attribuita al sa-
cerdozio oppure alla coscienza, la teoria del sacerdozio (catto-
lica) tende a vedere la coscienza come immediata (e dunque di-
stante da Cristo), mentre la teoria della coscienza (protestante) &
portata a vedere il sacerdozio come immediato (e quindi extra
C_brz:slzmz). Questa ¢ la peculiarita di queste due «vie» della me-
diazione cristiana: che ognuna vede nell’altra una «sospetta» im-
mediatezza!

Per risolvere questo enigma, dobbiamo allora chiederci: ma
Gesu ¢ davvero «mediatore» e in quale senso?

2.2, Gesut Cristo é davvero «mediatorey»?

Puo essere considerata un’ipotesi «scontata» nella nostra
sensibilita postconciliare quella che vede Gesti come mediazione
di Dio, la chiesa come mediazione di Gesu e i sacramenti come
mediazione della chiesa. Questa & la via «ordinaria» con cui &
stata tradotta questa formula pitt 0 meno fondata sul piano con-
c1_11are. Ma essa puo essere compresa in modo migliore solo se
viene <<cap0\{ol_ta» e da oggettiva diviene soggettiva (nel senso
d(_jHa soggettivita divina, s’intende): in questo capovolgimento
Dio media se stesso nel Figlio Gest, il quale media se stesso

_j" Per un approfondimento di questo delicato tema rinvio al mio studio:
A. GRILLO, Ragioni del simbolo e rifiuto del fondamento nella sacramentaria
generale di L-M. Chauvet. Spunti per una critica «in bonam partem, «Eccle-
sia Orans» 12 (1995), 173-193. Per una parziale rettifica da parte del teologo
francese, cfr. CHAUVET, Della mediazione.




308 CAPITOLO UNDICESIMO

nella chiesa, la quale media se stessa nei sacramenti. In questa
seconda ricostruzione si evita almeno un errore: se nel primo
caso ¢& piu facile che la «mediazione» assuma un’aut_onomia r1
spetto ai termini che media (Cristo = Dio/uomo, chiesa = Cri-
sto/uomo, sacramento = chiesa/uomo), nel secondo caso la me-
diazione & azione di grazia e presenza salvifica attuale, non un
«terzo» che si pone tra i due. Inoltre la scansione risulta meno
schematica, poiché ogni passaggio conserva e <<med\1a» anqhe i
precedenti. Il sacramento in tale prospettiva non ¢ questione
«applicativa» di cio che gia prima si & compiuto nella rlve!az%one
e nella fede (ossia il rapporto con Dio in Cristo): una mediazione
dispensabile non & piti una mediazione, poiché viene continua-
mente superata da una raggiunta immediatezza superiore. Lad-
dove una mediazione coscienziale raggiunge il rapporto con
Dio, e con il Dio di Cristo, ogni «rito» € un elemento positivo
da lasciar cadere, & una «mediazione» in un senso ormai quasi
incomprensibile. o .

1l grande sforzo del rinnovamento conciliare ¢ stato proprio
di riconciliare questi due diversi sensi del mediare cristiano: il
mediare della coscienza e il mediare del rito sacramentale.

Tuttavia la lezione piu alta — anche sul «mediare» — dovrem-
mo poterla apprendere da Cristo e dal modo 'in c_ui ¢ stato com-
preso il suo mediare nella Scrittura. Di sol_lto_ lnfattl, ql}ar_ldq
proprio per prendere le distanze dalle mediazioni e_ccl_esmh,‘ si
riferisce il mediare «unicamente al Signore Gesii», si dimentica
che questa evidenza ha anch’essa le sue linee d’ombra, gia a par-
tire dal NT e da Paolo, che la definisce in termini antitetici. Sem-
bra quasi che anche la Scrittura ci inviti a tener saldo il lf:game
tra immediatezza e mediazione, persino nel modo in cui com-
prendiamo lo stesso Gesu: vediamo come*!, o

Nella Lettera ai Galati (Gal 3,19-21) Paolo mdlrettamegte
esclude che a Gesti possa essere attribuito il carattere di <<med%a-
tore», dato che & la «legge» che ha avuto bisogno di un medla—
tore (Mosé). Cristo invece & Pevento dell'immediatezza di Dio e
noi partecipiamo di questa immediatezza in quanto siamo «una
sola persona in unione con Cristo Gesu» (Gal 3,28).

“ Seguo qui la breve analisi di RATZINGER, I/ sacerdote come intermedia-
rio, 183-188.

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 309

Invece la Lettera agli Ebrei (Eb 8,6; 9,15; 12,24) e la Prima
lettera a Timoteo (1Tm 2,5) sottolineano il carattere di «media-
zione» e di «sacerdozio» attribuibile a Cristo, ricorrendo tutta-
via a un utilizzo talmente «traslato» dei significati tradizionali
dei due termini (di mediazione e ancor piu di sacerdozio) che
non ¢ difficile coordinare questi testi «positivi» con il testo «ne-
gativo» di Galati. «Nel Cristo mediatore noi incontriamo Dio
immediatamente e si rivela il vero mediatore appunto in quanto
conduce alla immediatezza, o piuttosto Egli stesso ¢ questa im-
mediatezza»**. Rispetto a questa mediazione, la mediazione
propriamente ecclesiale (e quindi anche ministeriale) & un’altra
cosa, poiché essa non trasmette se stessa, ma laltro, il Signore,
e lo fa tanto meglio quanto piu si fa trasparente e raggiunge
quella «alienazione ed espropriazione di sé per lasciarsi attra-
versare, per cosi dire, da un altro»®. In linea con questa pre-
occupazione si pud giungere alla non inopportuna conclusione
secondo cui «il sacerdote & “mediatore” solo come servo di Cri-
sto. Questo concetto ha la preminenza; per ragioni di chiarez-
za, si dovrebbe piuttosto rinunciare al concetto di mediazio-
ne»*,

Lo statuto analogico che ha investito i due termini sacerdo-
zio e sacrificio ha aperto la via a un «genere nuovo» di media-
zione religiosa, che — si sostiene — «non deve essere compreso in
rapporto a uno schema generale di teologia del culto»®. Questa
preoccupazione — che un a priori religioso non predetermini il
contenuto teologico — ¢ tanto giustificata quanto I'esigenza di
«dar polpa» a questa non-mediazione ecclesiale e ministeriale.
In sostanza si tratta del fenomeno tipicamente moderno (ma in
origine decisamente cristiano) per il quale sia il sacerdozio sia il
sacrificio non possono essere pitl intesi né come prima né come
presso le altre religioni. Che cosa ¢ successo?

2 Tvi, 186.

» v, 189.

* Ivi, 197. Nella stessa direzione si muove anche L. SARTORI, «I# persona
Christis, «In persona Ecclesiaes. Considerazioni sulla mediazione ministeriale
nella Chiesa, in R. CECOLIN (ed.), Sacerdozio e mediazioni, 72-98.

® RATZINGER, Il sacerdote come intermediario, 197.



310 CAPITOLO UNDICESIMO

1l sacerdozio e il sacrificio, in regime cristiano, dipendono
entrambi dalla concentrazione cristologica. Propriamente parlan—.
do, ossia originariamente, sacerdozio e sacrificio ¢ solo quello di
Gesti Cristo. Solo Cristo & il vero e unico sacerdote e solo la croce
di Cristo & il vero e unico sacrificio. Ma questa ammissione deter-
mina nello stesso tempo, accanto a una concentrazione cristocen-
trica necessaria e innegabile (anche se per lungo tempo messa
come tra parentesi), una dilatazione ecclesiologica che rad_icg ori-
ginariamente in ogni cristiano sia il sacerdozio cristiano, sia il sa-
crificio cristiano: ossia ogni cristiano € (sia pur derwatamcnt;)
tanto sacerdote quanto sacrificio cristiano. Quello di Cristo pri-
ma, e del cristiano poi, & comunque tanto un sacerdozio quanto
un sacrificio sui generis, ossia strettamente parlando un sacrificio
che non & un sacrificio e un sacerdozio che non & un sacerdozio.

Tanto la concentrazione cristologica quanto l’estension_e ec-
clesiologica mostrano che la ricomprensione teologica dei due
termini tende a mettere da parte i due termini «medi» della que-
stione. Ossia tende a rappresentare la realta sacerdotale e sacri-
ficale indipendentemente dall’'ordo del sacerdozio e dal ritus de!
sacrificio. La realta e il rapporto tra ordo e ritus sono allora oggi
una provocazione alla riflessione teologica, purché evitino di as-
sumere la figura di una semplice nostalgia per un tempo in cut il
sacerdozio era naturaliter ordinato e il sacrificio era naturaliter
rituale. A questo non si deve pero risponderc.: pensangio _che 1a
gerarchia sia naturalmente veterotestamentaria e che il rito sia
necessariamente inautentico. A questo punto allora compren-
diamo davvero la centralita dell’interrogativo che ci poniamo,
sotto un punto di vista eminentemente fondarpentalc_: come €
possibile oggi considerare il rapporto tra ordine e rito senza
svuotare I'uno e Paltro, trasferendo il discorso esclusivamente o
sul piano cristologico o su quello ecclesiologico, che}struttural-
mente tendono a superare d’un balzo proprio quell'istanza an-
tropologica che la teologia oggi ha il compito _di reintegrare ori-
ginariamente nel proprio fondamento? E evidente f:he in una

confessione come quella cristiana, nella quale in Cristo si con-
centra il sacerdote, la vittima, I'altare e lo stesso tempio, non €
possibile che tutto rimanga sostanzialmente come prima e che
dopo quella luminosa scintilla si resti in attesa del ritorno come
se nulla fosse stato, in una tenebra buia quanto prima. D’altrq
canto neppure si pud pensare che I'uvomo nuovo abbia fatto i

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 311

conti una volta per tutte con 'oscuritd del peccato e che non
abbiamo bisogno ancora di una struttura rituale per accedere al
cuore della verita che confessa.

Lidea di mediatore & quindi in realta una semplice analogia
inadeguata. Il sacerdote & mediatore solo in relazione a Cristo
mediatore: questo ¢é il «refrain» della moderna riflessione sul sa-
cerdozio. Ma anche per Cristo 'appellativo di «mediatore» & un
termine improprio: il mediatore ¢ Mosé e per analogia con Mosé
lo si dice di Cristo. Ma ci6 che in Mosé (nel suo essere il media-
tore) vi & di inadeguato, in Cristo & compiuto, e tuttavia Cristo
compie la figura di Mosé solo in quanto ¢ pit che mediatore.
Ecco la difficolta piti grande. Per Cristo stesso ¢ inadeguato il
termine mediatore, perché rispetto a Dio Padre ¢ altro come
Figlio, ma ¢ il medesimo come Dio, mentre ¢’¢ mediazione solo
la dove c’¢ differenza, mentre immediatezza e identitd sono
un’unica cosa. Cristo € un altro genere di mediatore poiché vero
Dio e vero uomo, mentre Mosé pud essere mediatore solo in
quanto lo & ex parte hominis. Direi dunque che qui emerge il
fatto che Cristo € detto mediatore perché non & pit solo in una
mediazione, ma nell'immediatezza sia verso I'uomo sia verso
Dio. E questa immediatezza che gli da titolo a essere un media-
tore cosl sui generis da non essere pit riconducibile al modello
storico del mediatore (mosaico o sacerdotale). L'immediatezza
«essenziale» e «originaria» che si realizza in Cristo rispetto a
Dio e all'uomo, nella chiesa e nei suoi ministri & un’immediatez-
za derivata e subordinata, fondata sempre in quella particolare
«mediazione».

Come per Cristo la possibilita di essere mediatore (nel senso
nuovo del termine nel NT) risiede nel fatto di possedere un’im-
mediatezza con I'uomo e con Dio, cosi per la chiesa la sua pos-
sibilita mediatrice si colloca nella sua immediatezza (derivata)
con il singolo uomo e con Cristo. Questa doppia immediatezza
necessaria alla «mediazione» sacerdotale, purché assunta nel
senso debole che si ¢ chiarito, & tuttavia significativa, poiché ri-
porta in evidenza la necessita che per la mediazione del sacerdo-
te € tanto necessaria 'immediatezza verso Cristo, quanto quella
verso 'uomo credente, nella sua umanita dispersa e controversa:
anche la «piccola» mediazione del ministro ordinato ha bisogno
di una duplice immediatezza come suo presupposto: da un lato
il sequestro cristologico, ma dall’altro ’esperienza in umanita: la



312 CAPITOLO UNDICESIMO

competenza rituale pud scaturire solo dalla sintesi di questi due
versanti e culminare nell’eucaristia come luogo della consegna
di sé alla misericordia del Signore.

.y , 5
2.3. La reciproca implicazione tra mediazione e differenza nell’e-
splicitazione del rapporto tra «ordo» e «ritus»

Torniamo allora alla questione aperta dg S'chi.llebeeck.x: in
che misura la chiesa e i ministri sono mediazioni e in che misura
sono immediatezze? Solo rispondendo a tale questione potremo
poi domandarci: in quale misura vi ¢ un soggetto cristiano che
poi celebra un rito e in quale misura proprio nel celebrare un
rito si diviene soggetto cristiano? =

Se il rito effettivamente «partecipa del fondam;ntq» - cioe
se ha a che fare con qualcosa di fondamentale per il cristianesi-
mo stesso e non solo per la «religione» — non puo essere r}dotto
a mediazione! Deve invece avere una qualche f_orrn'a di «imme-
diatezza» con cio che ¢ decisivo per il vangelo dl Cristo. Se inve-
ce & — per cosi dire — puramente «consequenziale» e «accesso-
rio», allora veramente puo essere soltanto' una medlaglone, inte-
sa piuttosto come «mezzo» e «strumento» che si getta via
quando si possiede il fine, o o o

Se le cose stanno cosi, allora é chiaro ‘chc giungiamo a un’af-
fermazione paradossale: il rito assume ‘11 ruolo di «necessaria
mediazione» solo se puo contare su un’immedlatezga\ di fondo;
al contrario cade inevitabilmente nella 'superﬂmta soltgnto
quando assume «staticamente» il ruolo di «cosa che media» e
i i esaurisce. ’ s
" eis’zrfalisi antropologica ci ha mostrato poi due linee antiteti-
che di lettura del rapporto tra rito e gerarchlta: per una (Turner)
il rito & l'infrazione della struttura gerarch'lca e si apre a una

deriva «mistica». Per I'altra (Dumont) il rito & la verita della
struttura gerarchica e si apre a una de_rlva «lcglttlmante»._

Si tratta ora di comporre questo livello fenomer'lologlco'van-
tropologico con il momento propriamente cristologico: la f:llf.fe-
renza del sacro deve essere coordinata dunque con la mediazio-
ne cristologica e insieme la mediazione del sacro deve essere
unita alla differenza cristologica. Una cosa non moltq dlvers?
ha auspicato von Balthasar quando ha scritto che' nel cristianesi
mo «viene fondamentalmente superata |’opposizione tra sacro €

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 313

profano, anche se nello spazio intermedio e terreno non & anco-
ra eliminabile la tensione tra vecchio e nuovo eone, chiesa e
mondo»*. Questa esigenza, se connessa con quanto qui ricorda-
to in coda alle premesse sul piano del rapporto tra antropologia
e teologia, ci consente di-approdare a una tesi che prepara le
conclusioni.

Per arrivare a essa in modo ancora piu chiaro dobbiamo pe-
r6 prima fare ancora alcune precisazioni intorno al tema teorico
della mediazione. Come abbiamo visto, si & dato un senso classi-
co di mediazione e uno moderno. La prima ¢ mediazione del
positivo (sacrificale/sacerdotale) rispetto allimmediatezza della
coscienza; la seconda ¢ mediazione della coscienza rispetto al-
I'immediatezza del positivo (sacrificale/sacerdotale). Questa dia-
lettica tra coscienza e sacrificio determina trasversalmente un’al-
tra distinzione rilevante che si riflette nell’uso attuale del termi-
ne. «Mediazione» infatti & oggi usata in altri due sensi principali,
che solo in parte possono essere sovrapposti ai primi due:

a) mediazione come ci6 che favorisce il contatto tra due ele-
menti;

b) mediazione come cio che articola e distanzia un rapporto
immediato;

Spazialmente mediazione ¢ cosi sia avvicinamento sia allon.
tanamento, mentre temporalmente mediazione & sia accelerazio-
ne sia rallentamento.

Come M. Buber ha parlato di «due generi di fede», oppo-
nendo una immediata a una mediata, noi possiamo parlare di
«due generi di mediaziones. Entrambe le «vie» che ho indicato
(zwei Vermittlungsweise) presuppongono un rapporto con I'im-
mediato, ma in modo diverso: vi & un immediato dopo della me-
diazione, raggiunto grazie alla conciliazion e, e un immediato pri-
ma della mediazione, superato dalla mediazione, C’e quindi una
mediazione che tende all’identita e all’uniti e una mediazione
che tende alla differenza e alla separazione.

Sono importanti le conseguenze di questi due generi di me-
diazione, poiché grazie a essi si puo arrivare a pensare una me-
diazione come allontanamento e differenza: cio significa mostra-
re che questo «genere di mediazione» — certamente moderno —

“ BALTHASAR, Gloria, vol. I, 538.




314 CAPITOLO UNDICESIMO

ha gia prima di sé un’immediatezza, che disvela, rivela e trasfi-
gura, inserendosi in mezzo a essa. Separa cié che ¢ unito per
unire cio che & separato. Il suo aspetto piu rilevante & pero che
in questa mediazione resiste un aspetto sacro/separato, proprio
perché la differenza & uno dei passaggi della mediazione. Si puo
mediare per unire solo se si & saputo mediare per dividere. L'i-
dentita conquistata (e non originaria) & gia frutto di una diffe-
renza altrettanto conquistata. Proprio di qui, da questo adden-
sarsi teoretico, emerge la tesi cui volevo approdare e che formu-
lo cosi:

La mediazione cristologica deve dividere e separare I'immedia-
tezza del sacro, la sua tendenza all’identita; d’altro canto la me-
diazione del sacro deve articolare I'immediatezza cristologica, i
suoi diversi modi della presenza, e garantire la sua differenza ri-
spetto a tutto cid che é mediazione.

Solo sulla base di questa idea di mediazione cristologica si
pud intendere la «mediazione del ministro ordinato», proprio
come mediazione della differenza tra sacerdozio soggettivo e sa-
cerdozio oggettivo di Gesn, tra il Gest che crede e il Gesu-vitti-
ma. Comunicare questa differenza non &.solo del rito, ovviamen-

47 D’immediatezza dell’amore divino ¢ I'unica vera autoritd originaria
della chiesa: cosi anche von Balthasar, in Glaubbaft ist nur Liebe, pud dire
che «la plausibilita di questo amore divino non risulta da nessuna riduzione
comparativa a quello che 'vomo ha sempre conosciuto come amore, ma
risulta piuttosto unicamente dalla forma in cui 'amore si rivela e si esplica,
forma perd in sé cosi carica di maesta, che, senza esigerlo espressamente,
determina, cola dove viene percepito, il distacco dell'adorazione. Nei con-
fronti di questa maesta dell'amore assoluto, che ¢é il fenomeno originario e
fondamentale della Rivelazione, ogni autorita che funge da mediatrice verso
I'uomo presenta carattere derivato. L'autorita originaria non la possiedono
né la Bibbia (in quanto «Parola di Dio» scritta) né il cherigma (in quanto
proclamazione viva della Parola di Dio) né il ministero ecclesiastico (in quan-
to rappresentazione ufficiale della Parola di Dio); tutti e tre sono esclusiva-
mente Parola e non ancora carne, e in tal senso I'AT come Parola rappresen-
ta soltanto uno stadio sulla via che conduce all’autorita definitiva. Questa
autorita originaria la possiede soltanto il Figlio, che interpreta il Padre nello
Spirito Santo come 'amore divino. Perché unicamente qui, all'origine della
Rivelazione, 'autorita (o maesta) pud e deve coincidere con I'amore stesso;
percio anche ogni richiesta autoritativa di obbedienza e di fede da parte
dell'uomo nella Rivelazione non pud che condurre a una giusta visione e alla
debita valutazione dell'amore di Dio proclamato» (Solo Famore é credibile,
Borla, Roma 1991 [ed. orig. 1963], 57-58).

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 315

te. Ma la differenza rituale, il salto gerarchico della celebrazione,
riconduce a Cristo grazie alla dialettica tra identita e differenza,
tra mediazione e immediatezza, che i diversi status al suo interno
possono garantire.

3. CONCLUSIONE: RECUPERO DELLA DIMENSIONE CRISTOLOGICO-
ECCLESIOLOGICA DELL'ORDINE IN RELAZIONE AL RITO

Salvator noster [...] ad faciendam [...] resuscitationem nostram in
sacramento et in exemplo praeposuit et proposuit [...] suam.

(AGOSTINO) *®

Cid che per noi resta ancora da approfondire — e forse anche
da comprendere - & il fatto che Gesu ha superato definitivamen-
te ogni possibile ritualismo, senza perd superare il rito. Il rico-
noscimento dell’unica mediazione di Gesti comporta molteplici
«mediazioni», tra cui quella rituale che consente proprio a tutto
cio che & aggiunto, contingente, secondario e declinante di la-
sciar spazio, di «farsi da parte» per lasciare in evidenza luminosa
soltanto il Mediatore nello Spirito di fronte al Padre. 1l ritornare
al Padre, nello Spirito attraverso il Figlio non avviene primaria-
mente nel rito, ma ha bisogno del rito per acquisire quell’evi-
denza e quell’efficienza che la dimensione religiosa pretende e
che la riflessione ¢ incapace per sé di garantire.

Un ultimo incoraggiamento nella direzione in cui mi muovo
viene anche dal maturare di sensibilita affini in ambito prote-
stante, dove la rilettura cui € stato di recente sottoposto il con-
cetto di Opfer (sacrificio) attraverso I'antitesi concettuale agosti-
niana sacramentum/exemplum apre una prospettiva di significa-
tiva sintonia®. E. Jiingel ha infatti utilizzato questa coppia di
nozioni per sostenere una tesi importante, secondo la quale il
concetto di sacrificio — che gia il cristianesimo antico aveva con-

® De Trinitate IV, 3 6.

® Cfr. E. JUNGEL, Das Opfer als sacramentum et exemplum. Was bedeutet
das Opfer Christi fiir den Beitrag der Kirchen zur Lebensbewiltigung und
Lebensgestaltung?, in IpeM, Wertlose Wabrbeit, Miinchen 1990, 261-282.
Di recente disponibile in italiano in IDEM, Segni della Parola. Sulla teologia
del sacramento, Cittadella, Assisi 2002, 65-92.



316 CAPITOLO UNDICESIMO

tribuito a de-cultualizzare — ha subito perd nella modernita un
fenomeno di «riduzione etica»: una cristologia dell’exenzplum
non ¢& di per sé censurabile, purché non si perda in un’insuffi-
ciente comprensione del significato salvifico della persona di
Gesu™, Jiingel qui muove la sua critica non a cio che viene
espresso dalla moderna interpretazione del sacrificio, ma a ci6
che in essa non viene espresso”. La sovraordinazione del sacra-
mentum all’exemplum & invece una conseguenza necessaria della
distinzione tra «imitazione etica» ed «efficacia sacramentale», la
quale a sua volta deriva dal cuore stesso della cristologia, nella
quale la morte di Cristo non ¢ solo «modello normativo», ma
anche «evento della vittoria sulla morte», ossia un fatto che mo-
difica 'uomo non semplicemente nei suoi «compiti», ma nel suo
stesso essere. [l sacramento assume cosi una portata decisiva per
la stessa comprensione della cristologia. Ed ¢ questa in effetti la
preoccupazione decisiva di Jiingel: non si pud pretendere che
nel suo discorso possa rientrare la considerazione del rito come
momento necessario del sacramento. Tuttavia, a parte il gia rico-
nosciuto contributo del testo di Jiingel allo sviluppo della rifles-
sione cattolica sulla liturgia®, esso indica una prospettiva con-
vincente per concludere il discorso qui svolto sul rapporto tra
sacramento dell’ordine e rito.

Potrei dire che una ripresa della pienezza del rapporto tra
rito e sacramento dell’ordine & subordinata al lavoro teologico —
anche ecumenico — da compiere sul triplice piano cristologico,
ecclesiologico e liturgico-sacramentale. Una cristologia che ac-
canto all’exemplum tenga vivo il sacramentum e un’ecclesiologia
che non si chiuda in una prospettiva puramente giuridico-fun-
zionale ma resti aperta alla sua dimensione eucaristica e simbo-
lica non possono non arrivare a ripensare il valore del rito nel

% Cfr. JiNGEL, Das Opfer als sacramentum et exemplum, 264,

51 Come osserva M, Loehrer, a commento di queste idee di Jiingel; «Das
Nicht-Gesagte, aber zu Sagende, kommt zum Ausdruck, wenn die Bedeu-
tung Christi als sacramentum dem Verstindnis Christi als exemplum vor-
und tibergeordnet wird» (M. LOEHRER, Das augustinische Binom «sacramen-
tum et exemplum» und die Unterscheidung des Christlichen bei G.Ebeling
und E Jiingel, in Mysterium Christi, 377-403, qui 396).

2 «Fiir die katholische Theologie wire es wichtig, wenn die Reflexion
iiber Liturgie und Kult mit diesem Ansatz Jiingels konfrontiert wiirde»
(LOEMRER, Das augustinische Binon, 402).

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 317

sacramento e a comprendere I'ordo in un orizzonte ontologico e
simbolico finalmente adeguato.

Il rapporto di differenza tra sacro e profano non ¢ eliminato
e’tolto da Gesu e dalla sua chiesa, ma rivisitato e mutato: una
leeFenza tra sacro e profano non ¢é piti il segno di una chiusura
c’l.el rito in se stesso (se mai vi ¢ stata originariamente), ma del-
Iinsuperabilita del significante (mediazione) perché si dia il si-
gnificato (immediatezza). Ciog: il superamento dell’autogiustifi-
cazione rituale non puo essere detto altrimenti che ritualmente.
Il minus del rito, il suo essere opaco, irriflesso, esteriore pud e
deve'diventare il suo plus, dato che 'opacita & garanzia della
massima trasparenza, che Dirriflessione & garanzia del corretto
orientamento della riflessione, che I'esteriorita rende salda e fe-
dele I'interiorita. Il rito come espressione di quell’unum necessa-
rium, del sovraindividuale e oggettivo atto di rinuncia all’auto-
giustificazione che I'uomo, come il prete e la chiesa, hanno sem-
pre pronto a disposizione.

Il sacramento dell’«ordine», come simbolizzazione gerarchi-
ca sacramentale (e inevitabilmente «separata») del Cristo-vitti-
ma rispetto al sacerdozio comune che ¢ segno (tendenzialmente
diffuso) del Cristo-sacerdote, assume il rango di mediazione solo
se mantiene la duplice immediatezza nei confronti di Cristo e
nei gonfronti del popolo di Dio. Nessuno nega che questa me-
diazione (minore, come si & detto) possa essere immediatezza di
servizio, acquisita nell’esercizio: essa approda pero a uno strano
capovolgimento finale: come l'insistenza cristocentrica ha deter-
minato spesso una spiritualita presbiterale incomprensibilmente
«dionisiana», cosi un’insistenza sulla sacramentalita cristologica
sul rito della presenza del Cristo, sul sacro superamento del sa.
cro, non potra forse aprire a una spiritualitd presbiterale davve-
ro capace di rappresentare non soltanto Cristo di fronte alla
chiesa, ma anche la chiesa di fronte a Cristo? E davvero impos-
sibile che la riscoperta del nesso strutturale tra ritus e ordo possa
far scaturire il bisogno di capire davvero I'abisso di investimento
per chi sceglie di essere «servo» di Cristo? Il suo status gerarchi-
co puo derivargli soltanto da questa rappresentanza del Cristo-
capo sotto forma del Cristo-vittima, in cui egli non pud non spe-
rimentare sempre di nuovo la non identita prorompente tra uo-
mo e ufficio: quella differenza che ha sempre tormentato la mis-
sione pit consapevole: «Mentre Paolo piange sui cattivi ministri



318 CAPITOLO UNDICESIMO

del Vangelo, Pietro piange su se stesso»”. E Uamare flere ¢ con-
solato solo dallo sguardo, dal pasto, dall’invio, dall'immediatez-
za dell’amore che nel rito sacramentale si rappresenta efficace-
mente.

Il superamento di ogni differenza (tra uomo e Dio, tra pec-
cato e grazia, tra perdizione e salvezza) si da ed & accessibile
(solo perché pud accadere) nella differenza da ogni superamen-
to”. Il sempre nuovo pud dirsi soltanto come sempre identico, il
perennemente mutevole solo nell’apparente sovrana staticita. Ri-
spetto al superamento del profano come profano ¢ data e per-
mane una differenza del sacro, come irriducibile fondamento
del sacrificio di sé nel sacrificio di Cristo.

Lo si & detto ripetutamente: I'idea sottesa all’interpretazione
contemporanea del nesso sacrificio/sacerdozio parte da questa
tesi: |alienazione del sacrificio di (un) altro si supera nell’auten-
ticita del sacrificio di sé. Ma il sacrificio di sé & letteralmente
svuotato se finge di non dipendere — anch’esso, sebbene rozaliter
aliter — dal sacrificio di altro, di un Altro. L’autenticita della de-
stinazione storica, temporale e di liberta si pud allora autocom-
prendere solo tutelando questo legame (non solo di exemplum,
ma di sacramentum) con il fondamento in'una ritualita orientata
in senso eucaristico, dove superamento del sacrificio e sacrificio
del superamento® sono indissolubili e ultimamente coincidono
non teoricamente, ma praticamente, in una prassi della massima
efficacia proprio perché totalmente in-efficiente.

Per consentire questa nuova ottica della «immediatezza me-
diata» & perd necessario tornare a guardare al rito e al suo ne-

> VoN BaLtHASAR, Gloria, 1, 530.

> Mediazione & la parola sia della differenza (tra sacro e profano) sia del
superamento (coscienziale e storico). Per questo & a un tempo — proprio per
via di queste sue due accezioni — sia troppo sacralizzante, sia troppo desa-
cralizzante! Solo una dialettica di immediatezza ¢ mediazione, di rivelazione
e nascondimento, pud approdare a un’adeguata teoria della chiesa e del
ministero.

> Non ¢’¢ forse, nella coscienza di questo sacrificio del «superamento»,
quella stessa consapevolezza che trapela dal «panegirico di Abramo» di Kier-
kegaard, oppure da quella definizione di cristianesimo rahneriana che ha
fatto tanto dubitare: «Colui che accoglie la sua esistenza [...] dice di sl a
Cristo» (RAHNER, Corso fondamentale sulla fede, Paoline, Roma 1977, 297)?
Non & questo «accogliere» e «accettare» il segno di quel sacrificio?

RAPPORTO TRA RITO E GERARCHIA 319

cessario riferimento simbolico alla gerarchia di un «ordo» come
via per garantire quella natura di diakonia che caratterizza radi-
calmente la chiesa. Per cogliere questa possibilita occorre perd
lasciarsi dotare di «occhi nuovis, in modo tale da poter smentire
nei confronti della forma rituale quella frase che von Balthasar
ha_usato per l'oblio della «forma estetica» in teologia: «Ma cio di
cui I'uvomo non ¢ piti capace, cid per cui ¢ divenuto impotente
non pu6 piu essere da lui sostenuto, proprio perché si sottrae
alla sua sottomissione. Non resta che negarlo o circondarlo di
un silenzio di morte»’,

* BALTHASAR, Gloria I, 11,




CapPrToLO DODICESIMO

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE
DELLA VITA CONIUGALE

Quelli che amano conoscono Dio meglio di tutti e percio il teo-
logo deve ascoltarli.

(H.U. voN BALTHASAR)'

Alcune domande preliminari possono configurare il quadro
entro cui si muoveranno le riflessioni generali a cui ci dediche-
remo in questo penultimo capitolo di questa parte, quasi come
I'accordatura dello strumento con cui eseguiremo il nostro mo-
tivo musicale.

Nel contesto culturale della chiesa di questo inizio di millen-
nio, la prima domanda che ci poniamo riguarda anzitutto lo
«statuto» della presenza laicale nella chiesa. Di tale presenza, la
parte pit larga, anche se non esclusiva, riguarda proprio quelle
«coppie cristiane sposate» che rappresentano la grande possibi-
lita per la crescita non soltanto della coscienza cristiana e della
spiritualitd a essa necessariamente legata, ma anche del ruolo
che i laici (sposati e non) possono e debbono assumere sul piano
teologico e sul piano liturgico.

«Degli sposi abbiamo bisogno tutti, vescovi, sacerdoti e teo-
logi; il loro apporto non ¢ sostituibile né pleonastico, tuttavia
non ¢ autoreferente né autosufficiente»2. Questa considerazione
merita di essere presa fino in fondo sul serio, come integrazione
tra due diverse modalita dell’«appartenenza ecclesiale» che han-

' H.U. voN BALTHASAR, Solo lamore é credibile, Borla, Roma 1984, 14,

* G. Anrosst, I primo ciclo di settimane di studi sulla spiritualita coniu-
gale ¢ familiare in vista del Giubileo, in R. BoneTTI (ed.), Cristo sposo della
Chiesa sposa, sorgente e modello della spiritualita coniugale e familiare, Citta
Nuova, Roma 1997, 11-21, qui 19.




322 CAPITOLO DODICESIMO

no bisogno di una reciproca complementarieta. Non si tratta qui
soltanto di avere a che fare con una via piu pragmatica e opera-
tiva (quella laicale) e con una via piti teorica e tco_logica (q'uc_lla
clerico-sacerdotale). E prima ancora una questione di esperienze
ed espressioni diverse dell’identita cristiana, che hanno bisogno
di un’adeguata calibratura e messa a punto ncl.l{.}ro necessario
coordinarsi per poter fondare un’efficace e incisiva spiritualita
coniugale’. Che I'esperienza coniugale e familiare come tale of-
fra un grande tesoro di spiritualita cristiana puo essere detto con
piena coscienza soltanto da chi — oltre.: a «fare»_ esperienza — &
capace anche di esprimerla con categorie comunicative, ecclesia-
li, partecipabili e persuasive®. ' '
La seconda considerazione preliminare riguarda invece in
che modo oggi & possibile seriamente parlare del ruo_lo .dello
Spirito nella teologia e nella liturgia attuale. Continuo a insistere
sui due termini (teologia ¢ liturgia), perché mi pare di riscontra-
re un possibile difetto nell'accorpare troppo velocemente la teo-
logia alla liturgia. Se & vero infatti che una teologia ch.e non
esplicita un riferimento allo Spirito puo essere una teologla ina-
dempiente (e molto spesso oggi continua a essere tale), & altret-
tanto vero che la liturgia opera anzitutto'sul piano d(;ll’ﬂZ{Oﬂf,
della vita, prima che sul piano del pensiero e_della r1ﬂe\ss%o_n'e.
Per questo, spesso la liturgia agisce nell’am_‘b‘th dello Spirito,
presuppone lo Spirito, anche senza la necessita di molt}p_llcarc'l
riferimenti espliciti a esso’. Una vita cristiana «nello Spirito» di-
viene un’esperienza indimenticabile e puo farsi un’espressione

' Cfr. le riflessioni a proposito di M. VErGoTTINg L'identita del fc'dc_lfg
laico. Interesse ¢ viflessi del dibattito teologico per il discorso sulla figura spivi-
tuale del cristiano, in AANV., La spiritualita del cristiano come problema
pastorale. «Vivere con pieti in questo mondo» (Quaderni di Studi e Memorie,
9). Piemme, Casale Monferrato 1991, 35-52.

* Una consapevolezza simile si trova in K. DEMMER, The origin of an Idea,
in K. DEMMER - A. BRENNINKMEDER-WERHAHN, Christian Marriage Today, Ca-
tholic University of America Press, Washington 1997, 1-12.

S Clr. HU. von Bacriasag, Lo Spivito della veritd (Teologica, 3), Jaca
Book, Milano 1992, 26-27. Esplicito raccorda tra teologia dello Spirito e
liturgia si trovano in B Laseiast, Lo Spirito Santo: mistero e frc-'.rc'r;za ( Corso
di teologia sistematica, 5), EDB, Bologna 1987, 242-266. Sul tema esplicita-
mente matrimoniale la piti recente titlessione si trova nel volume di M. Mar-
1inez PEQUE, Lo Spirito Santo e il matrimonio nell insegnamento della Chiesa,
Ed. Dehoniane, Roma 1993.

|

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE 323

convincente soltanto nella misura in cui assume in pieno il luogo
liturgico come mediazione essenziale per il continuo passaggio
dalla fede alla vita e dalla vita alla fede, al di la di ogni troppo
semplice identificazione della prima con la seconda®.

La terza calibratura dell’intonazione riguarda invece la pos-
sibilita che tutto il nostro discorso sulla spiritualita matrimoniale
possa perdere di vista la realtd pit decisiva, quella per cui la
verita del sacramento cristiano del matrimonio sta in una radica-
le trasfigurazione religiosa e in un profondo compimento cre-
dente delle esperienze ordinarie, comuni e naturali dell’uomo
di fronte alla donna e della donna di fronte all’'uomo”. Il matri-
monio non lo hanno inventato i cristiani, né I'incontro tra ma-
schio e femmina lo ha inventato 'uvomo. Ma il piano naturale-
estetico (dell'incontro e della convivenza), il piano civile-etico
(dell’assunzione degli impegni e della promessa della fedelta
condizionata) e il piano religioso-cristiano (della risposta a una
promessa e della fedelta incondizionata e gratuita) non si trova-
no in una posizione di opposizione, bensi di superamento e di
compimento trasfigurante®, Il matrimonio & davvero sacramento
cristiano quando sa includere e comprendere le altre dimensio-

¢ Cfr. G. CAMPANINI, La liturgia della vita: tra secolarizzazione e ricerca di
senso, in AAVV., Famiglia santuario di Dio. Una comuniti che celebra e che
prega (Bibliotheca Ephemerides Liturgicae - Sectio pastoralis, 14), C.L.V,,
Roma 1995, 11-30; Ipem, [ lasei e la liturgia. Luci e ombre di un cammino
ctnguantennale, in AANV., 50 unni alla luce del Movimento liturgico (Biblio-
theca Ephemerides Liturgicae - Sectio pastoralis, 18), C.L.V., Roma 1998,
101-106,

" Clr. R. TAGLIAFERRL, Sposarsi nel Stgiore, in Celebrare il mistero di Cri-
sto, vol. 11, La celebrazione dei sacramenti (Bibliotheca Ephemerides Liturgi-
cae - Subsidia, 88), C.L.V., Roma 1996, 407-448; R. Cecoun (ed.), La cele-
brazione del matrimonio. Cammino antropologico ed esperienza di fede, Mes-
saggero - Abbazia di S. Giustina, Padova 1995; dello stesso R, TAGLIAFERRI si
veda anche Annuncio ¢ cultura nel sacramento del matrimonio, «Rivista i
Pastorale Liturgica» 241 (2003}, 29-36.

® Cfr. voN Bavruasar, Lo Spirito della veritd, soprattutto alle pp. 275-
276, dove si legge tra I'altro: «conviene nel matrimonio cristiano parlare
pit espressamente di quanto si fa di solito di una abitazione dello Spirito
Santo in tutte le forme — compimenti e rinunce — di amore fedeles (275).



324 CAPITOLO DODICESIMO

ni, non quando sostituisce (od oppone) a esse qualcosa di altro”.
Questa forzatura, questa pretesa di opporre divino a umano,
questa presunzione di purificare totalmente I'uomo, ¢ ancora
un punto debole della visione e della comprensione del nostro
tema'’.

Solo una spiritualita cristiana della coppia e della famiglia
sard domani in grado di ovviare alla rappresentazione errata
per cui — nella vita matrimoniale cristiana — si tratterebbe prin-
cipalmente di sottoporsi a doveri maggiori che non nella vita
matrimoniale fout court o nella semplice «convivenza». Finché
la vita cristiana non sara pensata anzitutto con le categorie del
dono, della grazia, della misericordia, della gioia e della relazio-
ne d’amore non sara possibile coglierla nella sua verita. Ma que-
sto non ¢ affatto possibile senza dar forma e prospettiva a una
spititualita coniugale che si nutra della parola e del sacramento.

1. PRELUDIO: LA TEOLOGIA E LA LITURGIA CON SOGGETTO LAI-
CALE, LUOGO DI PRESENZA E DI EFFICACIA DELLO SPIRITO

Tl nostro preludio sara costituito da una breve riflessione
dedicata al chiarimento del metodo con cui vorrei procedere e
anche dei termini essenziali del discorso che vorro proporre.

_ Anzitutto deve essere affrontata una duplice questione, a
un tempo squisitamente teologica e profondamente radicata nel-
la cultura antropologica contemporanea. Proprio il raccordo tra
teologia e antropologia, tra scienza della fede e scienze umane
appare infatti la via obbligata per il sorgere di un’autentica spi-
ritualitd coniugale e familiare''.

" Non & errato affermare che, rispetto alle famiglie di fatto e alle famiglie
di diritto, la chiesa annuncia anzitutto la famiglia di misiero, ossia quella
famiglia che vive come dono cio che la vita propone ordinariamente nella
prospettiva o del diritto o del dovere.

 In primo luogo per una spiritualita coniugale ¢ giusto mettere subito
in primo piano il dato per cui «l'autonomia antropologica non si contrappo-
ne al piano teologico, ma rappresenta il luogo inviolabile della responsabilita
dell'uomo concesso dalla stessa volonta divina» (TAGLIAFERRI, Sposarsi nel
Signore, 419).

0 Cfr. G. DannegLs, Théologie, sciences bumaines, spiritualité, «Intams
reviews 3/2 (1997), 128-130; CH. DEPOORTERE - G. GRESHAKE, The Impact of

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE 325

' a) La questione della liturgia riguarda la dimensione di un’a-
zione dello Spirito che la teologia ha largamente trascurato
Fare teologia riferendosi esplicitamente alla liturgia, ossia alla
rqodalité celebrativa del mistero di Cristo, é una forma di proce-
dimento conoscitivo che ¢ stato riscoperto solo negli ultimi de-
cenni, per quanto sia saldamente attestato fin dagli inizi della
chiesa cristiana. In effetti nel mondo moderno & parso spesso
alla teologia di poter promuovere se stessa soltanto in uno stile
accentuatamente metafisico o morale, trascurando o dimentican-
do addirittura la sua dimensione rituale e celebrativa. La risco-
perta d1 questa modalita determina oggi una serie di conseguen-
ze non irrilevanti per la stessa «teologia della famiglia». In parti-
c:_o[ar(_i questa nuova consapevolezza — frutto del Movimento
liturgico e della Riforma liturgica affermata e promossa dal con-
clha? Vaticano II - sollecita a ripensare il rapporto tra fede, teo-
logla_e rito. Infatti, se a una tradizione che presupponeva il ruolo
del rito per il fondamento della fede, e a una modernita teologica
che ha la\rgamentc rimosso il culto rituale dal fondamento della
fede, puo seguire oggi uno stile della reintegrazione del rito nel
fondamento della fede, allora & evidente che tale nuova ottica di
valutazione fondamentale del rito liturgico non riguarda sempli-
cemente la «teoria teologica», ma anche la «prassi e la vita spiri-
tuale_» dei cristiani . Sulla scia di questo pensiero si puo scoprire
che il ruolo della liturgia per un matrimonio cristiano che sia
davvero «matrimonio nello Spirito del Cristo» ¢ molto piu radi-
cale e molto piti profondo di quanto normalmente si pensa. Pot-
re una domanda sulla liturgia in relazione alla «spiritualita co-
niugale e familiare» significa affrontare la questione liturgica

21796; Human Sciences on Marital Spirituality, «Intams reviews 3/2 (1997), 192-
** Per una ripresa del dibattito teologico sul tema, cfr. AA.VV., Spirito
Santo e liturgia, Marietti, Casale Monferrato 1984, T
" Un approfondimento di questa «svolta» nella considerazione della
hturlg:a si trova xllel citato volume di TerrIN (ed.), Liturgia e incarnazione.
Un bella ricostruzione recente della «questione liturgica» si trova in
A. CATELLA, Dalla Costituzione conciliare «Sacrosanctum Concilium» all'enci-
clch «Mea'zator Dei». Un percorso interpretativo, in AANV., La «Mediator
Dei» e il Centro di Azione Liturgica. 50 anni alla luce del Movimento liturgico
CL.V. - Ed Liturgiche, Roma 1998, 11-43. Sul problema generale del rap:
porto tra teologia e liturgia rinvio a quanto ho scritto in A. GriLLo, Teologia

I +$



J

/

~

326 CAPITOLO DODICESIMO

nei suoi risvolti significativi per la vita delle coppie cristiane.

b) Da questa nuova consapevolezza a livello liturgico deriva
una nuova sensibilita circa la questione dell’autocoscienza laica-
le, come possibilita del «laico semplicemente battezzato» di es-
sere soggetto teologico e liturgico plenario. Si noti: si tratta di
promuovere un soggetto che sia soggetto teologico e liturgico in
modo indissolubile, dove I'identita non & garantita prima e altri-
menti rispetto alla celebrazione sacramentale. Sembra infatti che
la promozione di un’alta e matura autocoscienza laicale del cri-
stiano (e delle stesse famiglie cristiane) possa essere perseguita
prima di tutto in ambiti diversi da quello liturgico, e in special
modo su un terreno teologico (teorico o pratico, conoscitivo o
attivo) che sembra (e sottolineo sembra) essere una premessa e
una precondizione della liturgia. In realta, proprio per i laici
sposati, dovrebbe oggi valere una consapevolezza nuova, secon-
do cui essi possono promuovere e approfondire la loro identita
cristiana prima di tutto cominciando con il diventare soggetti
pieni e convinti delle loro liturgie. Che nella liturgia si giochi
qualcosa di essenziale e non di accidentale, di costitutivo ¢ non
di accessorio, di fondamentale non di marginale & la nuova co-
scienza che pud far maturare su basi piu solide un’efficace spiri-
tualita coniugale”.

_ La liturgia, in tale particolare prospettiva di riabilitazione
dell’autocoscienza laicale, deve essere considerata nello stesso
tempo come esperienza e come espressione. Essa € dimensione
da cui comincia la vita del laico cristiano ed & anche momento a
cui arriva tale vita: in altri termini, molto piu tradizionali e con-
sueti, & fons e culmen dell’esistenza cristiana, secondo la nota
espressione di SC 10. Il grave limite della presenza laicale nella
chiesa di oggi e di ieri & stato proprio il non aver colto la delica-

fondamentale e liturgia. 1l rapporto tra immediatezza e mediazione nella scien-
2a teologica (Caro Salutis Cardo. Studi, 10), Messaggero - Abbazia di S. Giu-
stina, Padova 1995.

5 Sullo sfondo possiamo vedere la pertinenza dell’osservazione che in-
dividua la crisi della spiritualita e della devozione a essa connessa «nella crisi
di persuasiviti delle forme del culto» (G. ANGELINI, Devozione e secolarizza-
zione. Per una riformulazione del problema, in AANV., La spiritualitd del
cristiano come problema pastorale, 53-109, qui 71). Sullo stesso tema cfr.
anche il piti recente e pit ampio G. ANGELINI, I/ tempo e il rito alla luce delle
Scritture, Cittadella, Assisi 2006.

E

b~

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE 327

tezza e la decisivita di un’adeguata partecipazione alla celebra-
zione liturgica dei sacramenti. La qualificazione della presenza
laicale nella chiesa — e quindi anche del sorgere di una spiritua-
litd coniugale — passa attraverso la piena valorizzazione del rito
liturgico come esperienza e come espressione: cerchiamo di ca-
pire meglio la differenza che passa tra queste due caratteristiche
della dimensione liturgica.

a) Lesperienza € anzitutto e in generale, per il cristiano e per
'uomo, la possibilita di «star dentro» cio che vive, di ricordare,
di «rivivere» e percid di cambiare in una relazione che lo fonda e
lo trasforma. Far diventare «esperienza» la dimensione liturgica
del cristiano laico significa fare in modo che egli nel culto rituale
possa trovare se stesso, possa appassionarsi ai testi, possa riceve-
re le parole decisive, possa incontrare il Signore e il prossimo in
una purezza di relazione altrimenti impossibile. Gia a questo li-
vello di esperienza, & chiaro che ogni uomo pud fare un’espe-
rienza nella liturgia, ma non é detto che debba necessariamente
farla. Anzi, la collaborazione dell’esperienza dell’'uomo, per
quanto non sia condizione del sacramento, & certamente misura
della sua recezione e della vita che da esso deriva. Se esiste una
dimensione del sacramento in cui la sua validita non riguarda
direttamente la sua fruttuosita, ¢ altrettanto vero che il significa-
to della liturgia per la spiritualita laicale e coniugale puo avere
riferimento soltanto ai sacramenti in quanto fruttuosi, ossia sol-
tanto nel mobilitare la risposta della liberta dell’'uomo proprio a
partire dalla celebrazione piena del rito. Da questo punto di vi-
sta il cristiano laico deve poter fare del rito come tale una pro-
pria esperienza, senza cedere né alla fuga in un cristianesimo a-
rituale, né nel semplice conformarsi a una tradizione della pura
conformita senza senso. Insomma, non pud esistere una vera
spiritualita coniugale e familiare se la spiritualita laicale sottova-
luta sistematicamente la pertinenza del rito cultuale alla propria
identita, o con 'opporre al rito un’esperienza diversa (del mon-
do o del secolare), o rinunciando all’esperienza rituale e sosti-
tuendola con la devozione personale. Una «liturgia della vita
quotidiana» ¢ possibile soltanto nel continuo confronto «espe-
rienziale» con la liturgia festiva®.

16 Sul problema & intervenuto con una prospettiva parzialmente diversa




328 CAPITOLO DODICESIMO

b) Ma la liturgia & anche espressione: cio significa che il laico
cristiano sposato deve poter trovare nella liturgia le parole piu
alte per dire la verita di sé come singolo, come coppia, come
madre, come figlio, ecc. La liturgia riesce a essere pienamente
esperienza della vita cristiana del battezzato solo se essa pud
raggiungere la possibilita di essere veramente la pit piena
espressione della sua vita. Qui dovremmo soffermare la nostra
attenzione su un fatto che normalmente trascuriamo e facciamo
scivolare sotto i nostri occhi con molta trascuratezza: finché non
esprimiamo con parole e gesti adeguati la nostra vita, noi non
sperimentiamo davvero il suo senso. Il rilievo che ha 'espressio-
ne per la strutturazione della nostra esperienza tende a essere
sottovalutato da ogni forma di intellettualismo (culturale e cri-
stiano). Viceversa, la consapevolezza di questa funzione costitu-
tiva dell’espressione rafforza in noi I'inclinazione non intellet-
tualistica e non astratta verso la concretezza di un vero realismo.

Ecco allora che Pespressione liturgica diviene anche condi-
zione dell’esperienza cristiana, bagaglio di parole e di pensieri —
quasi vocabolario essenziale — per poter dire e proporre se stessi
come cristiani, nella vita di coppia e di famiglia.

— Che cosa significa allora che il laico battezzato e sposato
possa diventare veramente «soggetto» della teologia e della litur-
gia? Porre questa domanda oggi vuol dire aver scoperto che
un’esperienza e un’espressione rituale sono essenziali alla strut-
turazione di una vera e piena identita cristiana, al di la di ogni
illusione «autoreferenziale» del laicato, come anche di ogni pre-
sunto automatismo liturgico. Non c’¢ un’esperienza laicale che
dispensi dall’espressione liturgica, né un’espressione laicale che
dispensi dall’esperienza liturgica. La liturgia, come «esercizio
del sacerdozio di Cristo», costituisce proprio quella dimensione
in cui, ripetendo parole e gesti originari in un rito, il cristiano
puo essere sempre nuovo, pud diventare se stesso nel regolare
confronto con altri e con un Altro che lo promuove e lo accom-
pagna senza posa. In questo accadimento avviene un duplice fe-
nomeno, che risulta antropologicamente e teologicamente essen-
ziale:

CAMPANINY, I laict e la liturgia, 104, Una discussione del concetto di «secola-
rita» come caratteristica del laico cristiano si trova invece in VERGOTTINI,
L'identita del fedele laico, 37ss.

j

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE 329

a) 1l cristiano sperimenta nella liturgia di poter essere sog-
getto soltanto in una relazione, di poter essere se stesso solo di
fronte e grazie a un altro: e questo ¢ cio che la coppia annuncia
come propria modalita specifica dell’esser cristiano .

L'esser coppia infatti & una delle determinazioni essenziali
dell’essere uomo. Noi siamo uomini e donne in quanto non sia-
mo riducibili a un modello unico, come uomini in relazione a
donne, come donne in relazione a uomini. I’ umanita si da solo
nel genere coppia, non nel genere maschile o femminile. Lori-
ginario dell’'uomo ¢ di esser uomo e donna, non di essere uomo
o donna. Ma non basta: la coppia — come realta all’interno del-
I'umanita e anche all’interno della chiesa — offre la possibilita di
capire in modo pitl profondo che cos’é la fede. Riuscire a capire
la coppia diventa in tal senso preliminare per capire pienamen-
te che cosa ¢ la fede. Questo gia Paolo lo sapeva, quando par-
lando della coppia faceva immediatamente riferimento al rap-
porto tra Cristo e la chiesa. Perché possiamo essere chiesa cri-
stiana, dobbiamo avere un rapporto con Cristo, cosi come
'uomo e la donna hanno tra loro un rapporto: capire quel rap-
porto ¢ la condizione per poter dire effettivamente il rapporto
tra chiesa e Cristo.

Da questo punto di vista noi intuiamo che sarebbe del tutto
sbagliato pensare che la competenza puramente teologica, reli-
giosa, possa dire totalmente che cos’¢ la vita di coppia. Perché &
la vita di coppia che puo scoprire, dischiudere settori interi della
vita religiosa, che altrimenti non si possono comprendere perché
solo P'esperienza di coppia dice fino in fondo che cosa ¢é la fede.
Per questo si deve attentamente studiare la vita di coppia come
esempio luminoso di vita non autosufficiente, come il caso piu
evidente di crisi e di turbamento di ogni forma di autosufficien-
za del singolo, come passione e disperazione di poter trovare da
soli il punto su cui consistere. Questo ¢ il germe di ogni atto di
fede, che ognuno ¢ costretto a fare se vuol cominciare a vivere
un rapporto di coppia. La vita di coppia presuppone che uno si
alleni in quell’atto di spogliazione di sé e di affidamento all’altro
che ¢ la base di ogni atto di fede religioso, in cui si risponde non

' Cfr. J. SPLETT, Marriage as seen by christian anthropology, K. DEMMER -
A. BRENNINKMEDER (edd.), Christian Marriage today, Catholic University of
America Press, Washington 1997, 13-24.



.

330 CAPITOLO DODICESIMO

semplicemente di sé ma dell’altro, perché I'altro prima di tutto
risponde di te. Questo ¢ il rapporto tra ]’1:101110 e Dio, E:he_ nella
coppia si rende presente nella vita quotidiana, nella pit piccola
come nella pitt grande delle occupazioni. _

La coppia pud cosi essere compresa in tutta la sua pl:ofqn-
dita come testimonianza di una relazione fondante, di una vita
intesa come rapporto, come apertura, Come incapacitﬁ‘di Ci‘ll‘ll—
dere i conti all'interno della propria esperienza, come ringrazia-
mento perché si & ottenuta dall’altro la fiducia e la possibilitﬁ_dj
dare fiducia anche dove non si vede il risultato, dove non si &
certi dell’esito. Questa ¢ la dialettica e la dimensione piti pro-
fonda di ogni fede e di ogni amore. La possibilita di rischiare, di
mettere a repentaglio tutto se stesso perche l’gltrg possa vivere,
possa progredire, possa star bene. Questo € in fondo il senso
ultimo della motivazione per cui la chiesa da sempre ha gu_arda—’
to all’esperienza della coppia come a un’esperienza carica d‘x
senso cristiano e religioso. Al di la di tutto quello che si puo
dire superficialmente sulla comprensione del matrimonio come
rimedio della concupiscenza, la vera motivazione per cui st ¢
guardato al matrimonio come a un luogo profondamente ricco
di senso sacramentale & dovuta al fatto che in quell’esperienza,
nella profondita di quella forma di vita, si rende presente — in
un modo radicalmente autentico e originario — I'atto di fede in
Gesu Cristo.

Cio che va fatto emergere in modo prepotente ¢ pertanto
Pidea che la capacita di relazionarsi a un altro in mr:)do c!el tutto
gratuito & in fondo il senso primo e ultimo del matrimonio, della
vita di coppia; questo & appunto il mistero della vita come dono
ricevuto, La coppia che vive autenticamente questa sua dnn.en-
sione rende presente tutto cio che la fede predica, annuncia e
spera. Ma lo rende presente soprattutto nella @appar_ent‘c) bana-
lita della vita quotidiana. Per questo la vita di coppia ¢ gr:‘tnde
ed edificante soprattutto nella quotidianita: ¢ la quotidianita che
in essa viene alzata al livello di manifestazione, di rivelazione del
senso ultimo della vita. Ogni matrimonio porta in sé questa
straordinaria possibilita di annunciare la gratuita come legge di
una vita concepita come dono d’amore. Una cosa tanto alta non
pud non avere un rito che la inaugura e la introduce, ma deve
avere anche una relazione stabile con la modalita liturgica dc!-
Pesperienza. Solo mettendo in connessione esperienza quoti-

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE 331

diana dell’amore di coppia con I’esperienza festiva dell’amore
tra Cristo e la chiesa puo gradualmente crescere e affermarsi
uno «stile spirituale» della coppia, irriducibile ad altri modelli
sebbene in profonda comunicazione con essi.

b) Questa esperienza di profonda correlazione tra vissuto
esperienziale quotidiano e vissuto liturgico festivo’®, di cui pure
la coppia e la famiglia «sa» qualcosa di decisivo dalla «catechesi»
e dal «servizio», diventa esperienza profonda, religiosa e pre-mo-
rale, soltanto se strutturata nell’ambito di esperienze religiose,
detta con linguaggi simbolici e vissuta con azioni rituali. Il cristia-
no sperimenta percid che tale relazione deve essere continua-
mente celebrata per poter essere ancora vissuta: questa espressio-
ne necessaria non ¢ dunque un sovrappiu rispetto a quell’espe-
rienza, ma ¢ invece un elemento che la rende possibile, che ne
costituisce la possibilita e ne apre la vivibilita cosciente.

Laddove ['uomo e la donna debbono esprimere tra loro cio
che regge e fonda la loro unione (il sentimento, 'impegno, il
dono reciproco, 'amore, la passione, la tenerezza, ecc.) passano
naturalmente a un registro diverso: abbandonano spontanea-
mente il livello concettuale-segnico del comunicare e si immer-
gono nel livello simbolico del linguaggio. 1l bacio, la carezza, il
fiore, lo sguardo, I’abbraccio «parlano» sul piano simbolico, im-
plicano anche un agire «non ordinario», di carattere rituale e
configurano lo spazio per un’esperienza «diversa», eccezionale,
straordinaria®.

A questa logica non sfugge la determinazione «cristiana»
della vita della coppia e della famiglia. Le espressioni simboliche
e le azioni rituali sono elementi costitutivi e necessari di ogni

'® Si noti, a tal proposito, che tale correlazione strutturale tra esperienza
feriale ed esperienza festiva significa essenzialmente bisogno di un’interru-
zione del continpum del vissuto ordinario per far si che esso possa corrispon-
dere al «dono» e al «compito» che lo ha istituito. Cio significa che la polarita
festa-feria € una dinamica termporale-spaziale che trova posto in ogni giorno
e lo struttura significativamente. Riguarda percid ogni espressione di «culto
rituale», che introduce il festivo in ogni ora, in ogni minuto della giornata.
Per una ripresa complessiva della questione festiva, cfr. il gustoso volumetto
AAVV,, Il tempo della festa. Dieci voci per riscoprire la domenica, a cura del
Servizio nazionale per il Progetto Culturale, San Paolo, Cinisello B. 2005.

1 Traggo queste prospettive simbolico-rituali dal bel libro gia citato di
BoONACCORSO, Celebrare la salvezza, soprattutto 9-56.

. 'ss’ 0000000




332 CAPITOLO DODICESIMO

vera esperienza religiosa cristiana. Occorrono «parole determi-
nate» non solo per esprimere, ma per «esperimentare» il vissuto
ctistiano familiare; occorrono azioni rituali determinate per la-
sciar emergere — anche dal proprio quotidiano ~ I'apertura cri-
stiana a un’invincibile speranza di salvezza. Anche qui vediamo
facilmente la debolezza di quelle ricostruzioni del vissuto cristia-
no coniugale e familiare (come anche della sua determinazione
in termini di «spiritualitd») che, astraendo dalla correlazione
con la simbolica e la ritualita liturgica, pensano di poter sempli-
cemente costruire una simbolica e una ritualita diversa a partire
da un’esperienza diversa. In verit, senza una radicale coordina-
zione e armonizzazione, senza un lasciar leggere la vita dalla Li-
turgia e la liturgia dalla vita, senza un continuo mettere l'espe-
rienza di vita coniugale alla prova dell’espressione liturgica e I'e-
sperienza liturgica alla prova dell’espressione coniugale, non &
possibile dare sufficiente solidita e affidabilita a una vera spiri-
tualita della coppia.

2. TEMA: LA SPIRITUALITA CONIUGALE E FAMILIARE NON STA
SEMPLICEMENTE «PRIMA» O «DOPO» LA LITURGIA, MA ANZI-
TUTTO «NELLA» LITURGIA

Eccoci allora arrivati al tema del nostro studio: esso ha come
centro I'idea che la spiritualitd matrimoniale e familiare, ossia il
matrimonio nello Spirito di Cristo, si realizzi anzitutto e priori-
tariamente nell’ambito della liturgia cristiana, purché essa sia
resa «esperienza» ed «espressione» fondante dell’identita della
famiglia. Questo significa, evidentemente, che la vita liturgica
dei coniugi & essenziale perché essi possano elaborare e vivere
una loro «spiritualita». Se qui ci riferiamo alla «liturgia» & ovvio
che non possiamo pensare semplicemente alla «liturgia del ma-
trimonio», bensi a tutto I’ambito del culto rituale in cui i coniugi
hanno vissuto prima del matrimonio e in cui vivranno anche do-
po di esso. Cid equivale a dire che la qualita spirituale del ma-
trimonio cristiano & definita dalla sua qualita eucaristica®.

% Gijustamente C. Giuliodori ha posto in evidenza questa dimensione
articolando sul ringraziamento eucaristico e sulla misericordia del perdono

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE 333

I cristiani sono uomini e donne, morti e risorti in Cristo nel
battesimo e nella cresima. Cio che perd caratterizza oggi questi
due sacramenti & largamente il fatto di essere anticipati rispetto
all’inizio della vera «esperienza» ed «espressione» dell’uomo e
della donna. Essendo sacramenti «non reiterabili», ossia sacra-
menti che incontrano il cristiano una sola volta nella vita, essi
oggi scontano questa grande difficolta di una strutturale e origi-
naria separazione tra il sacramento e I’esperienza®. 1l cristiano
muore al peccato e rinasce alla nuova vita non per propria ini-
ziativa, o per proprio merito, ma per grazia di Dio, per I'atto
misericordioso di un Dio che in Cristo ha ricostruito la relazione
originaria con I'uomo e che nel suo Spirito la rende accessibile a
ogni uomo e a ogni donna. Ma I'atto con cui 'uomo risponde a
tale offerta da parte di Dio deve essere la parola pii alta e il
sentimento piu profondo, 'espressione piti nobile e I'esperienza
pitt commovente che gli sia possibile pronunciare, incompara-
bilmente pid motivata e sentita di qualsiasi altra parola o espe-
rienza che possa pronunciare o provare. Proprio questo «scolla-
mento» tra esperienza e sacramento & la prima delle radici che
rendono difficile una piena autocoscienza laicale nel matrimonio
e che ostacolano percid il decollare di una vera «spiritualita ma-
trimoniale».

— Diversa ¢é la struttura del sacramento dell’eucaristia, a cui
battesimo e cresima tendono naturalmente e dove uomini e don-
ne che hanno fatto esperienza della salvezza offrono i loro corpi
nel corpo di Cristo e ringraziano. E vero, infatti, che il deficit di
esperienza legata al battesimo e alla cresima & molto simile a

la spiritualitad coniugale:|cfr. La sponsalita di Cristo e della Chiesa a fonda-
mento della vita nello Spirito della coppia cristiana, in R, BoNETTI (ed.), Cristo
sposo, 88-113, soprattutto 109-113, Il problema cardine della spiritualita co-
niugale consiste proprio nel far emergere queste «evidenze» come momento
intrinseco alla vita della coppia, e non come un dato «estrinseco», per quan-
to doveroso e impegnativo. Senza negarne la natura di compito, si tratta di
farne emergere appieno la natura di dono fondante I'identita dei coniugi.

' Quando lamento una separazione del sacramento dall’esperienza non
intendo negare che il sacramento segni effettivamente una separazione dal-
I'esperienza ordinaria della vita, ma voglio dire che tale separazione deve
essere esperita, Sperimentare lo stacco che il sacramento introduce nella vita
ordinaria € un elemento necessario al sacramento stesso: & proprio cid che
ordinariamente chiamiamo «fede.




334 CAPITOLO DODICESIMO

quello che caratterizza la «prima comunione». Ma proprio il fat-
to che di comunioni ve ne siano una seconda, una terza e cosl
via rende possibile colmare il deficit esperienziale del sacramen-
to nella distensione del tempo. Lesperienza del morire, del vive-
re, dell'amare e del tradire, dell'odiare e del perdonare, sono
tipiche esperienze dell’adulto che costituiscono il vero contesto
in cui prende senso il battesimo, la cresima e I'eucaristia. Solo
collegando i sacramenti dell'iniziazione cristiana con queste ra-
dicali esperienze umane ed esistenziali possiamo raggiungere
quella sovrana connessione tra teologia e antropologia, tra Dio
e uomo, che i sacramenti hanno il fine di realizzare in modo
tanto sorprendente quanto umanamente significativo. L'eucari-
stia, come luogo ordinario dell’identita cristiana, con la possibi-
lita di ristabilire la connessione tra esperienza-espressione e ri-
velazione, costituisce il livello privilegiato della spiritualita cri-
stiana, anche matrimoniale.

— Non pud essere qui dimenticata la funzione essenziale che
in ordine a tale superamento del deficit esperienziale ed espres-
sivo del rapporto con i sacramenti dell'iniziazione cristiana ha
con il tempo assunto il sacramento della penitenza, divenuto co-
me l'eucaristia sacramento reiterabile e reiterato. Esso oggi si
colloca significativamente come «sacramento dell’eta adulta,
quasi della maturita del cristiano, avendo spesso il compito di
riconnettere in modo significativo le radici battesimali con la vi-
ta del cristiano e con la sua destinazione al banchetto eucaristi-
co. Eppure, con tutta la sua legittimita, il largo affermarsi di
questo recupero penitenziale delle radici battesimali ha contri-
buito a una possibile distorsione nella vita del cristiano, disto-
gliendo attenzione dalla centralita della dimensione eucaristica
¢ subordinandola a una previa «autorizzazione» confessionale.

1l tendere del battesimo all’eucaristia come compimento si €
cosi tramutato — non tanto nella teoria quanto nella prassi — in
un dipendere dell’eucaristia dalla confessione. In tal modo, si
sono verificati due fenomeni — apparentemente contraddittori
tra loro — ma che hanno profondamente segnato la spiritualita
laicale e coniugale: da un lato ha prevalso una comprensione
sempre pit giuridico-morale del sacramento della penitenza,
con il prevalere del compito (di confessarsi) sul dono (del per-
dono e della gioia eucaristica); dall’altro si ¢ tendenzialmente
compreso il sacramento della penitenza nello scambio tra con-

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE 335

fessione e assoluzione, emarginando in una «zona neutra» l’a-
spetto penitenziale della «soddisfazione» e avvalorando cosi l'i-
dea che il dono della misericordia dispensi davvero da un com-
pito diverso da quello di dire il peccato.

In' questo modo si & determinata una condizione per cui il
compito morale ha prevalso sul dono teologale per quanto ri-
guarda I'approccio al sacramento e all’intera esperienza cristia-
na; d’z_ilt.ra_ parte il compito morale & rimasto offuscato da una
s’em'phqstlca visione del perdono divino per quanto riguarda
Pefficacia del sacramento. Il recupero di una «forma eucaristi-
ca» del sacramento della penitenza, che riabiliti il dono teologale
e non deprima il compito morale come risposta della liberta al
don(_) della grazia costituisce uno dei passaggi necessari anche
per il costituirsi di un’autentica spiritualita degli sposi.

- Uomlnl e donne si uniscono percié in matrimonio sulla

base di quell’esperienza ed espressione della loro esistenza di
fcde che ha «forma eucaristica» e che é maturata nella riappro-
priazione delle radici battesimali che I'eucaristia e la penitenza
rendono possibile nella ripetizione. Solo cosi la «liturgia matri-
mo;_nale» prende senso e viene illuminata proprio lasciandosi
«guidare» (:!a;l’esperienza-espressione eucaristica che i coniugi
‘na_nnp acquisito prima come «figli-single», poi come «fidanzatix»
e 151f1ne come «sposi». Solo la dimensione eucaristica, come ve-
rita del mistero pasquale del corpo di Cristo (vero e mistico)
riesce a salvaguardare la radicazione antropologica del matrimo-
nio e la sua trasfigurazione teologica. Solo essa puo far cogliere
1:51 differenza (che non ¢ opposizione) tra il piacere di vivere in-
sieme, iJ' dovere di essere condizionatamente fedeli e il dono di
scoprirsi incondizionatamente offerti all’altro e accettati dall’al-
tro. I} «mistero grande» di Cristo e della chiesa diviene cosi
esperienzialmente ed espressivamente, la verita annuciata e rice.
vuta _d_all_’unione matrimoniale della coppia di cristiani. La cop-
pia cristiana ¢ capace di una spiritualita quando — nell’amore
che la lega e la libera come amore del prossimo — riesce a far
trapf.:lare con ‘forza ed efficacia 'amore per Dio. Quando ciog il
matrimonio riesce a essere davvero «sacramento permanente»
ossla uno stato «inaugurato» da una celebrazione (rito del ma-
trimonio) e arricchito, approfondito e trasformato da molte altre
celebrazioni (soprattutto dell'eucaristia e della preghiera).




-

336 CAPITOLO DODICESIMO

3. VARIAZIONE (1): LA LITURGIA E «ESPERIENZA» DELLO SPIRITO
DI CRISTO NEL MATRIMONIO

— La liturgia &, come abbiamo detto, esperienza in quanto &
fons della vita cristiana: come tale essa deve essere compresa co-
me ascolto, silenzio, pazienza, attesa, ricezione, origine. E cosi la
base di un’autointerpretazione e di un’autocomprensione radi-
calmente nuova, del singolo come della coppia. Il soggetto cri-
stiano, gia segnato dall’'insufficienza di sé e dall'impossibilita di
autogiustificarsi, coglie nella liturgia la verita di quell’esperienza
che pure & chiamato a vivere quotidianamente nella vita di cop-
pia e di famiglia, quel «perdersi per ritrovarsi», quella liberta
come relazione che costituisce una delle piti profonde verita del-
la vita cristiana.

Proprio per questo motivo il cristianesimo, la fede cristiana,
riguarda I'essere, il senso di quello che siamo, nel modo piu pro-
fondo e radicale. Essere cristiani significa allora cogliere la po-
tenza del bene che ci ha creato e ci ha redento in Dio Padre, nel
Figlio e nello Spirito Santo. Inevitabilmente tutto questo deve
gradualmente apparire, deve far nascere una coscienza di vivere
la vita come risposta a una chiamata, come ringraziamento a un
dono, come partecipazione a una gioia: di qui scaturiscono una
serie di possibilita, una serie di doveri, una serie di abiti: solo
allora si possono avere cose e si debbono fare cose, perché si &
nella logica del dono, nella logica della grazia, nella logica della
partecipazione®.

Qui, come ¢ evidente, la dimensione morale & sempre una
dimensione insuperabile: non avrebbe senso parlare contro 'e-
lemento morale o contro I’elemento doveroso nel cristianesimo,
ma resta importante dire che questo elemento che noi abbiamo
cosi gonfiato nella nostra vita cristiana, & un elemento necessario
ma successivo, sempre successivo. Il motivo di questo sta in una

2 Queste parole: dono, partecipazione, grazia, non sono le ultime paro-
le, quelle che alla fine si dicono dopo che si son fatte le cose quotidiane: sono
invece le prime! Se non ci sono quelle al primo posto, le cose quotidiane —
della chiesa come quelle della famiglia — diventano presto come quelle del
comune, come quelle del datore di lavoro: non c’¢ pit tra di esse alcuna
differenza. Si chiede un sacramento come si chiede un’agevolazione fiscale.
Quando va bene non c’¢ differenza: al peggio, si chiede un «condono fisca-
le» con molta piti convinzione rispetto a un «dono di grazia».

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE 337

cosa molto banale, e molto nascosta, ma che alla lunga puo di-
ventare anche evidente e consolare molto, molto di piu di qual-
siasi dovere; I'uomo deve fare qualcosa (e in questo sta il suo
dovere morale) solo perché ha ricevuto un dono (I'amore) che
lo trasforma. La consapevolezza di aver ricevuto cid che si & ri-
sulta fondamentale per cogliere il senso di quel dovere. La co-
scienza di questo dono, di questa grazia mette in moto la liberta
che decide, e questo allora ¢ il punto di partenza anche dell’atti-
vita morale del cristiano.

La liberta che & chiamata in causa (devi fare questo o quello)
€ gid essa stessa frutto di un dono, ossia non & originaria: ognu-
no di noi non sta di fronte alla possibilita del credere come un
dio: no, egli & uomo, e come uomo e come donna ha ricevuto la
possibilita di scegliere trovandosi collocato gia in una relazione:
guardare alla propria possibilita di scegliere come a un dono:
questo ¢ il miracolo della fede e del credere. E da qui, lungo
questa strada, si diventa cristiani. Gli atti originari del cristiane-
simo, quelli che nei sacramenti dell’iniziazione cristiana scopria-
mo, sono atti di morte e di rinascita, di morte a quell’io che
pensa di poter lui scegliere per Dio e di rinascita a quell’io che
non puo essere afferrato se non in un’originaria relazione con un
tu (umano) e con un Tu (divino)?. (

— La coppia puo sperimentare questo straordinario evento
del dono d’amore che rende liberi in forma particolare nella ce-
lebrazione rituale del proprio matrimonio. Il rito — come & evi-
dente — pu¢ parlare appieno solo se ¢ gia stato un’esperienza dei
due sposi. E I'esperienza del rito che puo far maturare una vera
esperienza del matrimonio nello Spirito di Cristo e percid una
spiritualita cristiana della nuova coppia. Nel reciproco «pren-
dersi» degli sposi si manifesta la verita e la realta attuale di cio
che la Scrittura annuncia, di ciod per cui la chiesa ringrazia, di cio
per cui Cristo & morto e risorto.

Le letture del rito del matrimonio risultano allora non solo
portatrici di un «contenuto», ma capaci di articolare una «forma
dell’esperienzax: si interrompe la diretta comunicazione, si volge
lo sguardo e I'orecchio alla «fonte» per «ricevere cid che si é», per

? La risonanza «personalistica» di questa rilettura deve necessariamente
misurarsi anche con il «pensiero dialogico» di Buber, Rosenzweig e Lévinas.



-

338 CAPITOLO DODICESIMO

accogliere come dono cid che diventera il contenuto di un com-
pito. L’ascolto della parola ¢ «forma» dell’esperienza spirituale
che la coppia vivra nella sua esistenza quotidiana e festiva, ordi-
naria e strordinaria, nelle opere e giorni della sua vita insieme,

— Per la spiritualita coniugale cid significa cogliere nella nar-
razione della parola la propria verita di reciproco affidamento.
Come Cristo si & esposto al tradimento per non deflettere da
quell’obbedienza che era riconoscimento di una cosustanzialita
originaria e la chiesa riceve se stessa proprio nell’affidarsi al suo
Redentore, cosi la coppia cristiana, vivendo la propria esperien-
za di vita e la propria esperienza di culto (esperienza di corri-
spondenza e di interruzione) da figura a un’autentica «spiritua-
lita matrimoniale» nella quale I'annuncio della presenza dello
Spirito & proposto e sviluppato in modo specifico, nella figura
dell’incontro benedetto di maschio e femmina, come «luogo sa-
cramentale cristiano», in cui ognuno non puo trovarsi piu singo-
larmente, se non ricevendosi dall’altro.

4. VARIAZIONE (2): LA LITURGIA E «ESPRESSIONE» DELLO SPIRI-
TO DI CRISTO NEL MATRIMONIO '

~La liturgia pud essere espressione in quanto € culmen della
vita cristiana, ossia per la sua capacita di farsi parola, gesto, mo-
vimento, impegno, azione. Si noti bene: solo un ascolto espe-
rienziale puo farsi parola di risposta espressiva. Questo princi-
pio non & cosa dappoco, se considerato come momento decisivo
per lo strutturarsi di una spiritualitd coniugale e familiare.
Ascoltare con la propria esperienza e parlare con la propria
espressione: questo sarebbe il punto di arrivo ideale per una
spiritualita liturgica che coinvolga radicalmente la coppia cristia-
na. Ma tutto cid — come abbiamo notato sopra — significa anche
una verita pit nascosta e sottile: solo nell’espressione del culto
rituale (formale e comunitario) la coppia pu¢ fare della propria
esperienza quotidiana un’esperienza di rivelazione, di gratitudi-
ne, di gioia, di misericordia, di coraggio, insomma un incontro
splendido e sorprendente con lo Spirito del Cristo.

— L'esempio che vorrei qui proporre riguarda non piu I’a-
scolto della parola, ma la risposta a tale ascolto, che si verifica
nella liturgia del matrimonio, con quell’articolazione del «gra-

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE 339

zie» che assume la figura del «consenso», come «formas del sa-
cramento.

Che tale consenso sia espressione che matura in un rito si-
gnifica che contiene dentro di sé I'esperienza e I'anticipazione di
un’originaria risposta dell'uomo alla parola dell’amore. 11 con-
senso ¢ di per sé — colto nella sua inserzione liturgica dentro
I'eucaristia — |'affermarsi di un’iniziativa iniziata, di una liberta
liberata. Per questo 'espressione & necessaria al configurarsi di
un’esperienza. Aver gia tante altre volte risposto alla parola puo
far percepire anche il consenso — con tutta la sua noviti — come
una forma della risposta e rendere cosi solenne la coscienza di
un dono che fonda il compito della vita coniugale ¢ familiare.

Intorno al tema del «consenso» e del suo legame con la li-
turgia del matrimonio in cui si inserisce si annodano molti dei
problemi che gravano oggi non soltanto sulla com prensione teo-
logica del sacramento, ma anche sulla concreta spiritualita fami-
liare che in esso matura,

Da un lato (quasi sul piano della tecnica rituale) & interes-
sante notare come il desiderio recente di connotare cristologica-
mente, pneumatologicamente e comunque teologicamente il
consenso espresso dagli sposi dimostra una nuova forza, ma an-
che una nuova debolezza. Chiedere che I'espressione degli sposi
espliciti tematicamente il riferimento teologico implica aver gia
rinunciato alla forza implicita del contesto (rituale del momento
e della storia dei due) come capace di orientare il senso di quel-
I"affermazione che i due si scambiano,

Da un altro lato (dal profilo piti squisitamente teologico) si
riapre la questione su chi sia il ministro del sacramento del ma-
trimonio™. Le considerazioni che abbiamo fatto fin qui sembra-
no autorizzare una via media tra le opposte affermazioni di
un’assoluta ministerialita degli sposi (nel consenso) e una mini-
sterialita del ministro ordinato (nella benedizione degli sposi), La
contrapposizione risponde evidentemente a un vizio teorico di
fondo, che potrebbe essere individuato agevolmente nella con-
trapposizione tra antropologia e teologia e che si trasforma facil-
mente in un’unilateralita laicale contrapposta a un’unilateralita

~ * Sul tema cft. C. ROCCHETTA, I/ sacramento della coppia. Saggio di teolo-
gia del mairimonio, EDB, Bologna 1996, 203-223.



340 CAPITOLO DODICESIMO

clericale (cft. infra). Se perd, partendo dalla consapevolezza di
una radicale commistione di antropologia e teologia, in cui espe-
rienza ed espressione coniugale debbano «sposarsi» originaria-
mente con l'esperienza e 'espressione del culto rituale, allora sa-
ra facile mostrare che & la forma eucaristica della spiritualita co-
niugale, e del rito stesso del matimonio come sua solenne
inaugurazione, a pretendere una ministerialita complessa per
questo sacramento. «Due sono i ministri di questo sacramento,
anzi tre»: poiché se ¢ indiscutibile I'affermazione per cui gli sposi
sono «ministri» del sacramento in senso pieno, resta vero il fatto
che la verita del sacramento non appare pienamente se non nel
suo collocarsi «nella» eucaristia, dove gli sposi pronunciano il
loro reciproco si in una reciprocita pitt grande, nella quale anche
la loro domanda ¢ gia una risposta, e dove il «ministro» ¢ un
altro, appunto colui che agisce «in persona Christi et ecclesiae».

Proprio le ragioni di una connessione tra esperienza ed
espressione permettono di fare nello stesso tempo due diverse
affermazioni, che risultano percio complementari e non con-
traddittorie:

a) Il consenso, come atto insostituibile degli sposi, costitui-
sce il nucleo necessario, ma non autosuffi¢iente per attribuire a
essi una piena ministerialitd sacramentale. Cid che tuttavia fa
degli sposi i ministri del sacramento non & semplicemente la
«volonta di battezzati», ma P'espressione rituale di tale volonta.
E tale volonti, quando espressa ritualmente, risulta appunto una
risposta prima che un’iniziativa®.

b) La benedizione delle nozze ¢ il carattere propriamente

# [ proprio 'avvertenza di una profonda correlazione tra esperienza ed
espressione a rendere limitata e condizionata Iaffermazione di un’assoluta
ministerialita degli sposi nel sacramento. Si consideri la seguente affermazio-
ne di C. Rocchetta: «gli altri sacramenti rappresentano eventi di salvezza che
si inseriscono nella storia umana, il matrimonio & un evento della storia
umana che — per i battezzati — si costituisce come evento di salvezza» (I/
sacramento della coppia, 8): 1a frase ha una sua incisiva efficacia, ma ammette
un limite alla propria intenzione in quel piccolo inciso (- per i battezzati -),
in cui rientra dalla finestra il problema che si era fatto uscire dalla porta.
Ossia la questione di un’effettiva (e non formale) dimensione battesimale
degli sposi. Proprio su questo arduo crinale sta o cade la possibilita di non
chiudere la coppia in una sorta di autoreferenzialita teologica ¢ sacramenta-
le, che sarebbe tanto rischiosa quanto una sua determinazione puramente
estrinseca.

. |

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE 341

eucaristico e rituale che contribuisce in modo decisivo al mante-
nimento di quel carattere «secondo» dell’atto con cui la coppia
«si dona e si riceve». Il «presidente della celebrazione» & sotto
questo aspetto pienamente ministro del sacramento nel garanti-
re che nel donarsi reciproco dei coniugi sia anzitutto Dio a do-
nare 'uno all’altro. Ma anche questa ministerialitd, necessaria
all’espressione del sacramento, non ¢ autosufficiente per I'espe-
rienza dello stesso. '

— Per la spiritualita coniugale, la piena valutazione della li-
turgia come espressione significa dar parola al proprio vissuto,
portare a un livello esplicito cid che & solo implicito, e cosi pie-
namente valorizzare la relazione della coppia alla luce e in vista
della relazione con Cristo e con la chiesa, che sola pud reggere e
fondare il matrimonio come «sacramento», e non solo come
contratto. Finché ci fermiamo alla semplice «esperienza», pos-
siamo anche parlare di una ministerialita solo dei coniugi o solo
del presidente della celebrazione. Quando dobbiamo correlare
esperienza ed espressione, dobbiamo necessariamente ammette-
re una «ministerialita complessa» per il sacramento del matri-
monio, che apre anche alla piena percezione della dimensione
spirituale di esso. Se & vero che & la «relazione della coppia che
diventa sacramento» (Rocchetta-Schillebeeckx) & altrettanto ve-
ro che solo I'espressione di tale esperienza acquisisce la forza di
strutturare una spiritualita cristiana del matrimonio.

5. VARIAZIONE (3): RITI DI SPIRITUALITA CONIUGALE TRA ESPE-
RIENZA ED ESPRESSIONE

= Se volessimo sintetizzare i contenuti delle prime due varia-
zioni sul nostro tema fondamentale, potremmo arrivare a queste
cinque affermazioni:

~a) La realta della coppia ¢ di per sé¢ comprensibile come re-
lazione ed ¢ capace di annunciare I'implicazione teologica del-
I'antropologico, mettendo a nudo la vera realta dell’uomo?.

26 . \ . . . N
«Che Dio pué essere capito solo mediante Dio & da concedere; ma
allora non si & ancora riflettuto sul fatto che “capire” ¢ un atto dell’'uomo

come tale» (VON BALTHASAR, Lo Spirito della veritd, 286).



CAPITOLO DODICESIMO

342

b) Ogni coppia annuncia che — considerato di per sé —'uo-
mo non ha senso, ossia che 'uomo comincia a essere se stesso
(comincia a entrare nell'umano) solo di fronte a un altro, grazie
a un altro, sotto la liberta-autorita di un altro.

¢) La forma pit alta con cui 'uomo pué semplicemente con-
servare se stesso (come singolo e come specie, mangiando e ge-
nerando) & anche capace di annunciare e rendere presente la
verita dell’amore di Dio, della gratuita dell’obbedienza del Fi-
glio, del dono dello Spirito.

d) Ma questa esperienza pud essere fatta pienamente ed
esplicitamente emergere soltanto mediante un’espressione ade-
guata. La coppia & gia sempre luogo di annuncio del vangelo
solo se ogni volta di nuovo, qui e ora, puo dar parole di fede alle
proprie esperienze e sperimentare in proprio le parole della fe-
de”.

e) Questo continuo passaggio dall’esperienza all’espressione
e dall’espressione all’esperienza avviene primariamente nella li-
turgia, che agendo sul piano simbolico-rituale struttura I'espe-
rienza e |'espressione cristiana.

Tuttavia, accanto alla strutturale esigenza — per la coppia e la
famiglia cristiana — di un rapporto di esperienza e di espressione
con i riti della liturgia ecclesiale e comunitaria, la spiritualita co-
niugale deve fare i conti anche con una dimensione di «iti pro-
pri e peculiari a essa». Questa nostra terza variazione assume
proprio il compito di integrare questa ulteriore dimensione del
«matrimonio nello Spirito».

27 Proprio il contrasto tra il «<sempre e ovunque», tipico di ogni impo-
stazione trascendentale ¢ intellettualistica, ¢ il «qui e ora», proprio di ogni
tendenza positivistica e realistica, ripropone bene la falsa alternativa tra una
esperienza di coppia che come tale costituisce il sacramento e una positiva
assunzione sacramentale (e giuridica) che estrinsecamente determinerebbe
la qualita sacramentale dell’'unione. . ,

In realta anche qui parlano le ragioni di un’incomprensione che I'oppo-
sizione tra intrinsecismo ed estrinsecismo non riescono a superare. Per un
interessante sviluppo di questo tema teorico applicato al sacramento cfr. S.
UsBIALL Il sinibolo rituale e il pensiero critico. Per una teoria del segno sacra-
mentale, in A.N. TERRIN (ed.), Liturgia e incarnazione, 251-284.

D

E |

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE 343

— Riti propri della spiritualita coniugale e familiare

La possibilita di mettere in relazione liturgia e spiritualita —
occorre ricordarlo ancora — costituisce un orizzonte problemati-
co globale gia di per sé. Ancora oggi, a distanza di molti anni dal
concilio Vaticano II, e ancor pitl dal sorgere di un interesse forte
per la liturgia (agli inizi del secolo XX), possiamo dire che la
spiritualita liturgica non ha ancora un suo chiaro statuto®. Ma
non basta: gli inizi di questo rapporto tra spiritualitd e mondo
del rito liturgico — nei primi decenni di questo secolo — sono
stati tempestosi, luogo di polemiche, di contrapposizioni dure e
anche laceranti (i nomi di Festugiére, Maritain, Casel bastano a
evocarle).

Gia per chi & «chierico celibe» il rapporto tra spiritualita e
liturgia non & teoricamente del tutto chiaro: forse lo & pratica-
mente, ma non lo € ancora del tutto sul piano teorico. In parti-
colare il rapporto tra interiorita ed esteriorita, tra contemplazio-
ne e azione, tra soggettivitd e oggettivita risulta spesso impaccia-
to o semplicisticamente risolto. Se questo vale per chi ¢ — come
abbiamo detto — «chierico celibe», sembrerebbe che a maggior
ragione (quasi a fortiori) cid debba valere per chi € «laico sposa-
to», per chi si dedica alla «consecratio mundi» come sua voca-
zione speciale. Per costoro (donne e uomini) forse non & chiaro
né lo statuto del loro livello liturgico, né quello del loro conte-
nuto spirituale.

Ma forse questa deduzione quasi automatica deriva soltanto
da un errore di prospettiva. Potrebbe darsi, invece, che proprio
questa diversita essenziale di esperienza dei laici sposati cristiani
— senza alcun senso di concorrenza o di competizione con i loro
colleghi celibi — crei uno spazio nuovo di interazione tra spiri-
tualita e liturgia; ossia faccia sorgere — quasi ex #ovo — una zona
di esperienza spirituale che non ¢ ancora liturgica in senso stret-

% Un tentativo di chiarificazione della questione si trova in G. Moroti, I/
rapporto tra liturgia ed esperienza di Dio. Linee di riflessione storico-teologica,
in AN. TERRIN (ed.), Liturgia soglia dell’esperienza di Dio?, Messaggero -
Abbazia di S. Giustina, Padova 1982, 39-61. Sul piano storico chiarimenti e
notizie utili vengono da L. ARTUSO, Liturgia e spiritualita. Profilo storico (Ca-
ro Salutis Cardo. Sussidi, 4), Messaggero - Abbazia di S. Giustina, Padova
2002.



344 CAPITOLO DODICESIMO

to, e una zona di esperienza liturgica che non ¢ spirituale in sen-
so stretto®.

Questo fenomeno ¢ legato strettamente al fatto — inconten-
stabile, ma assai trascurato — di una differenza essenziale, direi
quasi dimensionale, nell’esperienza del laico rispetto a quella del
chierico, che consiste nello sperimentate forme intermedie di
relazione tra individuo e comunita, tra regno della spiritualita
(individuale) e il regno della liturgia (comunitaria). Il rapporto
a due, a tre, a quattro, tipico della coppia e della famiglia, ¢ zona
intermedia e di mediazione. E pit, molto pit di un’esperienza
individuale — e percid mette in crisi e modifica positivamente
ogni modello individualistico di spiritualita. D’alta parte & me-
no, molto diversa, rispetto a una comunita liturgico-ecclesiale in
senso stretto, e percid mette in crisi e modifica positivamente
ogni pura logica della celebrazione.

Proprio questo ¢ il lato interessante della nostra terza varia-
zione: Ja famiglia e il matrimonio sono luogo di adibizione e di
sperimentazione di un’ampia gamma di «spiritualita rituali» che
debbono meritare 'attenzione di una teologia rinnovata.

— Luoghi di una possibile liturgia domestica

La questione iniziale che dovrebbe essere affrontata riguar-
da la possibile definizione di un tale ambito di ricerca. Credo
occorra anzitutto operare una distinzione tra spiritualita e ritua-
lita coniugale.

Correre il rischio di pensare la spiritualitd matrimoniale
astrattamente o inadeguatamente — questo errore cosi diffuso —
significa non considerare i luoghi concreti e le forme determina-
te con cui si diventa uomini e donne spirituali nel matrimonio.
Spesso questo errore si identifica con il pensare a una mistica
senza un’ascetica, a un «fine» senza un «mezzo», o meglio senza
una «mediazione» tra esperienza coniugale e forme della spiri-
tualita cristiana. Sostanzialmente significa correre il rischio di

# Cfr. B. FiscHER, La priére ecclesiale et familiale dans le christianisme
ancien, «La Maison-Dieu» 116 (1973), 41-58; A. HaMMAN, Liturgie, priére et
famille dans les trois premiers siécles chrétiens, «Questions Liturgiques» 57
(1976), 81-98; P. DUFRESNE, Liturgia familiare, Ed. Dehoniane, Bologna
1977; D. SARTORE, Famiglia, in A-M. Triacca - D. SARTORE (edd.), Nuovo
Dizionario di Liturgia, Ed. Paoline, Cinisello Balsamo, 1988, 524-536.

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE 345

restare ancora «clericali», anche quando si ritiene di proporre
contenuti assai avanzati e innovativi®.

Nello stesso tempo occorre ben considerare che la ritualita &
solo una sezione, una parte della spiritualita coniugale; sebbene
forse una delle pil nascoste e invisibili. Non tutto si risolve nella
«ritualita» della coppia, sebbene la ritualita che i coniugi riesco-
no a costruire abbia grande efficacia nello strutturare cid che
rituale non &, non deve e non pud essere. D’altra parte & bene
parlare di spiritualita rituale, e non di liturgie domestiche, per-
ché I'elemento pubblico della liturgia & irriducibile alla logica
privata e sempre un po’ «chiusa» della famiglia.

E giusto puntare sulla dimensione festiva della ritualita fami-
liare. Forse pero bisognerebbe parlare anche di una spiritualita
della feria, ancora piu tipicamente propria della famiglia, e per-
tanto si potrebbero ipotizzare due diversi livelli:

a) ritualita spirituale festiva della famiglia;

b) ritualita spirituale feriale della famiglia.

Per articolare ulteriormente la questione, bisognerebbe inol-
tre domandarsi se la tematizzazione della ritualita religiosa e cri-
stiana non pretenda un’attenzione rivolta anche alla ritualita che
la coppia — pili © meno consapevolmente — esercita anche sul
livello non religioso, ma civile e antropologico: il rito del pasto,
il rito del bacio, il rito della distanza, il rito della «visione comu-
ne», il rito dell'incontro, il rito della ginnastica, il rito del viag-
gio...
Un'attenzione seria anche al livello «puramente antropologi-
co» della problematica mi sembra il modo piu corretto per af-
frontare in modo deciso la trattazione di un ambito particolare —
ma cosi centrale — della vita della chiesa, per dar corpo a quella
forma di «spiritualita laicale», che non pud essere semplicemen-
te retta da «buone intenzioni», ma che ha bisogno di competen-
ze specifiche e irriducibili alla semplice imitazione di stili mona-
stico-clericali. Cié vuol dire che non si costruira mai una spiri-
tualita matrimoniale nella semplice imitazione di cid che — pur

" Mi si permetta di precisare che cosa intendo qui con «clericale». Vo-
glio riferirmi a un particolare modo di rapportare esperienza ed espressione,
che si ayvale strutturalmente di un lungo apprendistato rituale, maturato in
luoghi «separati» (seminari, monasteri, conventi, gruppi di preghiera, ritiri)
che esulano largamente dall'esperienza della coppia e della famiglia.




346 CAPITOLO DODICESIMO

da secoli — fanno coloro che non si sposano. Questo & il punctum
dolens della ricerca, ma anche il punctum triumphans della pos-
sibile scoperta.

— La tensione tra festa e feria

Ecco il paradosso: la famiglia & famiglia soprattutto nella fe-
ria, mentre la liturgia ¢ liturgia soprattutto nella festa’. La fami-
glia si costruisce e si edifica nell’abitudine al pasto comune, nella
consuetudine al reciproco ascolto e perdono, nella cura recipro-
ca e nella mutua assistenza: in cio ha il suo luogo di strutturazio-
ne antropologica, che tuttavia deve poter scoprire (sperimentare
ed esprimere) come derivato da un amore piu grande e teso a
questo stesso amore pill grande.

Dove collocare I'intersezione tra antropologico e teologico?
Proprio questo punto «utopico» ¢ il luogo di una spiritualita
rituale della famiglia! Cioé di una spiritualita pit che individua-
le, ma anche meno che liturgica.

Se & vero che & molto piu difficile formulare buone doman-
de, che dare buone risposte, eccoci di fronte al compito di sol-
levare questioni davvero interessanti e centrali per la problema-
tica in esame. Seguird qui un metodo tradizionale, eppure sem-
pre nuovo: alcune categorie ci accompagneranno nel ragiona-
mento.

a) Il tempo = quando?

Il tempo di una spiritualita rituale della famiglia si trova nel-
I'intersezione tra feria e festa, ossia in quei momenti della feria,
della quotidiana routine della giornata, che smentiscono proprio
tale senso di «ciclica insensatezza».

b) Lo spazio = dove?

La ragionevole pretesa di un «luogo separato» per la rituali-
ta liturgica comunitaria non pud essere del tutto assecondato da
una liturgia familiare. La casa ¢ e resta il luogo proprio della

3 Sul tema cfr. AAVV.,, Liturgia delle ore. Tempo e rito (Atti della XXIT
Settimana di Studio dell’Associazione Professori di Liturgia - Susa [TO], 29
agosto - 3 settembre 1993), Ed. Liturgiche, Roma 1994 (Bibliotheca «Ephe-
merides liturgicae». «Subsidia», 75); A. Rizzi, I/ segreto del tempo. Medita-
zioni su tempo, festa e preghiera, LDC, Leumann (TO) 1993; R. TAGLIAFERRI,
Il senso e la qualitd della festa per 'uomo moderno, «Ambrosius» 66 (1990),
389-408; A. GRILLO, Tempo e preghiera. Dialoghi e monologhi sul «segreto»
della Liturgia delle Ore, EDB, Bologna 2000 (Quaderni di Camaldoli, 18).

k. |

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE 347

famiglia, anche e forse soprattutto per i riti di spiritualita coniu-
gale.

¢) La sostanza = che cosa?

Gli atti piti banalmente abituali della vita coniugale conten-
gono un nocciolo gratuito, un soffio di grazia, una «nuances di
tenerezza che rivela la loro impensabile importanza.

Interrompere la vita per farla corrispondere al suo senso,
perché possa ricevere il suo significato, dall’alto e dall’esterno!
Questa ¢ la cosa di cui & questione. Non semplicemente una spi-
ritualita, ma proprio un’abitudine ritmata a «staccares» per rico-
minciare, a un’altezza superiore rispetto a prima!

Tornare dolcemente all’inizio della propria parabola di vita a
due, nel piu alto come nel piti basso degli entusiasmi, «condivi-
dendo lo stacco». Questa dovrebbe essere la principale meta.
Armonizzare il ritmo della riflessione sul senso della scelta ma-
trimoniale, ponendo riferimenti comuni (letture, preghiere, si-
lenzi) come tappe fisse della giornata, della settimana, come
«punti chiave» di essa.

d) La relazione = con chi?

C’¢ un soggetto della preghiera cristiana che regge la coppia,
con il suo Spirito, con la sua morte e con la sua vita. Intessere
tutte le piccole nascite e le piccole morti che costellano la vita
quotidiana di questa vita e di questa morte. Essere sposi «nel
Signore» passa attraverso queste morti e queste rinascite,

e¢) La modalita = come?

Si tratta, inequivocabilmente, di «interruzioni» della vita
quotidiana, perché la vita quotidiana possa «corrispondere» al
suo compito e alla propria vocazione. Poter «staccare» per poter
essere donati al proprio compito: questo ¢ il modo per eccellen-
za della ritualita.

— Prospettive di sviluppo

I livelli sui quali potrebbe essere articolato uno «stile rituale
coniugale» sono necessariamente molteplici e comportano I'in-
tersecarsi di competenze e interessi assai distanti tra loro™. Ogni

» Primi segni di questa esigenza appaiono in A. CATELLA, L'esperienza
della festa e la famiglia, in AANV., Famiglia santuario di Dio. Una comuniti
che celebra e che prega (Bibliotheca Ephemerides Liturgicae - Sectio pastora-
lis, 14), C.L.V., Roma 1995, 45-62. G. KLUGER, Familiengottesdienst, «Theo-

..



348 CAPITOLO DODICESIMO

domanda che abbiamo formulato brevemente al punto prece-
dente dovrebbe trovare risposta dai diversi punti di vista che
qui vengono suggeriti:

a) Sarebbe assolutamente necessario I'apporto di una lettura
fenomenologica e antropologica del rito nella famiglia, come
«base» di ogni possibile progetto liturgico-cristiano_che vogh.a
«respirare» secondo i ritmi stessi della vita matrimoniale e fami-
liare. _

b) Altrettanto prezioso sarebbe conoscere come le strategie
comunicative pit smaliziate scoprono le tendenze della famiglia
odierna: penso soprattutto alle strategie che le agenzie pubblici-
tarie progettano per promuovere un prodotto. Nelle loro scelte
e decisioni attingono certamente a dati che risulterebbero pre-
ziosi per scoprire le «fessure» e le «crepe» di una visione pura-
mente funzionale della vita.

¢) Altrettanto necessaria sarebbe una recensione di ci6 che ¢
la prassi tradizionale che sopravvive nella societa attuale: pre-
ghiera (solitamente individuale) alla sera, talora al mattino. Pre-
ghiera (solitamente comunitaria) prima del pasto. Preghle%'a_ per
il lutto in famiglia. Forse anche in occasione della benedizione
della casa, quando e dove ancora sopravvive.

6. Fucga: CRISTO SPOSO DELLA CHIESA SPOSA COME IMMAGINI
«LITURGICHE» DEL SENSO DEL MATRIMONIO CRISTIANO IN
RAPPORTO ALLO SPIRITO

— Limmagine di Cristo sposo della chiesa sposa deve essere
compresa in relazione alla sua natura «complessa», perché «sim-
bolico-liturgica». Non & nozione, o verita da insegnare, ma evi-
denza da vivere, che pud essere vissuta soltanto immergendosi
ritualmente in una tradizione, con il corpo e con la mente, con

logische Quartalschrift» 159 (1979), 195-202; J. PoteL, Vita familiare e cele-
brazioni liturgiche: nascita, morte e matrimonio, «Concilium» 17 (1981-
1982), 137-147; nel numero 102 (1980) di «Rivista di Pastorale liturgica»
interamente dedicato al tema: Famiglia e liturgia; ricordo anche G. CAMPANI-
NI, La preghiera in famiglia, «Rivista del Clero italiano» 12 (1996), 829-839, e
1 (1997), 30-39 e infine A. GRiLLO, Riconoscere il ruolo della famiglia, «Fa-
miglia oggi» 27 (2004), 18-23.

. M |

-

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE 349

I'esperienza grazie all’espressione e con I'espressione grazie al-
Pesperienza. Questa immersione rituale, questa «interruzione»
da cui puo sorgere la possibilita di una corrispondenza, ci indica
il limite di un recupero semplicemente morale dell’identita cri-
stiana delle famiglie®.

a) Nella vita di coppia non si tratta prima di tutto di un do-
vere, ma di un dono.

b) La vita di coppia pud scoprire nella liturgia proprio il
volto gratuito dell’iniziativa di Dio, che rende saldi anche nella
difficolta.

c) Esperienza ed espressione liturgica sono dimensioni ritua-
li, simboliche e religiose che fondano e alimentano I'energia mo-
rale, in una dinamica sempre aperta tra interpellazione di grazia
e risposta della liberta.

d) Solo cosi I'«indissolubilita» dell’impegno non appare piti
semplicisticamente come frutto di un impegno dei coniugi, ma
come risultato della risposta dei coniugi a un impegno previo,
gratuito e misericordioso da parte di Dio.

e) Come cristiani e in quanto cristiani, ci si pud impegnare
per sempre solo in seconda battuta, non in prima battuta: questa
¢ la forza piu autentica del cristianesimo. Tale forza viene so-
stanzialmente strutturata e potenziata dall’esperienza religiosa,
dal linguaggio simbolico e dalle azioni rituali che nella liturgia
trovano la loro sede ordinaria.

— E allora evidente che la semplice espressione liturgica non
¢ ancora capace di modificare le cose, di condurle alla loro veri-
ta. Cosl come un’esperienza cristiana digiuna di esperienza litur-
gica rischia continuamente di fare troppo appello al livello mo-
rale-moralistico, di contare piu sul compito che sul dono, di
guardare pit alla risposta dell'uvomo che all’iniziativa di Dio.

Di qui due forme diverse di rapporto distorto tra il discorso
cristiano sulla famiglia e il suo indispensabile fondamento litur-
gico:

a) L'eccesso «clericale» (esperienza/espressione liturgica
senza esperienza/espressione familiare) risulta incline a presup-
porre I'esperienza liturgica come ovvia e scontata. Essa assume

» Ha ragione C. Rocchetta a insistere su una teologia al positivo della
coppia, in cui «l’ethos della vita coniugale [...] sgorga dal sacramento del
ppia, in ug gorg
matrimonio» (I/ sacramento della coppia, 13).



350 CAPITOLO DODICESIMO

un orizzonte determinato (quello di una certa abitudine all’e-
spressione e all’esperienza liturgica) come un orizzonte formale
e generale, attribuendolo all’essenza astratta del cristiano e non
alla sua esistenza concreta.

b) Leccesso «laicale» (esperienza/espressione familiare sen-
za esperienza/espressione liturgica) € invece incline a rimuovere
il momento liturgico per concentrare I'attenzione sul piano del-
Pimpegno etico-esistenziale o interiore-sentimentale. Spesso cio
si lega a una semplicistica rilettura del culto cristiano come culto
semplicemente non rituale™, cosi perdendo una dimensione es-
senziale di esso, che invece la componente «clericale» vive diffu-
samente.

Entrambi questi «gravi eccessi», che pure sono cosi diffusi,
impediscono una spiritualitd coniugale, una vera coscienza ed
efficacia dello Spirito nel matrimonio.

— La grande opportunita & quella di unire un’esperienza li-
turgica che si esprima sul piano della coppia/famiglia e un’espe-
rienza coniugale/familiare che si esprima nella liturgia. Superare
un legame estrinseco con Cristo e promuovere un rapporto in-
trinseco con Cristo, appunto «nello Spirito». Solo con queste
cautele (esperienziali ed espressive) potremimo infine affermare,
con piena consapevolezza, che nel matrimonio cristiano «Cristo
¢ lo sposo, la chiesa & la sposa, lo Spirito & 'amore». Tutto ci6
potra alla fine permettere che si verifichi quell'unica condizione
che rende possibile una vera spiritualita della coppia e della fa-
miglia: ossia che non solo piti «il teologo debba ascoltare coloro
che amanos (come ci ha suggerito all'inizio von Balthasar), ma
che «coloro che amano» possano assumere una piena e convin-
cente soggettivita teologica e liturgica.

¥ Mi pare da segnalare il fatto che la riflessione su un rapporto tra spi-
ritualita coniugale e liturgia implica la necessita di riconsiderare il ruolo che
Pesperienza religiosa, il linguaggio simbolico e le azioni rituali svolgono in
modo non aceessorio. E Iinsuperabilita di un momento «sacro» a pretende-
re un nuovo riconoscimento: «Far valere il massiccio dirottamento del lin-
puaggio relativo alla pratica rituale e cultuale dal suo legame originario con
le relative figure di gestione del sacro in termini di alternativa ¢ di esclusione
del rito ¢ del culto & impensabiles (P. SEQuery, Il Dio affidabile. Saggio di
teologia fondamentale, Queriniana, Brescia 1996, 743). Per questo un'espe-
rienza esplicitamente rituale rimane una necessita insuperabile per la spiri-
tualita cristiana di ogni coppia sposata nel Signore,

#

MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE. 351

— Per concludere, ci viene in soccorso una grande voce della
letteratura mondiale. Forse il pit bel romanzo che sia stato scrit-
to sul rapporto di coppia — in positivo e in negativo — & Anna
Karenina di L. Tolstoj. «Tutte le famiglie felici si assomigliano
tra loro, ogni famiglia infelice ¢ infelice a suo modo»: queste
sono le parole con cui il romanzo incomincia e che ne illumina-
no in sintesi tutto lo sviluppo. Proprio le parole espresse sulla
«spiritualitd coniugale» sembrano essere tra le pil alte mai scrit-
te in un romanzo.

Significativamente, i due protagonisti, Anna e Levin, nelle ul-
time pagine arrivano vicini al suicidio: per Anna la perdita di ogni
senso del vivere, dopo la separazione dal marito e la delusione
con Vronski, si manifesta in modo definitivo di fronte a un «atto
liturgico». Nel pieno della sua ultima crisi di disperata depressio-
ne essa afferma: «Suonano a vespro [...]: perché queste chiese,
questo suono, questa menzognar». E non sono — proprio queste
parole — una drammatica realta, presente, sebbene in modo mai
cosi lucidamente esplicito, in tanti vissuti familiari di oggi?

Rispetto a esse risuonano luminose e profetiche le parole di
Levin, del Levin che rifiuta il suicidio e comprende il senso del-
Iesistenza, attraverso una sofferta, ma liberante esperienza ma-
trimoniale, che & esperienza di conversione e di fede, il cui cen-
tro — che vale qui anche come conclusione — Tolstoj sa esprimere
con parole indimenticabili, quando, descrivendo il rapporto che
Levin scopre di aver costruito con sua moglie Kitty, afferma:
«Capi che non solo ella gli era vicina, ma che ora non sapeva
dove finiva lei e cominciava lui».

Una riflessione sulla spiritualita coniugale dovrebbe propor-
si essenzialmente di scoprire in che modo i coniugi possano vi-
vere ed esprimere |’esperienza miracolosa di una comunione tal-
mente profonda, che nessuno dei due pud pit capire fino in
fondo «dove finisce lui e dove comincia I’altra», poiché nello
Spirito del Cristo annunciano nella vita il primato di un amore
che libera dalle angustie dell’io, e apre a un tu e a un noi, a una
relazione fondante.



CaPITOLO TREDICESIMO

IL MATRIMONIO E LA SALVEZZA DELLALTRO.
UNA RILETTURA TEOLOGICA A PARTIRE
DAL NUOVO «ORDO» DELLA CHIESA ITALIANA

Non ¢ nella brama di cose pronte per I'uso, belle e finite, che
’amore trova il proprio significato, ma nello stimolo a partecipa-
re al divenire di tali cose.

(Z. BAUMANN)'

La recente riscoperta del tema teologico del matrimonio — e
piu in generale della vita matrimoniale come parte costitutiva
della testimonianza ecclesiale — sembra aver grandemente valo-
rizzato il livello dogmatico e morale del settimo sacramento, ma
appare ancora segnata da una certa arretratezza per quanto ri-
guarda una sua adeguata comprensione e valorizzazione sul pia-
no liturgico e spirituale®.

L’ambizione a costruire una «spiritualita liturgica per la vita
matrimoniale» sconta dunque in partenza una duplice difficolta:
da un lato il riferimento spesso soltanto estrinseco che viene
proposto tra matrimonio e liturgia, dall’altro il livello ancora em-
brionale di elaborazione di una «spiritualitd non individuale»
nell’ambito della tradizione ecclesiale occidentale moderna e
contemporanea.

D’altra parte sembra altrettanto urgente lo sviluppo adegua-
to di una profonda indagine circa il rapporto tra matrimonio e
spiritualita, cosa che tuttavia non pud essere promossa senza

' Z. BAUMANN, Amore liguido. Sulla fragilita dei legam: affettivi, Laterza,
Bari 2004, 10.

2 Cfr. R. Bonerti (ed.), I matrimonio in Cristo é matrimonio nello Spiri-
to, Citta Nuova, Roma 1998; E.R. TurA, Nodi della riflessione teologica sul
matrimonio, «Studia Patavina» 51 (2004), 695-709.



354 CAPITOLO TREDICESIMO

una coraggiosa rilettura della vocazione spirituale dell’esperien-
za liturgica cristiana.

1l taglio di questo capitolo, pertanto, vorra indagare la rela-
zione tra vita matrimoniale e rito in tre diverse accezioni del ter-
mine:

— il rapporto tra rito del matrimonio e vita matrimoniale;

— il rapporto tra ritualita quotidiana matrimoniale e rilevan-
za del sacramento cristiano;

— il rapporto tra rito cristiano in generale e matrimonio.

I tre aspetti della questione si intrecciano profondamente e
vanno percio attentamente dipanati e distinti. Procedero pertan-
to con il seguente ordine: dapprima vorrei brevemente presenta-
re l'intreccio tra le tre relazioni tra rito e matrimonio che ho
appena illustrate (§§ 1-3), per giungere poi (§ 4) ad alcune brevi
conclusioni, compresa un’appendice (§ 5) sulle conseguenze
della nostra riflessione sul problema non trascurabile dello sta-
ruto civile e religioso delle cosiddette «coppie di fatto»”.

1. RITO DEL MATRIMONIO E VITA MATRIMONIALE

E bene cominciare questo primo passaggio considerando un
piccolo assunto teorico che, pur essendo spesso sottovalutato o
risolto in modo sbrigativo, appare tuttavia di un’importanza
davvero decisiva per_cogliere il senso piu profondo del sacra-
mento della coppia. E il Catechismo della Chiesa Cattolica a sug-
gerircelo, quando con brevita incisiva afferma al n. 1534 che i
due sacramenti del servizio (cioé Pordine e il matrimonio) «sono
ordinati alla salvezza altrui».

Questa idea, non nuova alla tradizione teologica e catechisti-
ca, sembra essere in grado di assumere oggi un ruolo di grande
rilievo — e perfino di assoluta preminenza — a patto che venga
compresa secondo una prospettiva di «ptimo annuncio simboli-
co-rituale della fede», piuttosto che nella sua (pur possibile e
necessaria) rilettura semplicemente giuridico-morale. I fatto

> In alcuni passaggi di questo capitolo fard riferimento alla recente espe-
rienza di un nuovo rito del matrimonio che la chiesa italiana ha inaugurato
nel novembre del 2004, adattando al proprio contesto il nuovo Ordo rituale
del 1990.

IL MATRIMONIO E LA SALVEZZA DELL’ALTRO 355

che il matrimonio sia «ordinato alla salvezza altrus» costituisce in
effetti I’attestazione di una visione cristiana della storia, che si
apre alla logica pasquale e che la testimonia nella quotidianita
della vita a due, persino nei suoi dettagli piti nascosti e apparen-
temente secondari.

Questa particolare ermeneutica del «matrimonio» come
«forma potentissima di desiderio, di quotidiana pratica efficace
e di eloquente testimonianza della salvezza dell’altro» mi pare
una bella prospettiva con cui sintetizzare in un sol punto ben
cingue dimensioni delle nuove possibilita celebrative e teologi-
che offerte dal nuovo rito del matrimonio alla chiesa italiana e
alla riflessione dell’intera compagine ecclesiale.

1.1. La forza del desiderio, il dovere della natura e il dono della
grazia

Lo statuto del matrimonio — persino nella cultura post-mo-
derna della «trasformazione dell’intimita» (Giddens) e dell’«a-
more liquido» (Baumann) — mantiene la caratteristica di essere
nello stesso tempo ultimo e primo dei sacramenti. Luogo prima-
rio di evangelizzazione e di annuncio, per la forza antropologica
di officiumn naturale che mantiene, talvolta anche a una certa di-
stanza dalla sua potenza di segno cristologico ed ecclesiale. Esso
evoca comunque — scritto a fondo nella carne stessa della coppia
— un «primato dell’alteritd» che non ¢ solo «piu esterno della
mia esteriorita», ma anche intimior intimo meo, «piu intimo del-
la mia interiorita» (Agostino).

I dono che P’altro & per me e che io sono per 'altro si fa
carne e sangue nella quotidianita sponsale della coppia-famiglia,
che cosi puo aprirsi al nuovo, al figlio come allo straniero, al
vicino come al passante. Potremmo dire, ancor piu, che il matri-
monio sacramentale ha in sé una potenza quasi ineguagliabile
all’interno dell’intera esperienza ecclesiale, nel far trasparire
una particolare peculiarita di tutti i sacramenti, ossia di essere
«luoghi originari» e fontali della chiesa e non semplicemente
luoghi di esercizio o di amministrazione da parte di una chiesa
gia esistente”,

4 Forse & proprio questo il senso di quell’acuta coscienza interna alla
tradizione ecclesiale, che, pur sapendo che matrimonio dice sempre anche




356 CAPITOLO TREDICESIMO

In effetti, la chiesa nasce proprio da questo sorprendente
consenso tra disegno/desiderio di Dio e desiderio/disegno del-
I'uomo, che si manifesta nel lavacro di una nuova nascita, nel
profumo di una nuova identita compiuta, riconosciuta e ricono-
scibile, nel pasto comune che associa tutti nell’offerta di sé al
Padre e poi anche nel patto di reciproco amore fedele e di co-
munione feconda tra maschio e femmina.

La fedelta dell’amore, la santita del legame e la fecondita del
rapporto, scrutati da questa prospettiva, appaiono donati al «si»
della coppia da un «si» che la precede e che la istituisce, che la
istruisce e che la promuove, che la consola e che si «dice» anzi-
tutto nella solennita indimenticabile di un simbolo rituale. Ed &
il loro «si» consensuale a consentire, quasi in seconda battuta, al
grande si con cui Dio, in prima istanza, manifesta fedelmente,
indissolubilmente e in modo felicemente fecondo il suo amore
gratuito per I'uvomo maschio e femmina, nel Nuovo Adamo che
si prende cura della chiesa sua sposa.

1.2. Il contesto ecclesiale del sacramento

Su questa base, come appare evidente, 'ambiente in cui si
celebra il sacramento non pud piti essere espresso con indicazio-
ni semplicemente «occasionali» — «nel corso della messa» o
«senza la messax», come ancora diceva la stessa Costituzione con-
ciliare Sacrosanctum Concilium, con terminologia ancora troppo

I'ultimo dei sacramenti (il piu fragile, il meno efficace...) sapeva pero pur
sempre che esso ¢ anche primo. 1l suo primato — ratione significationis, per
dirla con Tommaso d’Aquino — indica il suo collocarsi alla radice di quell’e-
sperienza antropologica che si apre a cio che la supera, costituendola nella
sua originaria dignita. B. Pascal ha detto: 'uvomo supera infinitamente 'uo-
mo. Questo pensiero & provato (nello stesso tempo «dimostrato» e «messo
alla prova») dallesperienza della fedelt, dal legame per sempre e dalla gene-
razione. 1 «beni» del matrimonio sono Distituirsi dell'vomo nella sua umanita
paterna/materna-filiale, generante-generata, affidabile-fiduciosa. Per questo,
se il Vangelo & ancora una parola significativa, se la chiesa come luogo del
soffio vivificante del Risorto & una realta ancora vivibile e credibile, allora cio
dovra certo dipendere anzitutto da altri sei luoghi simbolici dell'iniziazione,
della guarigione e del servizio, ma forse il luogo piti delicato, e persino quello
nel quale si gioca qualcosa di primario e di originario sara proprio quell’in-
treccio di fedelta, paternita/maternita nel quale la liberta liberata antropolo-
gica riconosce e si lascia sorprendere dalla liberta liberante teologica. 1l ne-
xus mysteriorum & qui molto delicato, molto sottile, ma molto potente.

IL MATRIMONIO E LA SALVEZZA DELL'ALTRO 357

timida rispetto al nuovo contenuto — ma piuttosto & sempre un
ambiente simbolicamente e ritualmente qualificato a dover essere
evocato: le nuove espressioni del rituale («nella celebrazione
della parola» o «nella celebrazione eucaristica») indicano espli-
citamente, celebrativamente ed ecclesialmente, un contesto di
ascolto, di preghiera, di lode, di rendimento di grazie, entro cui
la celebrazione del matrimonio trova la «sua» parola. ,

E per gli sposi un’«alterita cristico-ecclesiale» che li precede
cbe li ospita e che li accoglie, quasi a conformazione e in solida-
rieta rispetto al loro percorso che comincia e che si sviluppera in
profondo dialogo con tale interlocutore. Anzi, & un’alterita nella
quale potranno riconoscersi riconosciuti soltanto nella relazione
che la coppia e la famiglia scrivera — d’ora in poi — nel proprio
cuore e.sul proprio volto, nella propria interiorita e nella propria
estenorl_tz‘l. Aver un altro (e poi altri ancora, nella conseguente
generazione materna/paterna) cui strutturalmente corrisponde-
re, da attendere e da prevenire, da ascoltare e da svegliare, da
adldormentare e da lavare, da sorvegliare e da perdonare costi-
tuisce I'orizzonte teologico dell’esperienza matrimoniale—f:cunﬂia-

o e Ta :
r;: e_lloglzzonte antropologico di un’approfondita esperienza ec-
clesiale’,

1.3. La ricchezza e la vivacita dell’esperienza ecclesiale

Per questo, allora, le parole pi sacre del consenso sono ora
articolate in una forma piti ampia e libera, raccordate a una pia
ricca gamma di solenni ascolti biblici e collegate pit intimamen-

P ; ;
PO ot o b e i
or : ocato «a valle» della nostra iden-
tita. E forse proprio per questo non ne comprendiamo piu la logica auto-
revole (oss:a. generante, formativa, rammemorativa), ma vediamo soltanto
q}lella «restrittiva», «repressiva» e «impositivas, quasi una gabbia di conte-
nimento (_!ella nostra liberta. Tuttavia, se il matrimonio (sia come fedelta, sia
come indissolubilita, sia come generazione) sta «a monte» della nostra iden-
tita, allora esso costituisce davvero una risorsa grande per ricostrui;c il volto
dell’'uomo in profonda relazione con il prossimo e con Dio. Potremmo dire
allora, sotto questo punto di vista, che rispetto all'identita dell’uvomo moder-
noe pos[:rpoderno, non ¢ I'aldila del matrimonio, ma I'aldiqua del matrimo-
nio che ci interessa, nel senso del suo essere radice e fonte di identita prima
cl'_u: del suo essere fioritura e compimento di una identita gia acquisita. Ma-
trimonio fors prima che culmen. .

I $



358 CAPITOLO TREDICESIMO

te alle altre parole sante della benedizione (anch’esse ripensate e
ampliate di molto). Il consenso — sotto questa angolatura — non
pud non essere sorretto, ispirato, orientato e guidato dalla «gra-
zia di Cristo». Tale inedita esplicitazione, che introduce nella
formula «asettica» in uso fino a ora una limpida nota cristiana,
raccorda gia il consenso alla benedizione, la liberta umana alla
grazia divina: si potrebbe quasi dire che essa sintetizza e intona
armonicamente ministerialita familiare e ministerialita ecclesiale,
ed & questa una novita fondamentale di questo rito rispetto al
precedente®,

Le altre novita principali appaiono anch’esse sostanziali
molto prima che formali:

— il verbo della formula del consenso, che passa da «pren-
dere» ad «accogliere», sposta in primo piano I’aspetto di «do-
no» del sacramento, pur non attenuando affatto ’aspetto di
«Compito»;

—la formula «dialogata» del consenso, con la quale ogni co-
niuge pone all’altro la domanda iniziale, porta poi entrambi a
formulare la solenne promessa insieme e a una sola voce, con
una sorta di espressione «duale» della volonta e del reciproco
riconoscimento, che costituisce un’espres$ione singolarmente
efficace della ministerialita coniugale.

1.4. Una ministerialita non univoca, ma articolata

D’altra parte, al di 1a della formula del consenso in senso
stretto, la logica del rapporto consenso/benedizione e la sogget-
tivita «laicale» del matrimonio vanno di pari passo e anche qui,
dietro piccole novita, che potrebbero anche passare inosservate,
possiamo scoprire I’aprirsi di ampie prospettive teologiche e pa-
storali tutt’altro che trascurabili.

In veritd nessuno ignora che consenso e benedizione indica-
no non soltanto due centri del sacramento (di cui la tradizione
occidentale e quella orientale si sono quasi spartite la valorizza-
zione), ma anche due diverse visioni della ministerialita propria
di questo sacramento. Tale raccordo dice anche il superamento

¢ Cfr. K. RicHTER, Nel nuovo paradigma. La liturgia e i sacramenti, «Il
Regno» 50/7 (2005), 53-60.

IL MATRIMONIO E LA SALVEZZA DELL’ALTRO 359

di una visione ecclesiale antitetica, che puo finalmente speri-
mentare la verita della comunione laicale solo in relazione a
una ministerialita ecclesiale non derivata, ma che sa riconoscere
la verita della gerarchia soltanto nel servizio testimoniale a una
possibile e reale comunione di laici battezzati.

Almeno in questo caso, & del tutto necessario parlare qui —e
non se ne pud proprio fare a meno, se non si vuole rischiare un
abuso — di «assemblea celebrante», in cui presidenza e ministe-
rialita sacramentale, debitamente distinte, contribuiscono orga-
nicamente all’unica celebrazione.

1.5. L'iniziazione cristiana e la «forma» celebrativa

Infine, bisogna notare con un certo rilievo I'articolazione
pastorale delle «forme», che mira anche linguisticamente a par-
lare in modo differenziato da un lato a cristiani «iniziati» e dal-
'altro a cristiani «in via di (rinnovata) iniziazione». Se € vero
quanto abbiamo detto fin qui, allora & chiaro che la diversifica-
zione tra due grandi «forme celebrative» (nella celebrazione
dell’eucaristia e nella celebrazione della parola) costituisce an-
che I'adeguazione dell’atto celebrativo alle concrete condizioni
di iniziazione cristiana e di inserimento ecclesiale della coppia
degli sposi.

Essa ha la funzione di rimediare ai due eccessi, che spesso
attraversano la pastorale — nonostante tutti i pur lodevoli corsi
di preparazione — tra una sorta di «universale diritto acquisito a
sposarsi in chiesa», garantito da una chiesa intesa spesso come
«agenzia di grazie» da una parte, mentre dall’altra parte vi sareb-
be una sorta di selettivo concorso a numero chiuso, per il quale il
matrimonio sacramentale potrebbe essere soltanto il frutto di
una dura formazione specifica, affine (se non pit ardua) di quel-
la riservata ai candidati al diaconato-presbiterato. Questo trion-
fo parallelo di una pericolosa indifferenza (con ammissione indi-
scriminata) o di una selettiva differenza/diffidenza (con sbarra-
mento duro), pud trovare nella via seguita dal nuovo rito del
matrimonio italiano e nella sua saggia articolazione tra diverse
forme celebrative una delicata e attenta possibilita di mediazione
pastorale.




360 CAPITOLO TREDICESIMO

2. RITI QUOTIDIANI DEL MATRIMONIO E SENSO DELLA VITA CRI-
STIANA

Un secondo livello della questione che stiamo tentando di
indagare si colloca nel rapporto tra la vita cristiana e le ritualita
che il matrimonio stesso — inteso qui come istituzione naturale —
induce nel rapporto tra i coniugi e con i figli.

Qui a me sembra che si debba individuare con molta nettez-
za una direzione di indagine e una risorsa vitale non trascurabile
nel capovolgere un indirizzo consueto — ma non privo di diffi-
coltd — con cui si cercano di trovare ritualita specifiche per il
matrimonio. Questo — detto molto francamente — a me pare un
modo ancora troppo clericale di affrontare il problema.

Non si tratta di trovare forme del pregare o dell’essere spiri-
tuali in occasione di atti specifici della vita matrimoniale, quanto
piuttosto di scoprire negli atti matrimoniali stessi una dimensio-
ne di preghiera, di vita in Cristo, di sequela e di ospitalita del
tutto sorprendente.

Dobbiamo aggiungere, a questo punto, un’altra considera-
zione: il fatto che il matrimonio sia ordinato «alla salvezza al-
trui» non significa soltanto una particolaré forma di «abnegazio-
ne» che la chiesa avrebbe sacramentalizzato e che essa pretende-
rebbe poi di applicare e di esigere dai cristiani. E piuttosto il
prendere corpo concreto, testimoniale, storico e visibile del «mi-
stero grande» della relazione tra Cristo e chiesa in guesta coppia
particolare: & I'esperienza che la chiesa fa di sé, ad assumere qui
una particolare eloquenza ed efficacia di segno. Il sacramento ¢,
in tal senso, evento che riconosce come esistente una presenza
di grazia, la quale si manifesta e si realizza come accoglienza qui
e ora della rinascita dell’'uomo/donna nella sua/loro relazione
«duale» a Dio.

Questo & un modo assai forte e potente di assumere — da
parte del battezzato — I'identita di alter Christus in un contesto
forse inatteso, e di viverne la logica sorprendente, che gia il bat-
tesimo e l'eucaristia avevano solennemente inaugurato. Infatti,
come gia battesimo, cresima ed eucaristia inaugurano per ognu-
no un’esperienza di comunione — mentre penitenza e unzione
per tutti recuperano e guariscono tale comunione quando sia
stata perduta — cosi il matrimonio, muovendo da un contesto
potente sul piano naturale come quello del sentimento-deside-

IL MATRIMONIO E LA SALVEZZA DELL'ALTRO 361

rio-generazione, scopre il «prendere» come accogliere e il con-
vivere come dono. Eppure, con questa sua harmonia discors nei
confronti dell’officium naturale, i\ matrimonio sacramento ha
dav_vero una potenza ricostruttiva dell’identita in relazione e del-
I’emstenz‘a vissuta nel grazie all’altro, per il dono di sé, che &
capace di supportare e sopportare il vangelo nella quotidianita
delle opere e dei giorni, tra le piccole cose di ottimo gusto di cui
essa ¢ costellata’.

Proprio per questo motivo il matrimonio non é soltanto un
documento, né soltanto un monumento, ma & anzitutto un testa-
mento. In effetti, il matrimonio non & solo informazione, né solo
ammonimento, ma ¢ testimonianza di vita per I'altro, non per sé.
E un «non vivere pitl per se stessi», come ripete tante volte san
Paolo. Ecco la potenza di annuncio che il matrimonio pone in
luce con una forza e un’eloquenza che lo hanno portato a essere
giudicato «il primo» tra tutti gli altri sacramenti. Nel matrimo-
nio il vangelo di Cristo, il Dio per I'Altro, viene annunciato non
s‘olo per concetti o per precetti, ma — se & lecito esprimersi cosi
hl;eramente — per «contatti» e per «confetti»; non anzitutto me-
dlan_te idee e visioni, ma mediante carezze e accuratezze, tempi
persi e spazi di comunione, ritmi e stili pazienti nell’attesa, lon-
tani dalla pretesa, lenti alla contesa e rapidi nella resa.

2.1, Spazio-tempo familiare e pastorale sacramentale

Una caratteristica della famiglia che il sacramento rilancia
sul piano dell'intera spiritualita cristiana & allora la differenza
tra spazio-tempo familiare e spazio-tempo ecclesiale; cid non si-
gnifica affatto una distinzione tra dimensione laicale e dimensio-
ne clericale. Anzi, & proprio 'identificazione dello spazio eccle-
siale con lo «spazio-tempo del prete» (soprattutto sul piano li-

" In effetti, tutte le fondamentali esperienza antropologiche di liberta
come «liberta liberata» (ossia di un rapporto con una auctoritas come «liber-
ta liberante») si accendono intorno al grande plesso costituito dalla nascita/
formazione/maturita/generazione. In altri termini le esperienze di figliolanza
e maternitd/paternita, di relazione amorosa/sessuale/sponsale sono tutte
concentrate e guidate dalla «istituzione matrimoniale». Ora, tutte queste
fondamentali prove di una liberta altra (auctoritas), dipendendo dalla quale
noi troviamo la nostra liberta, si manifestano originariamente all'interno di
qu‘m] fenomeno di «relazione reciproca» che chiamiamo matrimonio/fami-
glia.

. $—




362 CAPITOLO TREDICESIMO

turgico)- ad aver creato precisamente quell’alone clericale che
deve essere superato, anche se da qualcuno, anche oggi, pud
essere nostalgicamente percepito come I'unica salvezza della
chiesa. In realta I'unica salvezza della chiesa & tornare a percepi-
re lo spazio-tempo della «ecclesia» come non antitetico a (anche
se non identico con) lo spazio-tempo della famiglia.

Pertanto occorre identificare meglio questo spazio-tempo
familiare, con cui confrontare poi la proposta pastorale e spiri-
tuale che la chiesa puo ragionevolmente offrire per collocarsi
davvero «tra le case della citta» anche mediante il «vangelo del
matrimonio».

— 1l pranzo come «communitas victus/vitae»

Non esiste famiglia senza pasto comune. Eppure oggi la crisi
di identita familiare dipende molto dalla rottura (spesso imposta
da spietati ritmi lavorativi ed esistenziali) di questa comunione
clementare intorno alla tavola e al cibo. Questo luogo ha biso-
gno, in modo elementare, di un suo spazio-tempo. Senza un’ela-
borazione studiata di questa localizzazione, la famiglia non si
ritrova e non si riconosce piu.

D’altra parte, la commisurazione pastorale e sacramentale o
sa intercettare la famiglia su questo livello, o fallisce ogni raccor-
do. E quindi ha bisogno di accettare che il culmine dell'inizia-
zione cristiana si collochi precisamente in questa abitudine al
pasto comune, nel quale & fatta memoria dell’autodonazione di
Gest, cui viene misteriosamente ed efficacemente associata una
chiesa che proprio da qui e proprio in questo modo e con que-
sto metodo impara che cosa sia la comunione che Dio le riserva
misericordiosamente.

La chiesa si apre al sacrificio se sa lasciarsi invitare a tavola
dal Signore risorto e fare esperienza della comunione con lui nel
condividere, insieme alla parola, il pane di vita e il calice dell’al-
leanza: di questa verita la famiglia deve diventare partecipe nella
modalita elementare del pasto comune.

— 1l ritmo lavoro/riposo come finitezza pacificata

Spazi/tempi del lavoro e spazi/tempi del riposo costituisco-
no per la famiglia il luogo di continue «crisi riconciliate»: rispo-
ste a bisogni e sospensione delle risposte, prese in carico e resi-
stenze alla fatica insieme all’arduo riconoscimento del primato

IL MATRIMONIO E LA SALVEZZA DELL'ALTRO 363

di una resa improduttiva. Questa alternanza sapiente, nella sua
regolata cadenza, ¢ capace di smentire una vita «tutta lavorati-
va», che bambinescamente porta il fiore all’occhiello di «non
fare una vacanza da molti anni», oppure 'inconcludenza ri-
schiosa di chi trova sempre il lavoro quasi come intermezzo pe-
noso tra una vacanza e altra.

La maturita delle famiglie sta, spesso, nella possibilita di
equilibrare sovranamente lavoro e riposo, senza scadere nell’ipe-
rattivismo inutilmente produttivo o nella dispersione depressa
dell’'inattivita a oltranza.

Il modello dell’«ora et laborax si affaccia dalla storia del mo-
'nachesirnor per cercare un’alleanza con il principio domestico e
ispirare sapientemente le pratiche «improduttive» delle celebra-
zioni ecclesiali, dove le logiche dei parallelismi tra sacramenti,
delle catene di montaggio o delle dispersioni indeterminate sono
pessime consigliere, a casa come in chiesa®,

— 11 litigio e la riconciliazione come paziente attesa
nel credito gratuito

Se vi € (ancora) famiglia, spesso & perché 'amore che si fida
e che spera ha saputo suggerire e poi alimentare una sapiente
esperienza di ferite rimarginate, di parole lasciate cadere e di
gesti ripresi e rilanciati, di silenzi capaci di pacificare la logica
da sterminio delle parole dure e di parole dolci capaci di riac-
cendere silenzi duri e mutismi esasperanti. Ogni famiglia & an-
che una sapiente iniziazione alle tecniche della reciproca sop-
portazione, della promozione e della motivazione dell’altro. Co-
me grandi laboratori di esperienze di mutamento, di conver-
sione e di penitenza, le famiglie hanno qualcosa da dire e da fare
nelle crisi di fede che attraversano la vita delle chiese.

La famiglia non dimentica, ad esempio, che nell’incom-
prensione da superare, non ¢ indifferente il modo con cui gli
spazi e i tempi del pasto e del ritmo lavoro/riposo vengono cu-
rati e segnalati, simbolizzati e presentati, attesi e promessi. Non
marginalmente il credito dell’esistenza si nutre di questi luoghi

® Cfr. P. SEQUER, Sensibili allo spirito. Umanesimo religioso e ordine deglt
affetti, Glossa, Milano 2001.




364 CAPITOLO TREDICESIMO

elementari della riconciliazione, dei quali I'esperienza ecclesia-
le della comunione in Cristo ha un bisogno primario.

— 11 divertimento e la veglia come eccedenza signi-
ficativa \
L'edonismo ¢é falso perché non prende sul serio I'edoré: il

piacere & cosa troppo seria per essere consegnata alla superficia-

le fruizione dell’eccesso. Vi &, ad esempio, la serieta del piacere

di rompere I'equilibrio tra veglia e sonno, vegliando quando si

dovrebbe dormire; o vi ¢ la logica del digiuno, per cui non si

mangia quando si dovrebbe e si sposta il pasto al momento in
cui si dovrebbe dormire.

Un tale «sovvertimento» delle regole piu elementari ¢ an-
ch’esso elementare, e ogni famiglia conosce bene questa sua ri-
serva di sapienza. Piccoli e grandi digiuni, piccole e grandi ve-
glie intervengono a ridefinire il compiti e i bisogni, riaprendo i
giochi e liberando da pericolosi automatismi. Oggi, forse, sono
soprattutto i giovani a ricordarci quanto il vegliare dica la verita
del tempo piu di qualsiasi ritmo «ordinario». E non ¢ proprio
questa «forma di vita», che la famiglia conosce cosi bene, un’an-
tica sapienza della chiesa, che & esperta di veglie e di digiuni
nell’attendere il ritorno del Signore?

Sarebbe davvero cosi stravagante pensare che questi «luoghi
comuni» (sintesi di spazio-tempo) possano essere ¢ spesso di
fatto siano gia oggi luoghi effettivi di preghiera, di rapporto
con Dio, di lode e rendimento di grazie, in una parola di «spiri-
tualita»? Quale chiesa potrebbe oggi disconoscere anche queste
dinamiche elementari come principio prezioso della sua «con-
versione pastorale»? E quale famiglia cristiana non potrebbe
trovare, proprio qui, i luoghi di una ripresa quasi insperata del
proprio toccante «inizio rituale»?

3. RITO CRISTIANO (DI INIZIAZIONE ALLA FEDE) E MATRIMONIO

Alla luce di quanto abbiamo visto fin qui, possiamo recupe-
rare il profilo tipico di una «spiritualita liturgica» che ha per
oggetto — non dimentichiamolo — il servizio all’atto di fede qui
e ora. Se la famiglia, con questa sua sapienza dello spazio e del
tempo, pud entrare a tutti gli effetti nell’esperienza spirituale

D U

IL MATRIMONIO E LA SALVEZZA DELL'ALTRO 365

della chiesa, essa allora dovra rileggerne e reinterpretarne gli
spazi e 1 tempi per far valere affettuosamente e personalmente,
educatamente e signorilmente, questa sua particolare competen-
za spaziale e temporale, che ¢ in realtd una verifica illuminante
della «esperienza comune».

Immaginiamo gia — e in parte gid percepiamo dal vivo — una
scansione dell’iniziazione cristiana, della terapia delle crisi e del
servizio alla comunione modellate su questa sapienza matrimo-
niale e familiare.

3.1. Iniziazione alla fede

Battesimo, cresima ed eucaristia, assunti festosamente nel lo-
ro aspetto eccezionale e unico, diventano poi, nella ripetizione
eucaristica settimanale, un’abitudine sorprendente nell’espe-
rienza comune della comunione. Il percorso con cui nuovi mem-
bri entrano nella pienezza della vita ecclesiale deve poggiare sul-
'esperienza abituale del battesimo e della cresima che la comu-
nita fa in forma eucaristica, domenica dopo domenica. Ed ¢ la
forma del pasto comune e la sapiente scansione festiva tra lavoro
e riposo a ritmare in modo elementare ’esperienza della chiesa e
il cammino dei neofiti, nella confessione di essere comunita di
peccatori graziati.

3.2. Riconciliazione dalle crisi di fede

La colpa e la malattia sono le dinamiche con cui la comunita
ecclesiale, come la famiglia, sperimenta le sue crisi. La regola
elementare che I'esperienza familiare dovrebbe reintrodurre nel-
la vitalita ecclesiale & anzitutto quella del «tempo da perdere»
per la riconciliazione e la guarigione, per I'assistenza al penitente
e al malato, per la compagnia accurata e affettuosa di cui queste
condizioni hanno strutturalmente bisogno. Una chiesa frettolosa
nelle confessioni e nelle unzioni, sciatta nei gesti e distratta nel-
Pascolto, ha dimenticato di essere luogo di comunione corporea
e spazio-temporale. E anche quando i singoli membri delle fami-
glie si trasformano in semplici titolari di diritti e doveri, hanno
gia smarrito la loro dignita di uomini e donne a tutto tondo,
dentro e fuori della chiesa.



366 CAPITOLO TREDICESIMO

3.3. Vocazione al servizio della fede

Solo dall’esperienza complessiva dei sacramenti dell'inizia-
zione e della guarigione possono nascere le belle strade che con-
ducono al servizio ecclesiale nel matrimonio e nel ministero or-
dinato. Ma come potremmo pensare di aprire strade‘vcrs_o que-
ste «risposte» se non avessimo pit «luoghi comuni» di espe-
rienza comunitaria della grazia vissuta e recuperata, secondo
convincenti percorsi umani ed ecclesiali? Gli stessi percorsi for-
mativi, al matrimonio e all’ordine, dovranno fare i conti con
un’esemplarita non piu unidirezionale, ma reciproca: non piu
soltanto piccoli seminari per chi si sposa — in una lettura ch_e e
inevitabilmente segnata da qualche eccessiva preferenza clerica-
le — ma anche itinerari di comunione familiare per chi intende
rispondere alla vocazione del ministero ecclesiale.

4, CONCLUSION! E PROSPETTIVE

Tiriamo alcune brevi conclusioni, basandoci sul nuovo rito
italiano, alla luce di questi confronti tra vita familiare e pastor'al.e
sacramentale e nella prospettiva di adibire un’adeguata «spiri-
tualita liturgica per la vita matrimoniale» che risulti valida per
ogni chiesa.

4.1. 1l consenso tra memoria del battesimo e benedizione degli
sposi

11 si degli sposi trova il suo inizio e il suo sostegno prima di
sé, trovandosi quasi «iniziato» dal si di Dio, che precede il con-
senso nella forma della memoria del battesimo, e che segue il
consenso nella forma della benedizione nuziale. Da un lato
dunque il si di Dio precede e fonda il consenso dei coniugi, nf:ll'a
loro dignita sacerdotale di battezzati, che come tali sono mini-
stri del sacramento; dall’altro il si dei coniugi sporge e poggza sul
si di Dio che rilancia la sua iniziativa originaria nel qui e ora
della vita di questa coppia concreta. Il rapporto con la celebra-
zione diventa cosi principio insuperabile di raccordo tra fede e
vita.

IL MATRIMONIO E LA SALVEZZA DELL’ALTRO 367

4.2. L’edificazione della chiesa mediante il sacramento del ma-
trimonto

La celebrazione del sacramento del matrimonio, nell’acco-
glienza dell’assemblea che partecipa attivamente — anche me-
diante i pit espliciti riferimenti all’iniziazione cristiana manife-
stati nella memoria del battesimo, nelle esplicitazioni delle paro-
le del consenso e nella prossimita della benedizione nuziale —
viene non soltanto a confermare, ma diremmo quasi a istituire
un’esperienza ecclesiale originale, con una consacrazione dei co-
niugi a una ministerialiti ecclesiale specifica, preziosa e oggi ir-
rinunciabile.

4.3. Ministerialita «complessa» e «actuosa participatio»

Proprio alla luce dei due punti precedenti, & evidente che
I'esempio del nuovo rito del matrimonio della chiesa italiana,
nel suo equilibrio tra sequenze ed eucologia, induce a un ripen-
samento della ministerialita del sacramento, che dovrebbe essere
riletta in modo non antitetico (i coniugi e non il prete; il prete e
non i coniugi): anzi, proprio una «ministerialita complessa» ¢ in
grado di mantenere insieme tutti i lati di questo «organismo sa-
cramentale» che & rappresentato da una coppia di battezzati che
si sposa nel Signore. Da cid pud derivare, non secondariamente,
un ripensamento del significato della «partecipazione attiva» co-
me esercizio, in tutta esperienza liturgico-sacramentale, di una
ministerialitd che vada oltre 'evidenza soltanto giuridico-disci-
plinare della triade scolastica (forma-materia-ministro).

4.4. Una forma rituale per esprimere il «desiderio dell’eucari-
stia»

Inoltre merita una parola significativa, anzitutto sul piano
pastorale, la scelta di trasformare un elemento «negativo» in ele-
mento «positivo». Ossia la scelta di legare pit strettamente I'i-
potesi di celebrazione «senza la messa» a una positiva struttura-
zione del sacramento «nella celebrazione della parola». Anche
questa opzione del nuovo rito deve essere letta alla luce del pri-
mato dell'iniziazione cristiana, Cio significa, in altre parole, che
dove & opportuno che I'eucaristia — per ragioni di gradualita nel



368 CAPITOLO TREDICESIMO

cammino di fede — non venga celebrata, il contesto non viene
definito da una mera sottrazione, ma il contesto stesso contri-
buisce ad alimentare una relazione con il battesimo che possa
far scaturire un pil intenso «desiderio dell’eucaristia». .

Lespetienza sacramentale del matrimonio ¢ dunque quella di
un rito che abilita e aiuta i coniugi a riconoscersi donati a se stes-
i dall’alto/dall’altro; & un pegno che li porta a scoprirsi abilitati -
per grazia — a riconoscersi capaci di «essere fedeli sempre». Rice-
vere tutti i propri diritti e doveri dall’alto e dall’altro, da una po-
tenza di misericordia e di grazia: questa & la trasfigurazione ec-
clesiale di una dinamica antropologica e civile gia di per sé rile:
vante. Ma & proprio il valore di questa differenza — che non ¢
opposizione, ma distinzione e discrezione — a p_rer_ldefe' parola e
a farsi gesto nel rito sacramentale del matrimonio in Cristo.

E vorrei chiedermi, un passo prima della conclusione: che
cos’® mai questa esperienza comune di fedelta/, fecondi{ei donata e
benedetta, se non ci6 di cui la chiesa primariamente vive?

5. APPENDICE META-POLITICA: FAMIGLIA DI.FATTO, FAMIGLIA DI
DIRITTO E FAMIGLIA DI MISTERO

La consapevolezza di questa «sporgenza» del mistero bene-
detto sul contratto tra i coniugi conduce a una riflessione — oggi
particolarmente urgente — sui rapporti tra diverse esperienze fa-
miliari, che si intrecciano nella societa contemporanea, sollevan-
do questioni non secondarie circa i diritti, circa i doveri e circa i
doni che sono in gioco in tutto cio.

5.1. L’ideale sospetto della «relazione purax»

Non c’& dubbio che oggi — visto che la famiglia vive davvero
alcuni passaggi che non ¢ esagerato definire egocali — c’¢ un ur-
gente bisogno di nuovi criteri di interpretazione dellg vita dl
coppia e di famiglia. Molte sono le pubblicazioni capaci di offri-
re criteri di lettura estremamente acuti e pertinenti, anche quan-
do il cristiano o il teologo si trova nell'impossibilita di sposarne
le tesi di fondo®. Vorrei partire da una di queste, di cui leggo

9 Un classico che presenta la concezione del matrimonio in rapporto

B

IL MATRIMONIO E LA SALVEZZA DELL’ALTRO 369

alcune righe: si tratta di un libro recente di A. Giddens, La tra-
sformazione dell’intimitd. o credo che il novanta per cento delle
prime pagine dei giornali oggi possano essere interpretate solo
partendo da questo libro, che teorizza in qualche modo il sorge-
re progressivo, nel nostro mondo degli ultimi trenta/quarant’an-
ni, dell'ideale della relazione pura.

A livello di rapporti d’amore e di intimita — ci dice Giddens
— sta emergendo nella societa moderna avanzata e post moderna
I'ideale della «relazione pura», cioé di quella relazione che non &
condizionata da nulla, nemmeno dalla «diversita» del partner:

Questo nuovo modo di vivere I'intimita che & un modo di vivere
il rapporto con se stessi implica una democratizzazione su vasta
scala nei rapporti interpersonali, in modo del tutto assimilabile
alla democrazia nella sfera pubblica.

A me sembra che tale criterio di lettura risulti molto utile
per un’analisi corretta della sensibilita attuale. Pur non condivi-
dendo quasi per nulla questa tesi di Giddens, & utile leggere i
libri quando non si & d’accordo o non se ne condividono le tesi
fondamentali, perché essi spiegano come funzionano oggi alcuni

all’amore resta il bel volume di D. DE ROUGEMONT, L’Amore e I'Occidente,
BUR, Milano 1977 (ed. orig. 1939), mentre una rilettura radicale e libertaria
del «sentimento d’amore» appare a tutto tondo (e con tutti i suoi problemi)
in A. GIDDENS, La trasformazione dell’intimita. Sessualitd, amore ed erotismo
nelle societd moderne, 1l Mulino, Bologna 1990. Una ricca illustrazione del
matrimonio in ambiente postmoderno si trova in Z. BAUMANN, Amore liqui-
do. Sulla fragilita dei legami affettivi, Laterza, Bari 2004. Due buone presen-
tazioni dello status quaestionis sul sacramento emergono da G. CAMPANINI,
Matrimonio, in G. BarRBAGLIO - G. BoF - S. DianicH (edd.), Teologza, San
Paolo, Cinisello Balsamo 2002, 964-979, e da M. ALiorta, I/ Matrimonio
(Nuovo Corso di Teologia Sistematica, 11), Queriniana, Brescia 2002. Vi &
poi un versante letterario di riflessione sul matrimonio che propone riletture
interessanti dell’impatto umano e culturale di questa istituzione umana, Una
lettura drastica dell’istituzione matrimoniale appare in K. BLIXEN, I/ matri-
monto moderno, Adelphi, Milano 1986 (ed. orig. 1924), mentre un convinto
elogio emerge dalle pagine di TH. MANN, Sul matrimonio, ES, Milano 1994
{ed. orig. 1925). Vi sono infine grandi romanzi dedicati alla vita matrimonia-
le di ieri e di oggi, come I'insuperato capolavoro di L. Torstoj, Anna Kare-
nina, 2 voll., Einaudi, Torino 1945 (ed. orig. 1878), oppure, pescando nella
letteratura ebraica contemporanea, troviamo tre piccole perle: A. YEHOSHUA,
Un divorzio tardivo, Einaudi, Torino 1996 (ed. orig. 1982); A. YEHOSHUA,
L’amante, Einaudi, Torino 1989; A. Oz, La scatola nera, Feltrinelli, Milano
2002 (ed. orig. 1987).



370 CAPITOLO TREDICESIMO

meccanismi di autoidentificazione e di relazione senza legame,
che poi hanno come esito il fatto che la resistenza della vita ma-
trimoniale, paragonata a cento anni fa, appaia estremamente fra-
gile. Non si possono intendere questi fenomeni soltanto con un
criterio morale o con giudizi di ingenerosa sommarieta, ma essi
vanno compresi anche — e forse anzitutto — mediante un criterio
di autoidentificazione sociale. Il modello di riferimento della vi-
ta relazionale & oggi un modello di ispirazione politica: come la
democrazia crea il valore del singolo come soggetto di diritti che
non si possono comprimere, cosi sul piano dell'intimita e delle
relazioni ¢’¢ un’individualizzazione radicale che crea un «dato»
nuovo, ossia che ogni legame viene percepito con sospetto, come
un’intrusione estranea in una sfera intangibile e inviolabile di sog-
gettivita pura. Questo ¢ il nostro problema. Da un lato, come
sempre & stato e sempre sard, si desidera il legame, si sa bene
che 'uomo senza legami non vive; ma appena un legame si da,
c’¢ bisogno di metterlo tra virgolette, tra parentesi, altrimenti ti
trovi e ti percepisci deturpato, sfigurato, quasi derubato a te
stesso da un altro. Cio, tuttavia, dipende dall’assolutizzarsi di
un’esperienza puramente politica della libertd: qui & evidente
che la soluzione del problema dell’esperienza matrimoniale oggi
si rivela possibile soltanto se si ammette che la liberta non si dice
soltanto «politicamente», ma anche «eticamente» e «religiosa-
mente». Solo ammettendo accanto e non contro la liberta politica
una liberta etica e una liberta religiosa, sara possibile uscire dalle
semplificazioni e dalle illusioni che una visione astratta introdu-
ce nelle teste e nei corpi degli uomini contemporanei.
E tuttavia evidente che un tale compito riguarda proprio
quella «esperienza della liberta» di cui ci stiamo occupando in
questo nostro percorso di riflessione.

5.2. Il significato del fatto di convivere e la domanda di ricono-
scimento delle unioni civilt

Proprio per le ragioni appena indicate sono portato a crede-
re che oggi noi dobbiamo considerare quel rapporto — che all’i-
nizio enunciavo come rapporto tra i/ fatto di una vita comune, il
diritto a una vita comune e questa dimensione sporgente che ¢ il
dono di una vita comune — intendendolo come una relazione che
non possiamo permetterci di pensare in modo antitetico, mentre

T

IL MATRIMONIO E LA SALVEZZA DELL’'ALTRO 371

la cultura di oggi fa di tutto per farci pensare che tra 7/ fatto di
convivere, il diritto che nasce dall’istituto matrimoniale civile e le
logiche impegnative del sacramento ci sia una logica di sostanzia-
le e insuperabile opposizione. Si noti bene, occorre guardarsi
dal pensare che sia soltanto il mondo moderno che ha impostato
le cose cosi, perché una parte di responsabilita ricade pure sulla
chiesa, che in qualche modo ha accettato questa logica di con-
trapposizione. Oggi, se si tratta di scegliere, noi in qualche ma-
niera dovremmo sempre ricordare di dover scegliere la terza
ipotesi, ma mai «contro» le altre due. Non ci si sposa «in chiesa»
perché si & «contro» la convivenza o le unioni matrimoniali di
diritto civile, ma perché si trasfigurano quelle esperienze, attra-
versandole fino in fondo.

Qui vorrei far notare come nella recente voce watrimonio™
del dizionario «Teologia», si dica a ragione che uno dei fenome-
ni di recente piu interessanti & che, dopo una lunga stagione in
cui la chiesa difendeva la dignita e il primato del sacramento
rispetto al matrimonio civile, c’é oggi una nuova alleanza tra sa-
cramento e matrimonio civile contro la convivenza che pretende
diritti. Questo € un fatto che non pud passare inosservato, e pe-
10 la logica & sempre quella della contrapposizione. Credo che
da questo punto di vista la pastorale dovrebbe essere un lavoro
sapiente di riconnessione fra questi tre livelli, partendo dal bene
che c’é, e non prima di tutto dal bene che dovrebbe esserci, assu-
mendo un approccio «non massimalista» verso il reale. C’& un
bene — anche se limitato, fragile ed estremamente precario — che
la convivenza annuncia: & il bene della fuoriuscita dalla vita di
«single a oltranza» o di «supersingle», di cui oggi € pieno il «pri-
mo mondo». La chiesa — almeno quella «ufficiale» — oggi corre il
pericolo di non saper pitt dire questa verita, perché pensa che,
se la dice, rischia di compromettersi irrimediabilmente: siccome
si parla del piccolo bene della convivenza rispetto alla vita del
«single», sembra subito che in tal modo si voglia screditare il
matrimonio civile e tanto pit il sacramento delle nozze.

In realta, ¢’é tutto lo spazio per dire che quando due «sin-

1 Cfr. G. CAMPANINL, Matrimonio, in G. BARBAGLIO - G. BOF - S. D1aNICH
(edd.), Teologia, San Paolo, Cinisello Balsamo 2002, 964-979.



372 CAPITOLO TREDICESIMO

gle» fanno la scelta di cominciare a convivere, e cercano addirit-
tura una copertura giuridica a tale scelta, accettano in qualche
modo di rompere la logica del single, che oggi rischia di ammaz-
zare tutto, ¢ prima di tutto quell’esperienza di fede che chiamia-
mo chiesa. E chiaro che poi non ci si puo fermare alla sopravva-
lutazione di questo bene, ma bisogna vedere come questo bene
respira nella dimensione della convivenza e quindi quanto abbia
strutturalmente bisogno di darsi una figura giuridica esplicita e
pill articolata.

E qui allora ci sarebbe lo spazio per il passaggio al matrimo-
nio civile, ciog il passaggio a quella dimensione nella quale non
sei tu che porti tutto il peso, con la tua iniziativa di convivere. La
convivenza va pensata in concreto e con molto realismo, e vale
solo quando ¢ scelta come una via ideologica particolare, non
quando & necessitata da condizioni di fatto: perché ci sono con-
vivenze in qualche misura necessitate, quando non si ha vera
alternativa, mentre la scelta ha in sé inscritto il bisogno di qual-
che riconoscimento. Qui vorrei inserire la questione, quasi per
nulla sollevata, sui cosi detti «Pacs/Dico»: non mi pare che si sia
adeguatamente sottolineato il dato elementare secondo cui il
«Pacs/Dico» — come tale — & gia un uscire dalla logica della «fa-
miglia di fatto»: esso significa che la famiglia di fatto riconosce
di non essere autosufficiente, almeno per i casi di crisi, di morte
di uno dei conviventi, di malattia, di ricovero in ospedale, di
concorsi per assegnazione di case popolari e cosi via. In tali casi
il «fatto» non riesce mai a essere compiutamente e affidabilmen-
te «diritto». Cid indica chiaramente che in sé quella condizione
— di «pura convivenza», di «relazione pura» — non € condizione
autosufficiente alla vita concreta, & in sé troppo astratta e volati-
le, ha bisogno di un certo livello di riconoscimento ulteriore e di
legame, a essa esterno. Quindi il fenomeno «Pacs/Dico», ossia il
bisogno o Popportunita di un qualche accordo, che regolamenti
il rapporto tra due soggetti conviventi e che goda di un certo
riconoscimento ufficiale, dice anche qualcosa di importante cir-
ca un limite interno all’ideale del puro fatto e della relazione
pura e senza legame.

Certo, non possiamo pensare che questo possa esaurire la
questione, né che debbano essere sottovalutati gli effetti «stru-
mentali» con cui la richiesta di tali «Pacs/Dico» potrebbe illu-
dere che nella relazione di coppia tutto possa essere «oggetto di

IL MATRIMONIO E LA SALVEZZA DELL'ALTRO 373

pattuizione privata riconosciuta dall’'ordinamento», lasciando li-
beri i soggetti come se restassero «single». E tuttavia, pur con la
coscienza di tutti questi grandi e piccoli rischi e illusioni, /a chie-
sa deve restare libera di vedere tali accordi sicuramente come un
«minus» rispetto al matrimonio, ma anche come un «magis» ri-
spetto alla pura convivenza.

Si noti, poi, come I'ideclogia della «famiglia di fatto» — la
cosi detta «convivenza» — in realtd derivi da una visione che si
sposa bene con I'idea di «relazione pura», perché la condizione
del fatto & una condizione in cui il legame ¢ subordinato alla tua
scelta: se tra ventiquattr’ore cambio idea, posso astrattamente
cambiare vita immediatamente. Il problema oggettivo e soggetti-
vo ¢ che questa aspirazione ad avere «mani libere» & per cosi
dire «sovrapposta» all’aspirazione opposta, ossia che in qualsiasi
«crisi di vita» io sia sempre in una posizione tale da poter pre-
tendere riconosciuto un mio diritto. In fondo la condizione di
fatto si capovolge immediatamente in una posizione di diritto
assoluto. Dall’assolutezza dalla relazione si passa all’assolutizza-
zione della relazione.

In realta per I'uomo il «fatto» e il «diritto» comportano sem-
pre una tensione e una differenza insuperabile. 1l fatto che tu
non accetti alcuna formalizzazione ti espone al destino cinico e
baro per cui talvolta ti trovi sguarnito da qualsiasi tipo di tutela
proprio nel momento meno opportuno. D’altra parte il fatto ha
un suo prezzo e il diritto ne ha un altro. Tu non puoi scegliere di
non pagare alcun prezzo e di godere delle due posizioni a secon-
da dei casi della vita: e questo & — almeno dal punto di vista
elementare del rapporto dell’uomo con la vita — qualcosa che
dovrebbe essere subito evidente. Se massimizzi i fatti, perdi in
tutela di diritti. Viceversa, se massimizzi i diritti, perdi nella li-
berta dei fatti. Di questi equilibri antropologici noi non capiamo
pitt niente, perché pensiamo che da un lato la nostra scelta indi-
viduale sia riconosciuta di fronte a tutti i possibili terzi, ma in
realta la «cosa» & nota solo a te e a colei (o colui) che sta con te.
Come si puod opporre a un terzo questo fatto, se non c’¢ alcun
tipo di formalita giuridica? Da qui I’antica aspirazione dell’uo-
mo a dare dignita di istituto giuridico al matrimonio, che isti-
tuendo il legame certamente vincola, lega, pone freni, ma garan-
tisce e istituisce I'esperienza di fedelta e di fecondita: ed € note-
vole il fatto singolare che i primi «terzi» che in tutto questo



374 CAPITOLO TREDICESIMO

gioco di legami sono garantiti risultano cosi poco estranei alla
coppia da chiamarsi «figli»!

5.3. L'eccedenza del «matrimonio sacramento» sul fatto/diritto

Tuttavia, rispetto a questo problema, che pure € una que-
stione estremamente importante, la dimensione del sacramento,
la dimensione appunto di quella che abbiamo chiamato «fami-
glia di mistero», consiste nel ricevere la fedelta, I'indissolubilita e
la fecondita come un dono. Questi livelli di struttura del legame
vengono ricevuti non anzitutto come il frutto di una scelta o di
una pattuizione reciproca che ti impegna, ma come doni di Dio
e del prossimo, che si manifestano come il culmine e la fonte di
quella pattuizione. Non si tratta, evidentemente, di contrappor-
re il dono al fatto o al diritto, ma di attraversare il fatto e il di-
ritto scoprendone la natura donata.

Dio e il prossimo — quel prossimo che & la moglie per il ma-
rito e il marito per la moglie — mi donano questa possibilita. To
non mi trovo obbligato da una norma esterna a essere fedele a
lei 0 a lui, ma mi trovo donato da Dio e da lei (o da lui) a potere
essere fedele, a potere essere legato e a potere essere fecondo,
grazie a lei/lui e grazie a Dio. Bisogna notare che questa dimen-
sione sacramentale ¢ quella che per prima occorrerebbe annun-
ciare, testimoniare, mostrare, manifestare non soltanto a parole,
ma con i fatti, con la testimonianza della chiesa a tutto tondo: ed
& importante sottolineare che si tratta di una dimensione che
non esclude, ma include la convivenza e il matrimonio civile! In-
tendo dire che essa — proprio in quanto dimensione sacramenta-
le e misterica — non & escludente la convivenza e il matrimonio
civile, ma include quelle dimensioni, che possiamo vivere in tet-
mini di semplice convivenza e in termini di matrimonio civile. Il
dono abilita una vita a due — e poi a tre a quattro... — che &
benedetta nelle sue strutture elementari e che quindi non di-
spensa dalla coscienza che il singolo ne abbia, senza fare di quel-
la coscienza il criterio assoluto di valutazione.

Credo fermamente che questo sia il profilo pit delicato del
sacramento oggi. Noi annunciamo e celebriamo il sacramento
del matrimonio (il matrimonio come sacramento) in quanto luo-
go di dispensazione del dono di grazia. Quando la chiesa si limi-
ta a ribadire che & importante la famiglia «fondata sul matrimo-

IL MATRIMONIO E LA SALVEZZA DELL'ALTRO 375

nio», non fa altro che fornire un supporto etico alla vita della
citta, quasi rinunciando a esprimere cid che avrebbe di specifico
da annunciare alla citta stessa: ossia il fatto che il fondamento
della famiglia non & né la volonta irrelata del singolo, né I'istituto
giuridico del matrimonio, ma l'iniziativa di Dio, il si di Dio, al
quale rispondono il doppio si reciproco dei coniugi, confessan-
dosi bisognosi di promessa, di conforto e di benedizione.

Per alleggerire un poco il tono e anche il peso di questa bre-
ve riflessione, vorrei fare a questo punto un piccolo esempio.
Siamo soliti riferirci a un «luogo comune», che crea opposizioni
concettuali e gradi di autorevolezza dai quali in realtd dovrem-
mo coraggiosamente liberarci. Esso tende a farci pensare le cose
nel modo seguente:

Se vuoi uscire dalla dimensione del «single» e vuoi metterti a
vivere con una persona, ma vuoi impegnarti al minimo, allora
convivi; se vuoi impegnarti a un grado superiore, ma con mode-
razione, sposati civilmente; se proprio ti vuoi impegnare al cento
per cento, sposati in chiesa.

Questo modo di dire e di pensare & quasi la raffigurazione
comune che ha la pretesa di manifestare «come stanno le cose».
Io direi, invece, che dovremmo avere la forza ecclesiale e pasto-
rale — con tutta l'ironia e la prudenza necessarie, s’intende — di
capovolgere il modello, provando a dire cost:

Se ti vuoi impegnare al cento per cento, convivi! Se vuoi che una
parte del peso della convivenza sia preso sulle spalle dalla comu-
nita civile, sposati in comune! Se invece vuoi condividere non solo
con gli uomini, ma anche con Dio la tua storia di vita, allora spo-
sati in chiesa, cioé sotto la benedizione del Padre e nel dono dello
Spirito, che il Figlio offre a ogni coppia, nella sua morte e risur-
rezione che libera dal timore della morte, dal timore della infe-
delta, dal timore della sterilita, dal timore della revoca delle scelte
compiute.

Questo paradosso suona contrario al «senso comune» pro-
prio perché assume realisticamente — e fino in fondo - la logica
sottesa alla cultura comune attuale. Di fatto la convivenza — se
ideologizzata — pud al massimo arrivare al «single» e il single,
quando si impegna al massimo, pud solo convivere. Invece, 'i-
stituzione civile, pur con le sue limitazioni, ha la consapevolezza
che qualcosa di strutturale accade al «single», che comincia a



376 CAPITOLO TREDICESIMO

rispondere dell’altro, oltre che di se stesso. Cosi, per il sacra-
mento, il massimo & la comunione con Dio in Cristo, resa acces-
sibile strutturalmente dall’alleanza tra uomo e donna, che muta
I'uno e l'altra in comunita per sempre. Queste logiche diverse,
ma non necessariamente antitetiche, costituiscono la ricchezza
che la chiesa ha il compito di testimoniare, nelle forme piu ade-
guate, ossia non moraliste, non fondamentaliste e non massima-
liste.

5.4. Le noxze come consenso benedetto e una pastorale familiare
«non massimalista»

1l sacramento annuncia — proprio in quanto considerato an-
zitutto come dono e mistero — ’assistenza e I'ausilio di Dio, il
primato dell’'iniziativa di Dio nel si che si scambiano i due sposi.
Quel si & corrispondenza di amorosi sensi a un primo si, che Dio
ha detto non solo sull'umanita, ma proprio su di te e su di lei,
per te e per lei. In questo senso nel nuovo rito del matrimonio
per la chiesa italiana la riscoperta dell’importanza della benedi-
zione, che non abbiamo mai perduto nella tradizione, tende a
diventare provocazione anche per il canonista nel dire che per
il sacramento la benedizione ha un peso specifico almeno altret-
tanto forte quanto il consenso.

Perché per parlare di sacramento del matrimonio occorre
sentirsi benedetti da Dio in quello che si fa. Non basta sempli-
cemente impegnarsi fino in fondo nel consenso. La benedizione
di Dio non & il contrario dell'impegno del consenso, mentre
l'impegno pit assoluto nel consenso non significa ancora vivere
quel consenso giuridico come matrimonio sacramentale. La be-
nedizione del consenso significa spostare il peso maggiore dalla
propria coscienza giuridico-morale alla relazione tra I'iniziativa
di Dio e la tua risposta. In questo senso il fatto che si proponga
il matrimonio come sacramento resta una grande tradizione ec-
clesiale, che per certi versi non pud non sorprenderci ancora
oggi.

Come ¢ evidente, tutto questo comporta di uscire dalla logica
massimalista e integralista, per cui nella chiesa avrebbe valore solo
il bene massimo, mentre il male minore sarebbe soltanto un’ipo-
crisia. La logica della chiesa & una logica della pastorale del di-
scernimento, che sappia valorizzare anche beni di passaggio, be-

IL MATRIMONIO E LA SALVEZZA DELL’ALTRO 377

ni intermedi e transitori, beni che non sono ancora il massimo,
ma che come tali realizzano comunque una tappa fondamentale
per i singoli che si trovano a viverli.

Vi ¢ del bene importante anche in scelte che sono provviso-
rie, che comportano anche una certa potenzialiti ambigua e in-
sidiosa, che in qualche caso puo risultare addirittura distruttiva.
La logica di molte convivenze & certo una logica a rischio di au-
todistruzione, proprio perché, quando tutto il peso & soltanto
sulle tue spalle, tu spesso non riesci a crescere e percid non rie-
sci a reggere al tempo. Rischiano di far ammalare la relazione
proprio perché la portano - e la sopportano — al cento per cento
sulle loro spalle. Ogni mattina che si svegliano possono chieder-
si: ma la/lo amo ancora?

Ricordo per finire quella bellissima predica di D. Bonhoef-
fer, che dal carcere scriveva alla sorella nell’imminenza delle sue
nozze: «Non ¢ il vostro amore a sostenere il matrimonio, ma

~

d’ora innanzi & il matrimonio che sostiene il vostro amorey ..

"' D. BONHOEFFER, Resistenza e resa. Lettere e scritti dal carcere, Paoline,
Cinisello Balsamo 1988, 103.



CONCLUSIONE GENERALE

Giunti al termine del nostro itinerario e guardando alla stra-
da percorsa ormai alle nostre spalle, potremmo trarre alcune
brevissime conclusioni generali sulla tendenza fondamentale
della nostra ricerca.

Il recupero della coscienza che il sacramento si colloca radi-
calmente «in genere ritus» — cioé che nell’azione liturgica e nel-
I'Ordo celebrands ha il suo luogo di esercizio e di senso — com-
porta una grande fatica per la chiesa del XX e XXI secolo, poi-
ché pretende una riscrittura delle categorie fondamentali me-
diante le quali & possibile esporre la verita teologica dell’atto
pratico di culto viene dato di viverne compiutamente ed effica-
cemente |'esperienza.

Come ha bene sottolineato un recente volume', & proprio lo
statuto di actzo del sacramento — e in particolar modo di «azione
simbolico-rituale» — a costringere la teologia sacramentaria a un
profondo ripensamento, sia del suo statuto teorico, sia del suo
rapporto con la prassi celebrativa della chiesa.

Proprio qui si inserisce 'opportunita di una ricatalogazione
dei sacramenti i genere ritus. Una tale «mossa teorica» & in gra-
do nello stesso tempo di spiazzare il sapere classico (sacramen-
tale e dogmatico) dalla sua presunta (e presuntuosa) autosuffi-
cienza, quanto di spingere il sapere post-classico (ossia liturgico
e storico-antropologico) a un supplemento di anima (e di cor-
po).

Proprio qui si inserisce la necessita di collegare «vista» e
«vitaw, visibilitd e vivibilita, fenomeno e forma di vita. Per i di-
scepoli di Cristo dell’inizio del XXI secolo questo & forse uno
tra i compiti piu urgenti e pit delicati, per poter uscire dalle

' Cfr. G. TANGORRA - M. VERGOTTINI (edd.), Sacramento e azione. Teolo-
gia dei sacramenti e liturgia, Glossa, Milano 2006.




380 CONCLUSIONE GENERALE

sterili alternative tra un tradizionalismo senza storia e un pro-
gressismo senza dogmi. La possibilita di continuare nella tradi-
zione significa poter guardare al futuro in attesa del nuovo, sulla
base di un passato che pud ancora farsi presente in modo sor-
prendente e consolante, umile e fiero.

Questa ¢ la vera tradizione cristiana e di questo ha bisogno
la liturgia del futuro: non di nostalgie o di utopie. Tuttavia la
strada verso un tale equilibrio € ancora lunga e accidentata, pie-
na di fossi e ricca di bivi insidiosi, senza cartelli stradali, dove ¢é
possibile sbagliar strada o essere assaliti dal timore e dal deside-
rio di fare «dietrofront».

Cionondimeno, la sintesi tra la «grazia visibile» e la «grazia
vivibile» & stata anticipata dal grande gesto di autocoscienza e di
riforma del concilio Vaticano II: esso attende dalla nostra gene-
razione una fedelta creativa e una pazienza audace, un rispetto
critico e una liberta modesta, una gioia assennata e una lucida
follia. Per meno di questo non vale la pena né di studiare né di
celebrare i sacramenti. Per meno di questo la nostra vista sareb-
be cecita, la nostra vita sarebbe morte: crederemmo di vedere e
saremmo ancora ciechi, crederemmo di vivere e saremmo gia
morti (o non ancora nati), riconoscendoci in sostanza troppo
assuefatti e insieme troppo poco esperti.

Un atto di «ministero» alla tradizione cristiana potra essere
compiuto dalla nostra generazione — che deve avere un futuro
proprio perché passa anch’essa — se verra recuperata un’autenti-
ca sapienza festiva e celebrativa, che si traduca in «magistero»
per le generazioni a venire. Il ministero del «ricevere doni» di-
ventera cosi magistero del «fare doni»: in questo ricevere e dare
— accuratamente correlato — potrd manifestarsi, nel suo valore
esemplare, tanto Pefficacia visibile del sacramento quanto la vi-
talita efficace della tradizione ecclesiale.

E di questo potremo rallegrarci tutti: un bel giorno in pie-
nezza, per ora «come in uno specchio».

INDICE GENERALE

PRESENTAZIONE . . ... ... . ... . ... .. . . . . ...
Teologia e liturgia: un rapporto fecondo .. ...............
La «receziones della Costituzione «Sacrosanctum Concilium» .
Alcune linee di riflessione . ... ... ... ... ... ... .....

PREMESSA .

PRIMA PARTE
DEI SACRAMENTI «IN GENERE RITUS»

Capitolo Primo

IL RITO TRASCURATO.

LA RELAZIONE ANCORA IRRISOLTA TRA
«QUESTIONE LITURGICA» E TEOLOGIA CRISTIANA

1. Lo «statuto» del rito nella tradizione teologica e nel sapere
antropologico: la questione liturgica e la presupposizione
teologicadelrito. .......... ... ... . .

2. La pretesa moderna di un’autosufficienza del rito rispetto
alla teologia (la «sovradeterminazione» del rito da parte
dell'antropologia) .............. .. ... ... ......

3. Laspirazione teologica a una differenza assoluta tra rito
e sacramento (la «rimozione» del rito da parte della teologia)

4. Ripresa della relazione contestuale con il rito da parte del
Movimento liturgico (la «reintegrazione» del rito
ancora«infleri»). .. ... ... .. . L L

»

»

21

27

33

35

37

39

40

42

43



382 INDICE GENERALE

5. Una provocazione in due domande: esiste un fraintendimen-
to antirituale di «Sacrosantum Concilium»? E invece possibile

una comprensione del mistero «per ritus»? ... .......... pag.

Capitolo Secondo

LA VOCAZIONE SPIRITUALE DELLA TEOLOGIA
LITURGICA E SACRAMENTARIA: FORTUNA E
INCONVENIENTI DI UN'IDEA SORPRENDENTE .. ..

1. Il Movimento liturgico e la riscoperta del rito spirituale . .

2. 1l concilio Vaticano II e il ripensamento della «questione
antropologica» (e spirituale) per «tutto 'uomo fenomenico»

2.1. 1l concilio Vaticano II e la «simpatia» verso/con I'altro:

una questione dimetodo. .. ........ ... ... ...

2.2. «Tutto 'uomo fenomenico» e le persistenti tentazioni
di riduzione formalistica . .....................

2.3. Questione antropologica e questione spirituale:
una riconciliazione conciliare ancora da promuovere . .

3. Riforma dei riti e vita spirituale: una rilettura della questione
circala«dorma» . ..., ... ...

3.1. La vita come ascesi ¢/o come distacco (Salmann) . . . .
3.2. La santa alleanza tra monastico e domestico (Sequeri) .
3.3. Punti comuni, tesi di fondo e rapporto con la liturgia .
4, Conclusioni . ....ovvit i

Capitolo Terzo

«INTELLECTUS FIDEI» E «INTELLECTUS RITUS»:

IL. PROBLEMA DEL METODO

IN TEOLOGIA SACRAMENTARIA . .. ...............

1. La «questione liturgica»:
metodi di indagine e modelli di risposta. .. ...........

Preistoria e storia della «questione liturgica» .. ........
La teologia che risponde alla «questione liturgica» . . . . . .
La recezione magisteriale della «questione liturgica» . . ..

MR N

Prospettive teoriche e soluzioni pastorali: Riforma liturgica
e/o Formazione liturgica per la soluzione

della questione liturgica .........................
6. Il metodo della teologia sacramentaria in rapporto alla QL:
il «nuovo paradigma» e le sue persistenti difficolta . . . . ..

7. 1l contesto culturale ed ecclesiale della questione liturgica .

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

44

47
49

53

55

56

57

59
60
62
64
65

69

70
72
74
75

77

78
81

INDICE GENERALE

8. Le questioni aperte nel rapporto tra questione liturgica
e teologia dei sacramenti . ........................

8.1. La forma liturgica del contenuto sacramentale:
1«genus Titus» .. .o vt v

8.2. L'arduo passaggio da «segno-causa» a «simbolo-rito» .
8.3. Le tre dimensiqni dell’esperienza sacramentale . . . . .,
8.4. Una concezione non strumentale dell’azione pastorale .

SECONDA PARTE
DELLA INIZIAZIONE CRISTIANA

Preludio .. ...

Capitolo Quarto
LA NUOVA CATEGORIA DI INIZIAZIONE E LA RISCRITTURA
DELLA TEOLOGIA BATTESIMALE E CRISMALE . ........

1. Pre-testo: ossia il rapporto tra sacramento ed esperienza . .
1.1. Una scissione tra battesimo ed esperienza..........
1.2. Conseguenze didattiche e formative . . ... .........

2. Testo: ossia il battesimo in rapporto allafede ..........
2.1. 1l rapporto tra sacramentoefede . . ... ...........
2.2. Conseguenze didattiche e formative . . ... .........

3. Contesto: ossia le conseguenze di tale concezione
del battesimo sul settenario sacramentale .............

3.1. La questione del settenario di cui il battesimo & «porta»
3.2. Conseguenze didattico-formative . .. .............

4. Metatesto: ossia la sacramentalita della rivelazione
e la reintegrazione del rito nel fondamento della fede . . . .

4.1. Sacramentalita della rivelazione e dellafede . ... .. ..
4.2. Conseguenze didattiche e formative . . .. ..........
5. Conclusioni .. ...... ...

Capitolo Quinto

EUCARISTIA COME «PRIMA COMUNIONE»

O COME CULMINE DELLINIZIAZIONE CRISTIANA?
PROBLEMATICHE TEOLOGICO-PASTORALI .......

1. Alcune premesse dimetodo . . .....................

1.1. Centralitd/fontalita dell’eucaristia e delicatezza
della sua posizione precisa. ... ........ ... ... ..

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

383

. 82

83
83
84
87

89

91

92
92
94
95
95
96

97
97
99

100
101
104
105

107
108

108



384 INDICE GENERALE

1.2. Tradizioni antiche e recenti: quali mediazioni
dell’eucaristia/fonte? ... .....................

1.3. Il ruolo del ML, la Riforma liturgica e la riscoperta
della «Formazione liturgica» . . ... ..............

2. Un piccolo sguardo alla storia recente
della «pratica eucaristica» . ... ............u.uia.

2.1. Lassetto classico e moderno: comunione fuori
dalla celebrazione, comunione rara/frequente ... ...

2.2. La separazione tra battesimo ed eucaristia
e il ruolo della penitenza sacramentale ...........

2.3. La separazione interna all’eucaristia:
sacrificio e sacramento . .. ... ... ..o

3. La riscoperta della pratica antica di iniziazione alla fede . .

3.1. 1l modello iniziatico antico e il superamento
dell'infante come «modello di teologia
e di pratica battesimale/iniziatica». . . .. ..........

3.2. Lapprofondimento teologico e
antropologico contemporaneo . ................

3.3. Il ruolo di «archetipo» del RICA . ..............

4. Rilettura del ruolo dell’eucaristia nella iniziazione cristiana:
da «tappa» a «culmine» .. ........ ... ..

4.1. Il rapporto consequenziale tra battesimo,
cresima ed eucaristia . ... ......c. ...

4.2. Lunico sacramento ordinariamente ripetibile
¢ I'ultimo della iniziazione cristiana . . . ... ........

4.3. Preghiera ed eucaristia:
il rapporto con la Liturgia delleore. . ............

5. Conseguenze teologico-liturgiche e teologico-pastorali . . .
5.1. La liturgia come fons, il ressourcement e la Riforma . .
5.2. La riscoperta della actuosa participatio . .. .. ... . ...

5.3. Il «pedobattesimo» e il settenario sacramentale:
un effettoacatena . ............ ... ... ...

Capitolo Sesto
SACRIFICIO RITUALE E SACRIFICIO SPIRITUALE:

UNA RILETTURA DELLEUCARISTIA
«IN GENERE RITUS» .............. ... . i

PremMeSSE v v vt e e e e e e

»

.109

110

111

112

112

113

114

114

115
116

116

116

117

118
119
119
119

121

125

127

INDICE GENERALE

385

1. La falsa alternativa tra Dio e uomo, tra teologia e antropologia pag. 131

1.1. Un esempio di rilettura di Agostino (M. Neusch) . . . .
1.2. Le ragioni del sacrificio rituale in L.-M, Chauvet . . ..

2. La vera alternativa tra fede astratta e concreta e il disagio
della teologia verso il sacrificio rituale ...............

2.1. Una teologia non-antropologica del sacrificio? . . . . ..
2.2. Lastrattezza della fede nella «pura teologia» .. ... ..
2.3. Riconsiderazione di una teoria tomista del sacrificio . .

3. 1l tema della liberta come sfondo di una teologia cristiana
delsacrificio . ............. .. ... ... ... .. .....

3.1. Teologie della seconda svolta antropologica e sacrificio

3.2. Nuove evidenze sul tema della liberta e nuova
pertinenza del sacrificio rituale per una teologia cristiana

4. Breve excursus sulla questione del rapporto tra liberta
ed eterodeterminazione .. ... .....................

4.1. Difficolta di un raccordo tra auto ed eterodeterminazione
4.2. La liberta suscitata dall'incontro con laltro ... ... ..
5. Conclusione .. ..........0

Capitolo Settimo
INAPPETENTT O INSAZIATI? LA PARTECIPAZIONE
ALLEUCARISTIA NEL CONTESTO ATTUALE ......

1. I'duesignificati del titolo . . .. ................... ..
2. Una prima fenomenologia del pasto: la tavola e la festa . . .
2.1. Latavolaimbandita ................ ... . ...,
2.2. Il pasto come forma della comunione. .. ..........
2.3, Pasto, tempoefesta . .............c0uiii...
3. Una seconda fenomenologia del pasto: Gestt e il mangiare .

4. Llerrore «anti-sacramentale» (in altri termini «gnostico»)
che consiste nel superare il fenomeno. ... ............

4.1. Lerrore classico .. .............. .. .. . .. . . ...

4.2, Lerrore «anti-fenomenico» da parte della
fenomenologia (Henry e Marion) . ... ............

5. Excursus: una piccola divagazione sull’adorazione eucaristica
5.1. Segni senza contesto? . ... ... ..
5.2. Il segno eucaristico come «eccezione» . ...........

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

132
136

140
140
146
148

150
151

156

159
159
161
164

167

168
170
170
173
175
177

179
179

180
181
183
184



386 INDICE GENERALE
6. Quale partecipazione alla celebrazione eucaristica oggi? . . pag.185
6.1.Erroridaevitare . ....... ... i » 186
6.2. Apertura di nuovi orizzonti . ......... ... ... » 187
TERZA PARTE
DELLA GUARIGIONE CRISTIANA
Preludio ... ,..ns i avs Seamd W@ s e 28R S g » 189
Capitolo Ottavo
IL RITO DELLA PENITENZA E LA GUARIGIONE
DAL PECCATO: «TERMINOLOGIA»
DEL QUARTO SACRAMENTO E SUO RAPPORTO
CON LINIZIAZIONE CRISTIANA ................. » 191
A. LE PAROLE-CHIAVE DEL QUARTO SACRAMENTO
ELALORO ARTICOLAZIONE . .« vt oo ot oia e ees » 192
1. Il nome del sacramento:
possibilita e limiti della dottrina e della storia. .. ... . ... » 193
1.1. Dinsidioso «effetto presepe»:
ovvero la sovrapposizione delle tradizioni ... ... ... » 193
1.2. Le chiarezze dottrinali da rendere oscure/ricche:
ovvero il ministro, il cuore, la bocca e le opere. . . . .. » 194
1.3. Chiarimento storico: i due grandi modelli
della penitenza antica/canonica e della penitenza
moderna/auricolare .. ... ... ... » 195
— Penitenza pubblica non reiterabile . . ... ........ » 196
— Penitenza segreta e reiterabile .. .............. » 197
2. La riconciliazione cristiana e la sua (possibile o necessaria)
QEIPEtiZIONE» . . . oo vt » 199
3. Il peccato alla luce della grazia e della Parola di Dio:
si pud «cominciare» con un’«analitica del peccato»? . ... » 200
4, 1l pentimento (contrizione/attrizione) come
«cambiamento di rotta» e come «dolore per i peccati»:
amore per Dio o timore dell'inferno? ............... » 201
5. Confessare il peccato, la fede e la confessione di lode.
Verbalizzazione della colpa ed estenuazione della penitenza » 202
6. Fare penitenza come «guarigione» e come «espiazione» .. » 203
7. Assoluzione: «legare» e «sciogliere»,
«rimettere» e «ritenere» come prassi ecclesiale . . . ... . .. » 204
8. Conclusione . ........cvviii » 207

INDICE GENERALE

B. RICOMPRENSIONE DEL QUARTO SACRAMENTO IN RAPPORTO
ALLINIZIAZIONECRISTIANA . . . . . . o oo oo s e e

9. 1l rapporto tra il «sacramento della penitenza»
e la penitenza battesimale-eucaristica .. .............

9.1. Quattro affermazioni-chiave per una visione sintetica

9.2. Alcune conseguenze teologico-pastorali di queste
affermazioni-chiave . ... ... ... ... .. .. ... ...

9.3. La penitenza tra battesimo ed eucaristia . . . .......

10. Il quarto sacramento ¢ entrato oggi a far parte
dell’iniziazione cristiana: «crisi del sacramento»
o «sacramento dellacrisi»? . . .. ............ .. .....

11. Excursus: la confessione e il caso di necessita.
A proposito del recente «Motu proprio» «Misericordia Dei»

11.1. Confessione, assoluzione e due diversi
«casi dinecessita» . ..... ...t

11.2. La decisiva differenza tra sacramenti maggiori
esacramenti minori. ... ....................

12. 1l confessionale, la prima penitenza e le forme troppo formali
12.1. Il confessionale e la penitenza «ridotta» . ........
12.2. 1] problema della «prima penitenza» per i bambini .
12.3. Riscoperta della forma e nuove figure di formalismo

13. La riscoperta dell’equilibrio delicato tra
diverse esperienze sacramentali . ..................

13.1. Liberarsi dalla nostalgia . . . . .................
13.2. Riscoprire 'unita del quarto sacramento . ... ... ..
13.3. Tornare coscienti del primato dell'iniziazione cristiana:
il quarto sacramento come «passaggio» e «ritorno»
al primo/terzo sacramento . . . . .. .. ... ... ...
13.4. Fare e offrire esperienza di una «chiesa in penitenza»

13.5. Accentuare la differenza tra esperienza etica
e rituale della penitenza . . . ......... ... . .....

Capitolo Nono

LUNZIONE DEGLI INFERMI E LA SUA DIFFERENZA
DALLA PENITENZA SACRAMENTALE IN RAPPORTO
ALLI’INIZIAZIONE CRISTIANA ... ... ..............

Prologo . . ...

1. Le peculiaritd «corporee» del quinto sacramento .. ... ..

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

387

208
209

211
212

213

214

216

217
219
219
219
220

221
221
221

222

223

223

227
232

236




388 INDICE GENERALE

2. Evoluzione storica del rapporto tra esperienza corporea

del sacramento e teorizzazione intellettuale della sua efficacia pag. 238

3, Tesicentrale. . .o v ottt e »

4. Sintesi finale .. ... .. ... »
4.1. Le fughe nel medesimo

(la fondamentale identita della storia) .. .......... »

4.2. Le fughe nell’altro (la radicale alterita da cio che siamo) »
Congedo. . ..o »

QUARTA PARTE
DEL SERVIZIO CRISTIANO

Preludio . v v oot e e e e »

Capitolo Decimo

SACERDOZIO, GERARCHIA E RITO A

QUARANT’ANNI DAL CONCILIO VATICANO II.
QUESTIONI TEOLOGICHE E PRIMI CHIARIMENTI
ANTROPOLOGICI IN PARALLELO ................ »

1. Limiti della comprensione post-conciliare
del rapporto rito-ordine .. ... ... L P »

1.1. L«oblio del senso del rito»
come presupposto irriflesso della teologia dei sacramenti

in generale e dell’ordine in particolare. ........... »
1.2. Una sacramentaria e una ecclesiologia

«a-rituale» o «antirituale» . . .. ....... . ... »
1.3. Modello agostiniano e dionisiano a confronto ... ... »

2. Critiche a questa impostazione post-conciliare
della riflessione sull’ordine. . . ... ............. .. ... »
2.1. Le «resistenze» contro la riduzione del rito
a «IApPTeSentazione» . ... .........oeeiia »
2.2. Ambiguita della «teologia liturgica» nei confronti del rito  »

2.3. Passaggio alla problematica antropologica . . ... .. .. »

Capitolo Undicesimo

LA MEDIAZIONE PER LIMMEDIATEZZA.

IL. CONTRIBUTO DELI’ANTROPOLOGIA

AL CHIARIMENTO DEL RAPPORTO

TRA RITO E GERARCHIA ......... ... ... .oonn »

1. Le categorie antropologiche di lettura del rito .. ... .. .. »

242
245

246
246
248

251

253

262

262

267
272

274

274
278
281

285
286

INDICE GENERALE

1.1, Riabilitazione «teologica» )del rito grazie
all’antropologia. ... ... A

1.2. Necessita di una nuova alleanza tra
teologia e antropologia . ......................

1.3. Sacralizzazione e desacralizzazione come tentazioni
della teologia del ministero .. ..................

1.4. Un’antitesi nella comprensione del rapporto tra rito
e potere: Turner e Dumont interpretano la «hierarchia»

2. Mediazione e differenza come «criteri» per una soluzione?
2.1. Mediazione «si dice in molti modi» ..............
2.2. Gesu Cristo & davvero «mediatore»? .............

2.3. La reciproca implicazione tra mediazione e differenza
nell’esplicitazione del rapporto tra «ordo» e «ritus» . .

3. Conclusione: recupero della dimensione
cristologico-ecclesiologica dell’ordine in relazione al rito . .

Capitolo Dodicesimo
MATRIMONIO, LITURGIA E PROFILO SPIRITUALE
DELLA VITA CONIUGALE ............. ... ... ...

1. Preludio: la teologia e la liturgia con soggetto laicale,
luogo di presenza e di efficacia dello Spirito . .. ........

2. Tema: la spiritualita coniugale e familiare non sta
semplicemente «prima» o «dopo» la liturgia,
ma anzitutto «nella» liturgia. ... .......... ... .. ...,

3. Variazione (1): la liturgia & «esperienza» dello
Spirito di Cristo nel matrimonio. . ..................

4. Variazione (2): la liturgia & «espressione» dello
Spirito di Cristo nel matrimonio. . . .. ...............

5. Variazione (3): riti di spiritualita coniugale tra
esperienza ed eSpressione .. ................c..u

— Riti propri della spiritualita coniugale e familiare . . .
— Luoghi di una possibile liturgia domestica . . ... ...
—Latensione trafestaeferia. . .................
— Prospettive di sviluppo. ... ... .o o

6. Fuga: Cristo sposo della chiesa sposa come immagini
«liturgiche» del senso del matrimonio cristiano
in rapporto allo Spirito .. ........ ... ...

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

389

293

296
303
303
307

312

315

321

324

332

336

338

341
343
344
346
347

348




390 INDICE GENERALE

Capitolo Tredicesimo
IL MATRIMONIO E LA SALVEZZA DELLALTRO.
UNA RILETTURA TEOLOGICA A PARTIRE

DAL NUOVO «ORDO» DELLA CHIESA ITALIANA ..

1. Rito del matrimonio e vita matrimoniale . ...........

1.1. La forza del desiderio, il dovere della natura

eildonodellagrazia .......................

1.2. Il contesto ecclesiale del sacramento ... .........
1.3. La ricchezza e la vivacita dell’esperienza ecclesiale . . .
1.4. Una ministerialitd non univoca, ma articolata.. . . . ..
1.5. Liniziazione cristiana e la «forma» celebrativa . . . ..

2. Riti quotidiani del matrimonio e senso della vita cristiana .
2.1. Spazio-tempo familiare e pastorale sacramentale . . ..

— 1l pranzo come «communitas victus/vitae» . . .. ..

~ 11 ritmo lavoro/riposo come finitezza pacificata . . . .

— 11 litigio e la riconciliazione come paziente attesa

nel credito gratuito . ... ... ...

— 11 divertimento e la veglia come

eccedenza significativa. .. ... ... ..

3. Rito cristiano (di iniziazione alla fede) e matrimonio . . . .
3.1. Iniziazione allafede . ......... ... ... ... . ...
3 2. Riconciliazione dalle crisidifede ..............

3.3, Vocazione al servizio dellafede . .. .............

4, Conclusioni e prospettive . ... ....c.ovvenvrnon.. ..

4.1, 1l consenso tra memoria del battesimo

e benedizione deglisposi ................ .. ..

4.2. Dedificazione della chiesa mediante il sacramento

del matrimonio . ... ..ottt

4.3, Ministerialitd «complessa» e «actuosa participatio» . .

4.4. Una forma rituale per esprimere il «desiderio

dell’eucariStiam . « o v v vt

5. Appendice meta-politica: famiglia di fatto,

famiglia di diritto e famiglia di mistero .............
5.1. Lideale sospetto della «relazione pura» . .. ..... ..

5.2. Il significato del fatto di convivere e la domanda

di riconoscimento delle unioni civili .. ..........

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

. 353

354

355
356
357
358
359
360
361
362
362

363

364

364
365
365
366

366

366

367
367

367

368
368

370

INDICE GENERALE

5.3. L'eccedenza del «matrimonio sacramento»
sul fatto/diritto . . .. ... ...

Y
5.4. Le nozze come consenso benedetto e
una pastorale familiare «non massimalista»

CONCLUSIONE GENERALE

391




Finito di stampare nel mese di marzo 2008
Villaggio Grafica — Noventa Padovana, Padova




Studi \

«Caro Salutis Cardov, celebre frase di Tertulliano (De resur-
rectione mortuorum VIII, 6-7) scelta come motto e insegna del-
Ulstituto di Liturgia Pastorale «Santa Giustinas, delinea in stile
lapidario e con rara efficacia la funzione della came di Cristo
e nostra nel mistero della salvezza e nella liturgia. La collana,
curata dall'Istituto e articolata in tre sezioni (Contributi, Studi,
Sussidi), intende offrire a studiosi, operatori liturgici e al pub-
blico la ricchezza di pensiero e il fervore di stimoli propri di una
chiesa che celebra e vive in maniera cosciente il suo mistero,

H sacramento si colloca radicalmente «in genere ritus»:
anzitutto nell’azione liturgica e nell’Ordo celebrandi esso ha il
suo luogo di esercizio e di senso. . )

E proprio lo statuto di actio del sacramento e in particolar modo
la sua qualita di «azione simbolico-rituale» a costringere la
teologia sacramentaria a un profondo ripensamento, sia del suo
impianto teorico, sia del suo rapporto con la prassi celebrativa
della Chiesa.

Proprio qui si inserisce P'opportunita di una ricatalogazione
dei sette sacramenti in genere ritus. Di qui nasce anche la
necessita di collegare «vista» e «vita», visibilita e vivibilita, per
fare sintesi tra il fenomeno, la forma e la forza. Per i discepoli di
Cristo dell'inizio del XXl secolo questo & forse uno tra i compiti
pil urgenti e piu delicati: esso implica la capacita di uscire
dalle sterili alternative tra un tradizionalismo senza storia e un
progressismo senza dogmi.

La sintesi tra «grazia visibile» e «grazia vivibile», tuttavia,
non & una cosa huova: era stata anticipata dal grande gesto
di autocoscienza e di riforma del Concilio Vaticano il. Esso
attende, anche dalla nostra generazione, una fedelta creativa e
una pazienza audace, un rispetto critico e una liberta modesta,
una gioia assennata e una lucida follia.

AnpRea GRILLO (1961) & ordinario di teologia sacramentaria presso il Pontificio
Ateneo Sant'Anselmo in Roma, insegna anche presso Ilstituto di liturgia e
pastorale della Abbazia di Santa Giustina in Padova e la Facolta teologica
dell'Universita di Lugano. Tra le sue ultime pubblicazioni si ricordano
Introduzione alla teologia liturgica. Approccio teorico alla liturgia e ai sacramenti
cristiani (1999); Tempo e preghiera. Dialoghi e monologhi sul «segreto» della
Liturgia delle Ore (2000); La nascita delia liturgia nel XX secolo. Saggio sul
rapporto tra Movimento Liturgico e (post-)Modernita (2003); Il rinnovamento
liturgico tra prima e seconda svolta antropologica. Il presupposto rituale
nellepoca del postmoderno (2004); Oltre Pio V. La Riforma liturgica nel
conflitto di interpretazioni (2007).

ANDREA GRILLO

GRAZIA VISIBILE,
GRAZIA VIVIBILE

Teologia dei sacramenti
ISBN 978-88-250-2008-3 «In genere ritus»

A EDIZIONI
4 MESSAGGERO

anorea GriLto - (SR A7[A VISIBILE' GRAZIA VIVIBILE

9 "788825"020083 i
PADOVA A A IEA%ISZSlE\)g(IBERO
www.edizionimessaggero.il € 26,00 (|C) H PADOVA




Biblioteca del Pontificio Seminario Regionale Pio XI

70056 MOLFETTA — Viale Pio X1, 54 — Tel. 080 3358211 e-mail: bibliotecaitp@libero.it




