Maurizio Pietro Faggioni

Manuale di bioetica teologica

Quarta edizione

EDIZIONI DEHONIANE BOLOGNA



366

PARTE V - LA FINE DELLA VITA

5. L’ACCANIMENTO TERAPEUTICO

A partire dal concetto di adeguatezza etica delle cure, possiamo com-
prendere la situazione temibile che la bioetica di area linguistica neolatina de-
scrive con il termine — mal traducibile in inglese — di accanimento terapeutico.1s
Mentre P'espressione inglese futility sottolinea Pinutilitd di un certo intervento
terapeutico in termini di efficacia medica, 'espressione «accanimento» aggiun-
ge alla «inutilita» Pidea di un’ostinazione perversa. Si pud, infatti, definire I’ac-
canimento terapeutico come Iinsistenza nel ricorso a presidi medico-chirurgici
che non modificano in modo significativo il decorso naturale e irreversibile del-
la malattia, non migliorando la condizione del malato, ma addirittura peggio-
randone la qualita di vita o prolungandone, senza speranza di miglioramento,
esistenza penosa. Gli elementi chiave di questa definizione complessa sono
Vinsisteniza, Uinutilita e la gravositd: la parola accanimento sottolinea, accanto
alla sproporzione fra impegno medico-assistenziale e benefici, la gravosita inu-
tile e quasi crudele degli interventi praticati, facendo pensare — non senza moti-
vo —a una forma di aggressivita del medico nei confronti del paziente. Rifiutare
Paccanimento diventa a questo punto non solo legittimo, ma anzi doveroso,
come segno di autentica responsabilita e rispetto verso la persona umana. Ri-
fiutare Paccanimento terapeutico non significa, pertanto, abbandonare il mala-
to, ma significa rifiutare di prolungarne inutilmente agonia o di tormentarlo
con atti medici che non incidono significativamente sulla qualita della sua vita.”

Ognuno ha diritto a morire con dignita, a vivere la propria morte in modo
umano, senza trasformare la propria fine in un artificio tecnico disumanizzante
¢ in un inutile dispiegamento di mezzi eroici. C’¢ una fase della malattia nella
quale non ha pil senso, per esempio, insistere con estenuanti e ormai inutili
terapie antiblastiche, gravate oltretutto da insopportabili effetti collaterali, o
sottoporre il paziente a esami clinici indaginosi o ad interventi chirurgici che
servono solo a rendere pit dolorosi gli ultimi giorni della vita. Chi rifiuta Iac-
canimento terapeutico non facilita né affretta la morte della persona, ma sempli-
cemente accetta i limiti della vita umana. Obbligo morale del medico & quello di

conservare la salute ¢ Ia Vi‘tak,‘nonu quello di prolungare 'agonia o dj; infliggere

sofferenze causate dalle stesse terapie e non dalla malattia.

18 [ bioetici italiani parlano di accanimenio, gli spagnoli di encarnizamiento, i francesi &i achar-
nement. Per rendere in inglese Pespressione, il Catechismo della Chiesa catiolica ricorre, al n. 2278, 2
overzealous treatment. L editio typica latina parla addirittura di saevitia therapeutica.

Y Cf. R. Barcaro, Dignitd della morte, accanimento terapeutico ed eutanasia, Napoli 2001; R.
Everante, Medical Futility: aspetti medici, deontologici e giuridici, Napoli 2008.

Cap. T - I MALATO FRA ACCANIMENTO E ABBANDONO

367

Una situazione del tutto particolare ¢ costituita dalle manovre rianima-
torie e dalle cure intensive praticate sul neonati estremamente prematuri, nati
ciog prima della 27 settimana di gestazione (la gestazione normale dura circa
40 settimane).” Prima della fine della 22* settimana, stante 'immaturita, per
ora non risolvibile, dei polmoni, non & possibile sperare in una sopravvivenza,
per cui i tentativi rianimatori sono inutili. Dalla fine della 23 settimana di ge-
stazione la speranza di sopravvivenza cresce — come & intuibile — di settimana
in settimana. Attualmente, applicando sofisticati presidi assistenziali e tera-
peutici, si pud avere sopravvivenza di neonati di 23 settimane, e persino di 22,
anche se — non possiamo sottacerlo — alcuni di essi sopravvivono con deficit
motori e neurosensoriali gravi legati all’immaturita stessa. Si pone il proble-
ma se tentare comunque le terapie intensive in questa zona grigia di viabilita
incerta, tenendo conto del rischio di sequele soprattutto neurologiche. La no-
stra opinione & che non si possa parlare, in linea di principio, di futilita della
rianimazione e delle cure intensive, ma, alio stesso tempo, bisogna confron-
tarsi con le condizioni di ciascun bambino ¢ con la sua risposta alle manovre
rianimatorie, pronti a desistere in caso di risposta inadeguata. In tal senso si &
pronunciato il Comitato nazionale per la bicetica nel 2008:

L’incertezza che connota la zona tra 22° e 23° settimana non puo far presumere
in modo rigido la futilitd del soccorso e percio, dal punto di vista etico, non ¢
sufficiente a fondare in generale inesigibilita del dovere di adottare ogni misura
idonea a salvaguardare la vita del neonato. Il medico pud ben accertare il venir
meno di questo suo dovere, ma solo diagnosticando Uinsufficiente vitalita del
neonato, sia pure secondo parametri empirico-probabilistici.”

LO STATO VEGETATIVO

Pone molte e intricate questioni mediche, etiche e giuridiche il quadro
nosografico — complesso e tutt’altro che definito - noto comunemente con il

% Si vedano, per un approfondimento, M.L. D1 Pierro ~ M.P. Facoiont, Bioerica ¢ z'nfqrzzia.
Dalla teoria alin prassi, Bologna 2014, 121-131; G. Grovansiil, «il caso clinico dei micronati e la
sacralita della vita umana», in Bioetica e cultura 35(2008), 17-33. Per approfondire ulieriormente cf.
M.M. CONEo, Limitacion del esfuerzo terapéutico en Terapia Intensiva Neonatal. El caso de los exire-
madamente prematuros, Roma 2010. .

2 COMITATO NAZIONALE PER LA BIGETICA, [ grandi prematuri. Note bioetiche (29.2.2008), in www.
governo.it/bicetica ftesti/Prematuripd.




L' EUTANASIA

L’eutanasia si presenta come un fenomeno complesso e variegato, un
nodo inestricabile di questioni culturali, mediche, etiche e giuridiche, un indice
affidabile delle vere attitudini di una societd verso la vita, la malattia, ia soffe-
renza e la morte,

In quest’ultimo capitolo cercheremo di individuare gli elementi piir signi-
ficativi del dibattito attuale intorno all’eutanasia, ben consapevoli che il tema
chiederebbe una trattazione alguanto pit articolata, per la quale si rimanda per-
ci0 a qualche voce bibliografica di facile reperibilita.!

DEFINIZIONE E STORIA

L’eutanasia, intendendo con questo termine la morte cercata o data per
evitare un qualche dolore, ha una lunga storia e una diffusione ubiquitaria nel-
le diverse culture umane.? Possono esserci motivi sociali ed economici, come il
suicidio degli anziani fra gli eschimesi o la soppressione dei neonati handicap-
pati presso moltissimi gruppi umani; motivi umanitari, che portano ad affret-

! Alcune indicazioni in una letteratura vasta e in continua crescita: C. BELLIENT — M. MALTONI
(a cura di), La morte dell’ eutanasia. I medici scelgono la vita, Firenze 2006; F. BonNpovrl, Malastia, euta-
nasia, morte nella discussione contemporanea, Bologna 1989; M. Cuvas, Eutanasia. L’etica, la liberta e
la vita, Casale Monferrato (AL) 1989; M. ps HENNEZEL, La dolce morte, Milano 2002; P.G. Ravzi ~ L.
MenNA, La morte medicalizzata. Una ricerca sul comportaimento medico nei confronti dell’eutanasia,
Bologna 1993; A. PessiNa, Eutanasia. Della dignita del morire nell’epoca delle tecnologie, Siena 2007, M.
RHCHLIN Letica e la buona morte, Torinpo 2002; S. Spinsanti — F. PETRELLL, Scelte etiche ed eutanasia,
Milano 2003 V. TAMBONE - D. Saccrmi - C.D. CAVONI Eutanasia e medicing. Il rapporto tra medicina,
cultura e medm Novara 2008.

2P CARRICK Medical Ethics in the Ancient World, Washington 2001, 147-172; G. PeLriccia,
L’eutanasia ha una storia?, Cinisello Balsamo (M1) 1977.

CAP, © - UEUTANASIA

373

tare la morte dei malati inguaribili o gravemente sofferenti (come raccomanda
per esempio Platone nella Repubblica);? motivi ideali, come il suicidio per fug-
gire una grave onta, esaltato da molti filosofi antichi.

Eutanasia & una parola greca e significa «buona morte» (eu = bene; thdna-
tos = morte). Originariamente con questo termine si indicava la bella morte che
compete all'vomo saggio in particolare nell’ambito della ﬁlosoﬁa stoica ma &

re alle\nando sofferenze e dolori del malato. Egli, nel De dignitate et augmentis
scientiarum, scrive:

Io ritengo che dovere del medico non sia solo di restituire la salute, ma anche di
alleviare sofferenze e dolori e non solo quando tale sollievo pud condurre alla
guarigione, ma anche quando pud servire a un felice e sereno trapasso. Che non
& piccola felicita quella che Cesare Augusto soleva augurarsi, Ueutanasia |...]. Vi-
ceversa i medici si fanno una sorta di scrupolo e di religione di non intervenire pit
sul paziente quando hanno dichiarato inguaribile la malattia, mentre a mio modo
di vedere non dovrebbero escludere nessuna possibilita e insieme dare I’assisten-
za atta a facilitare e rendere meno gravi le sofferenze e 'agonia delia morte.*

La pratica dell’eutanasia & descritta da Thomas More (1478-1535) nell’ope-
ra Utopia e lo sconcerto del lettore € attenuato dal fatto che questi comportamen-
ti sono attribuiti aghi abitanti di un’isola remota e fantastica:

I malati li curano con grande affetto e non tralasciano nulla che li restituisca alla
salute, regolando le medicine e il vitto, e danno sollievo agli incurabili con P'assi-
stenza, con la compagnia e porgendo loro ogni aiuto possibile. Se poi il male non
solo & inguaribile, ma da al paziente di continuo sofferenze atroci, allora i Sacer-
doti e i Magistrati — visto che & inutile per qualsiasi compito, molesto agli altri e
gravoso a se stesso, sopravvivere insomma alla propria morte - o esortano a non
pensare di prolungare ancora quella malattia funesta e, giacché la sua vita non &
che tormento, a non esitare a morire e che anzi, fiduciosamente, si liberi lui stesso
da quella vita amara come da una prigione o un supplizio, cvvero acconsenta di
sua volonth a farsela togliere dagli altri. Sarebbe guesto un atto di saggezza, se
con la morte porra fine non ai piaceri, ma a un martirio [...}. Morire a questo
modo, quando lo hanno convinto della cosa, & onorevole.

3 PLATONE, Repubblica 460b.

“F. BaCONE, «La dignita del progresso del sapere divino e umano», in Scritti di filosofia, a cura
di P. Rosst, Torino 1975, 248.

5 TomMmaso Moro, De optimo reipublicae statu deque nova insula Utopia, 2.,5.




(=]

N

PARTE ¥V - LA FINE DELLA VITA

Attualmente con il termine eutanasia si intende ogni azione od omissione

Cap. @ - UEUTANASIA

375

compiute per sopprimere la vita di un malato inguaribile o terminale, di un

anziano, di un soggetto malformato o portatore di handicap, al fine di evitargli

sofferenze fisiche e psichiche.

Nell’eutanasia del malato terminale e inguaribile si cerca di fuggire la
durezza del morire o di una malattia dolorosa, negli altri casi (anziani, handi-
cappati) si cerca di sfuggire una vita divenuta ormai insopportabile o non desi-
derabile. Qualunque sia il motivo, opera nell’eutanasia la volonta di dare o di
darsi la morte: essa ¢, quindi, una forma di omicidio o di suicidio. Si parla anche
di omicidi pietosi, invocando per giustificazione la pieta e lo spirito di umanita
(«Non potevo pill vederlo in quello stato»), ma molte volte quelli che non rie-
scono pilr a sopportare la situazione creata dalla malattia, dalla menomazione,
dalla vecchiaia sono i familiari e il personale sanitario.?

/. DistinzioNt

Nella letteratura bioetica ci sono molte distinzioni e tanta confusione ter-
minologica e concettuale.

Una prima distinzione riguarda l'intenzione dell’agente, per cui si po-
trebbe distinguere fra eutanasia diretta e indiretta, cosi come si distingue fra sui-
cidio diretto e indiretto, fra aborto diretto e indiretto, fra sterilizzazione diretta
e indiretta. Di fatto, con la parola eutanasia ci si riferisce di solito alla sola euta-
nasia diretta, intendendo con questo ternmine qua}siasi intervento (commissk;ivo
~ ad es. somministrazione di veleno — od omissivo - ad es. non esecuziqﬁé diun
intervento chirurgico) che in sé o nell’intenzione che lo dirige tende ad accele-
rare o procurare la morte. Si tratta del’eutanasia in senso stretto,neﬂaquale
si vuole la morte o comunque si contribuisce immediatamente a procurarla.y /‘

Si potrebbe indicare con U'espressione eutanasia indiretta ogni atto che pil(‘)
affrettare o procurare la morte di un malato, ma senza che questo sia voluto
direttamente dall’agente: manca quindikgn’imenzione direttahiéhtg ed egphmta~
mente uccisiva. L’accelerazione della morte pud essere la conseguenza o P'effet-
to collaterale non voluto, anche se previsto, di un atto medico (principio dell’atto

®La parola eutanasia dovrebbe indicare una morte cercata per fuggire il dolore (I’accento & sullo
scopo), ma sta diventando una morte data con dolcezza, senza che P'ucciso se ne avveda o ne soffra. una
morie dolee (I'accento & posto sui mezzi/modi). Questo spiega perché, parlando della pena di morte
si parla di eutanasia criminale per indicare un metodo di esecuzione che non causi dolori strazianti o
agonia prolungata al condannato.

a duplice effetto, ad es. in una terapia analgesica molto aggressiva che aggrava la
gia precaria situazione respiratoria o cardiaca di un malato terminale). Per evi-
tare confusioni, pur essendo la dizione eutanasia indiretta un modo di esprimersi
tecnicamente ineccepibile, in questi casi & bene non usare la parola eutanasia.

Riguardo ai mezzi con cui si ottiene 'eutanasia, si parla di eutanasia atti- .
va o commissiva se la morte avviene in seguito a un atto come la somministra-
zione in dosi letali di un antiaritmico, e di eutanasia passiva od omissiva se la
morte avviene per omissione di interventi essenziali, come la somministrazic
ne di nutrizione e di idratazione.

Dal punto di vista etico, se esiste una volonta eutanasica diretta, non fa
ovviamente molta differenza uccidere una persona in un modo o in un altro.
Bisogna perd stare attenti perché non ogni astensione da una certa terapia o
cura & eutanasica. A volte I'astensione da una certa terapia non & mossa da in-
tenzionalita eutanasica, ma & invece una legittima ¢ talora doverosa astensione
dal ricorso a terapie non adeguate: questa —come si & visto nel capitolo prece-
dente — non pud dirsi eutanasia, ma & piuttosto una saggia rinuncia a terapie
sproporzionate o addirittura all’accanimento terapeutico.

Infine, & invalso I'uso nella bioetica nordamericana di denominare eu‘a-
nasia volontaria quella eseguita su richiesta dell’interessato (praticamente un
suicidio assistito) o, comunque, con il suo consenso, ed eutanasia non volontaria
quella praticata su una persona che non puo dare un consenso (ad es. malato
in coma, portatdf@ di grave handicap psichico che non & in grado di disporre di
sé).” A rigore, anche Peutanasia di un soggetto non consenziente ¢ un’eutana-
sia volontaria dal punto di vista di chi la causa, per cui sarebbe meglio parlare
rispettivamente di eutanasia di consenziente ¢ di eutanasia di non competente.”

LA MENTALITA EUTANASICA E IL TESTAMENTO BIOLOGICO

Abbiamo assistito in questi ultimi decenni allo sviluppo di movimenti
d’opinione a favore dell’eutanasia sull’onda di casi clamorosi enfatizzati dai
media, per i quali tutto diventa gesto pietoso e in qualche modo giustificabile,

7 Nelia biostica nordamericana alla voluntary e non-voluntary euthanasia, nel senso qui spiega-
to, si aggiunge anche la involuntary euthanasia, per indicare 1 cast in cui il soggetto desidererebbe vivere,
ma viene egualmente ucciso.

8 Ricordiamo che 'atto volontario & Vatto con il quale la volonta si rivolge liberamente a un
fine particolare da conseguire ed & a sua volta distinto in direfto o indireito, a seconda che Pintenzione
del’agente morale sia diretta a conseguire quel certo effetto o che questo stesso effetto consegua come
semplice effetto collaterale non direttamente voluto.




PARTE ¥ - LA FIME DELLA VITA

dalla soppressione del figlio handicappato alla sospensione delle terapie di so-
stegno vitale nello stato vegetativo irreversibile.

La cultura secolarizzata, che esalta gli aspetti edonistici e utilitaristici
dell’esistenza, ha diffuso un senso crescente di angoscia per il dolore e la mor-
tef e una ripulsa per le espressioni fragili e decadenti dell’esistenza. Eminent
scienziati, fra i quali i premio Nobel J. Monod, L. Pauling e G. Thompson, han-
no ﬁrmato nel luglio 1974 un Manifesto sull’eutanasia nel quale si afferma che
f<é immorale la tolleranza, I'accettazione o I'imposizione ad altri di sofferenza
inutile»,” nell'idea che impedire a una persona sofferente di togliersi la vita
equivale a imporle la sofferenza, facendo cosi dell’eutanasia non solo un diritto
civile, ma addirittura un dovere morale. Per molti il concetto di eutanasia coin-
cide, infatti, con quello di dignita della morte o con quello di umanizzazione del
dolore e della morie.

' L’ideologia della qualita della vita, basata su criteri prestazionali ed ef-
ficientistici, sta favorendo la pratica del Living Will o testamento biologico.!
Con questo testamento una persona chiede ai familiari e al personale sanitario
cljie,. qualora si venga a trovare in uno stato di grave sofferenza o di condizioni
di vita qualitativamente scadute e non possa disporre di sé, siano sospese le
tefapie specifiche e persino le terapie e le cure di sostentamento vitale, Si parla,
pl'u propriamente, di direttive anticipate o, meglio, di dichiarazioni anticipate
di z‘)j’attamenm: il termine direttive sta a significare un’obbligatorieta nell’appli-
cazione delle indicazioni date previamente dal malato, mentre Iespressione
dichiarazioni anticipate lascia aperta la porta a una decisione clinica che, pur
tenendo conto delle volonta precedentemente espresse dal malato, le attu:;liz—
za nel contesto reale in cui la persona non pili competente si trova ad essere.
Uf-].a forma di testamento biologico prevede che, oltre a indicazioni sulle pro-
prie preferenze, la persona indichi un soggetto che, in caso di sua impossibilita
a decidere autonomamente, sia autorizzato a intervenire nel processo decisio-
nale insieme con i medici.

In linea di principio un documento del genere non & illecito, perché un
soggetto ha diritto ad essere il protagonista delle scelte cliniche che lo interes-
sano e isuoi legittimi desideri devono essere vincolanti per Poperato dei medici.

? «A Plea for Beneficient Euthanasia», in The Humanist 34(Julv-Aug i4:

hold ths}g the tolerance, acceptance, or enforcement of the unnecessalgy sgff?rlil;; ié {)2;2,3 ?ss ;r(r]llri(fr;{:ve
) ' M Agz}MINL Testamento biologico. Spunti per un dibattito, Milano 2007: A BOMPIAM Dz

chiarazioni anticipate di traitamento ed eutanasia. Rassegna del dibattito bioetico Boiogﬁa 2008; P. Car-

TORING, «Malato terminale. Una Carta per I'autodeterminazione, in Ip., Sofmo Scacco Bioetica di fine

vita, Napoh 1993, 83-96; C. Casma — M. Casing — MLL. D1 PrETRO, Eluana é tutfi noi. I.Derché una le,

e perche‘no al «testamento biologico», Firenze 2008; M. PENNACCHINT — D). Saccumi - AG SPAé e

«Bvoluzione storica delle “Carte dei diritti dei morenti”», in Medicina e Morale SI(ZOOi) ‘651—6'17\]50}}%

Puccermn - M.C. D'Eg Pogeerro - V. CosticLiora — MLL. D1 Pierro, «Dichiarazioni antic‘i )’ate di tra,tta—.

mento (DAT): revisione della letteratura», in Medicina e Morale 59(2009), 461-498. '

Cap. 2 - UEUTANASIA

377

1l profondo scarto in medicina fra tecnologia € umanizzazione insinua sempre
pilt nell’opinione pubblica il timore, non sempre infondato, dell’accanimento
terapeutico e quindi di una sopravvivenza assurda e indegna della persona, per-
messa dagli artifici di una scienza prometeica che non si arresta neppure alle
soglie della morte. Il fatto & che 'esperienza dei Paesi che gia hanno legalizzato
le dichiarazioni previe di trattamento, come 'Olanda ¢ ia Francia, ammette il
diritto non solo di sospendere terapie sproporzionate, ma anche di sospendere
alimentazione e idratazione, scivolando de facto in forme di eutanasia passiva,
anche se viene ufficialmente negata la natura eutanasica di queste pratiche: lo
sfondo ideologico & quello della ragionevolezza di decidere, in determinate
situazioni, la propria autodistruzione."

Un preteso diritto a darsi la morte (right to die) non ¢, pero, ragionevole
perché comporta I'autodistruzione della persona stessa, mentre i diritti riguar-
dano la realizzazione e la crescita della persona. Non esiste neppure un dovere
del medico ad assecondare qualunque desiderio del malato, ma solo i desideri
legittimi. Anzi, a ben guardare, Veutanasia, sia nella forma deli’abbandono o
astensione terapeutica, quando la terapia avrebbe ancora ragione di essere prati-
cata, sia nella forma della soppressione attiva tanto di consenziente o richiedente
quanto dell’incapace di esprimere una deliberazione, & soltanto un altro volto
dell’accanimento, & I'estremo approdo della hybris umana che cerca di impadro-
nirsi della vita e, quando questa sfugge, nonostante tutto, al suo controllo, cerca
allora «di impadronirsi della morte, procurandola in anticipo»."” Il dramma del
dolore e della malattia merita umano rispetto e profonda compassione, ma non
pud trasformare la morte in un diritto e in un’espressione di liberta.

4. (GENESI PSICOLOGICA DELLA VOLONTA DI MORIRE

La richiesta della morte da parte del malato, dell’anziano, deli’handicap-
pato & spesso un appello per essere liberato dal dolore, dal non-senso, dalla
paralisi relazionale.

Altre volte il desiderio di morire non rappresenta il frutto di una deci-
sione libera e autonoma, sia pur eticamente inaccettabile, ma & sintomo diuno

1 L, Risicato, Dal diritto di vivere al diritto di morire. Riflessione sul ruolo della laicitd nell espe-
rienza penalistica, Torino 2008; U. Verowasy, 11 diritto di morire. La libertd del lnico di fronte alla sofferen-

za, Milano 2005.
2 Grovanni Paovo 1L, lett. enc. Evangelium vitae, n. 64.



378

PARTE YV - LA FIMNE DELLA VITA

stato depressivo, frequente nel caso di un morente (si ricordi la quarta fase
della E. Kiibler-Ross) o di un anziano, spesso abbandonato e minato nel suo
equilibrio psichico.

Accade spesso, nelle nostre strutture sanitarie, che il malato venga espro-
priato della sua morte, diventata possesso esclusivo dei medici. In questo con-
testo di morte medicalizzata il malato non riesce a vivere il morire come fase
della propria esistenza e, in preda all’angoscia, demanda ogni responsability
decisionale al medico, il quale spesso decide in termini utilitaristici (costi, be-
nefici, valore sociale del soggetto...).

11 malato va accompagnato nellitinerario che lo conduce dal rifiuto ali’ac-
cettazione della morte e deve essere aiutato a riappropriarsi del suo destino,
accogliendo con maturita la drammatica esperienza del limite e dello scacco,
soprattutto quando € credente e pud dungue aprirsi a percepire la morte come
ultima vocazione del Signore.

5. VALUTAZIONI ETICHE

La difesa ¢ la promozione della vita umana in tutte le sue fasi e in tutte
le sue manifestazioni sono uno degli elementi caratterizzanti del messaggio
evangelico, riproposto con decisione e coraggio profetico dal magistero della
Chiesa.

Per questo tema facciamo particolare riferimento alla Dichiarazione
sull’eutanasia della Congregazione per la dottrina della fede del 5 maggio 1980,
le cui affermazioni di fondo sono state riprese in pill ampio contesto e con
grande solennita in Evangelium vitae, del 25 marzo 1995 (nn. 64-67).

a. L'inviolabilita della vita umana

La vita ¢ il bene fondamentale dell’esistenza umana, perché & il presup-
posto di tutti gli altri beni. Ogni essere umano ha diritto alla vita e nessuno, per
nessun motivo, in nessuna circostanza, puo privare un innocente della sua vita.

In questo campo rlsalta l’opp031210ne radlcale fra una bmetxca deﬂa qua-
lita della vita, che ritiene mlangl‘bﬂi solo le esistenze che raggiungono un certo
standard di benessere e di prestazwm ela b1oet1ca della sacralita della vita,
che, mdlpendentemente da ogni altra considerazione o convinzione, ritiene de-
gna di rispetto e di tutela ogni vita umana. La dignita della persona ¢ il valore

Cap. 2 - UEUTANASIA

379

della sua vita non possono essere vanificati dalle sue esperienze, neppure da
quelle piii penose, perché, quando parliamo della dignita della vita umana, non
parliamo di un «valore per la persona» che, in determinate circostanze, puo
rivelarsi un disvalore e non un bene per la persona stessa, ma parliamo di un
valore che & nella persona, un valore, cio®, che non & funzionale alla persona
ma infrinseco ad essa.

Considerata nella luce della fede, «Pinviolabilita del diritto alla vita dell’es-
sere umano innocente dal concepimento alla morte & un segno e un’esigenza
dell’inviolabilita stessa della persona, alla quale il Creatore ha fatto il dono
della vita».”* L’eutanasia & la soppressione deliberata di una vita umana: essa
viene attuata in una situazione particolare di sofferenza e talvolta con la con-
vinzione di fare un gesto di pietd, ma nessuno pud attentare alla vita di un
womo senza porsi in dissonanza con il rispetto dovuto alla vita personale, per
cui ogni forma di eutanasia diretta non & moralmente giustificabile.

Il magistero papale si & espresso nell’enciclica Evangelium vitae con au-
torevolezza assai prossima all'irreformabilité:

In conformita con il Magistero dei miei Predecessori e in comunione con i Ve-
scovi della Chiesa cattolica, confermo che eutanasia & una grave violazione del-
la legge di Dio, in quanto uccisione deliberata moralmente inaccettabile di una
persona umana. Tale dottrina & fondata sulla legge naturale e sulla Parola di
Dio scritta, & trasmessa dalla Tradizione della Chiesa ed insegnata dal Magistero
ordinario e universale.”

b. Il suicidio assistito

Si pone con crescente insistenza la questione se una persona possa deci-
dere di darsi la morte per sfuggire intollerabili sofferenze fisiche e psichiche,
e quindi se sia giusto collaborare a questo tipo di suicidio (suicidio assistito).

Sono noti gli esempi di medici antichi che aiutavano a morire i mala-
ti incurabili o coloro che preferivano la morte all’esilio o al disonore, ma il
giuramento di Ippocrate, testimonianza autorevole dell’etica medica classica,
conteneva a questo riguardo un rifiuto esplicito e fermo:

15 ClONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, istruzione Donum vitae (22.2.1987), Introdu-
zione, n. 4: EV 10/1167.
14 Grovanni Paoro 11, lett. enc. Evangelium vitae, . 65.




380

PARTE YV - LA FIME DELLA VITA

Mali, anche se richiesto, somministrerd farmaci letali né commetterd mai cose di
questo tipo.

I motivi etici tradizionali contro il suicidio sono che il suicidio Costitmsce
un’ingiustizia verso la societ alla quale noi siamo legati, che il suicidio di uno &
un’offesa alla dignita di tutta I umamta e soprattutto che il suicidio & irraziona-
le perche va contro il naturale istinto di conservazione. Le legislazioni civili in
genere non ammettono il suicidio, perché ritengono la vita un bene irrinuncia-
bile e indisponibile, del quale cio® non si pud disporre liberamente come se fos-
se un oggetto che noi possediamo. La vita non & un oggetto: io sono un vivente.

Secondo la tradizione morale cristiana ciascuno di noi ha ricevuto la vita
da Dio, che resta 'unico Signore delle nostre esistenze, per cui non se ne pud
disporre autonomamente, e di conseguenza ~ si legge in Evangelium vitae —
«condividere P'intenzione suicida di un altro e aiutarlo a realizzarla mediante
il cosiddetto “suicidio assistito” significa farsi collaboratori, e qualche volta
attori in prima persona, di un’ingiustizia, che non puo mai essere giustificata,
neppure quando fosse richiesta».

Con toni drammatici, cosi si esprime Agostino:

Non & mai lecito uccidere un altro, anche se lui lo volesse, anzi se lo chiedesse
perché, sospeso tra la vita e la morte, supplica di essere aiutato a liberare anima
che lotta contro i legami del corpo e desidera distaccarsene; non & lecito neppure
quando il malato non fosse pill in grado di vivere.'s

Attualmente si sta facendo strada I'idea, dipendente da una concezione
distorta della libertd umana, che I'autonomia di una persona possa giungere a
scegliere se continuare a vivere o darsi la morte, benché, dal punto di vista pu-
ramente razionale, sia davvero paradossale che un soggetto esprima se stesso
e la sua libertd autodistruggendosi. Questa idea della legittimita del suicidio,
inizialmente sostenuta da una minoranza, sta entrando nella mentalitd comune
e viene recepita in modo favorevole dalla gente come una risposta drastica,
ma efficace, al problema del dolore e della morte. Sotto la spinta dell’opinione
pubblica ci sono in vari Paesi progetti di legge tendenti a legalizzare o almeno
depenalizzare questa pratica, e in alcuni, come ’Olanda, si & introdotto il prin-
cipio della legittimita dell’assistenza al suicidio da parte di personale medico.”

5 Jyi, n. 66.

16 SANT’ AGOSTINO, Epistula 204,5.

'7 Sulla questione olandese cf. G. FravoLINI, «L’eutanasia in Olanda: risposta legislativa ad una
prassi iniquar, in Medicina e Morale 44(1994), 1093-1106; M. LomBarDpI Riccr — A. GriLLo, «Riflessioni
sull'intervento del Ministro olandese della Giustizia M.H. Hirsch Ballin», ivi, 443-452; P. Ricca (acura
di), Eutanasia. La legge olandese e commenti, Torino 2002.

Cap. € - UEUTANASIA

381

c. L’eutanasia neonatale

Un ultimo inquietante aspetto da considerare ¢ quello dell’eutanasia
neonatale, consistente nell’uccisione di un neonato malformato o seriamente
handicappato ottenuta mediante la somministrazione di una sostanza letale
0, pill spesso, mediante Pomissione di una procedura medica essenziale per
la sua sopravvivenza (nutrizione, idratazione, antibioticoterapia, interventi
chirurgici).'® Si tratta di un’eutanasia eugenetica testimoniata in culture antiche
e moderne (si ricordi, a Sparta, l'uso di esporre sul Taigeto 1 neonati maifor-
mati, pratica raccomandata anche da Aristotele nella Politica e prescritta dalla

Legge delle Dodici Tavole a Roma), e giustificata sia dall’onere sociale costi-

tuito da un handicappato sia da considerazioni pseudoumanltarle suﬂa povera
qualita di vita che attende un soggetto di questo tipo."

Fece scalpore nel 1982 il caso di Baby Doe, bambina affetta da sindrome
di Down con una fistola esofago-tracheale e altri problemi. 2 Nonostante la pra-
ticabilita dell’intervento chirurgico, i genitori decisero di non dare il consenso
all’intervento di chiusura della fistola. Di fronte al rifiuto dei medici curanti di
seguire 'indicazione astensiva dei genitori, la questione fu portata davanti alle
corti locali e, infine, davanti alla Corte suprema degli Stati Uniti. Nel frattempo
la neonata mori, ma Paspro dibattito pubblico indusse I’ Amministrazione del
presidente a stabilire delle regole di comportamento per situazioni similari.
Le linee guida, note con il nome di Baby Doe rules, affermavano che gli inter-
venti medico-chirurgici che sono efficaci nell’alleviare un’invalidita fisica sono
eticamente obbligatori se 'unica controindicazione ad essi, nel caso in esame,
& un deficit dello sviluppo che rientra nel’ambito caratteristico di quella certa
patologia (ad es. sindrome di Down), e si dichiarava illegale «<non somministra-
re a un bambino handicappato le sostanze nutritive e il trattamento medico e
chirurgico necessario a correggere situazioni che ne minacciano la vita».?!

Va certamente evitato Vaccanimento terapeutico, in cui il ricorso a te-
rapie straordinarie (sia mediche sia chirurgiche) non & proporzionato ai costi

¥ W.J. Eik, «Il porre fine alla vita di neonati handicappati. Dal protocolio di Groningen al
regolamento nazionale olandese», in Medicina e Morale 57(2007), 1165-1185; M. Gross, «Abortion
and Neonaticide: Ethics, Practice, and Policy in Four Nations», in Bioethics 16(2002), 202-230; R.C.
McemiLian ~ JR. ENGELHARDT ~ S.F. SPickeR (a cura di), Euthanasia and the Newborn, Dordrecht (ND)
1987; A.C. VARGA, «The Ethics of Infant Euthanasia», in Ip., The Main Issues in Bioethics, New York
1984, 287-302.

19 Cf. A. SHAw, «Defining the Quality of Life: a Formula without Numbers», in Hastings Center
Report 7(1977), 5-11; Ip., «Ql Revisited», in Hastings Center Report 18(1988), 10-12.

2 Una ricostruzione del caso, in A.R. Jonsen, The Birth of Bioethics, New York 1998, 249-252.

2 «Nondiscrimination on the Basis of Handicap; Procedures and Guidelines Relating to Health
Care for Handicapped Infants — HHS. Final Rules», in Federal Register 50(1985), 14879-14892. 11 di-
battito & ancora aperto: cf. L.M. KorELMAN, «Are the 21-year-old Baby Doe Rules Misunderstood or
Mistaken?», in Pediatrics 115(2005), 797-802.



38%

PARTE V - LA FINE DELLA VITA

sociali e umani, e soprattutto non ha altro effetto che quello di prolungare oltre
1limiti naturali un’esistenza segnata dalla sofferenza,” ma ripugna alla coscien-
za P'uccisione di creature innocenti e incapaci di difendersi la cui unica colpa &
di non rispondere ai desideri dei genitori e agli standard qualitativi imposti da
una societa egoista e chiusa ai valori piit nobili. L’uccisione del neonato handi-
cappato germoglia dallo stesso terreno in cui prospera la mentalita abortista,
e purtroppo si sta facendo strada in campo etico e legislativo I'idea di una sua
legittimita, «ritornando - commenta con amarezza Evangelium vitae - a uno
stato di barbarie che si sperava di aver superato per sempre».”

CONCLUSIONE

Riassumiamo le nostre riflessioni con le parole della piit volte citata Di-
chiarazione:

Niente e nessuno pud autorizzare I'uccisione di un essere umano innocente, feto

(,f' o embrione che sia, bambino o adulto, vecchio, ammalato, incurabile o agoniz-

‘ zante. Nessuno, inoltre, pud richiedere questo gesto omicida per se stesso o per

un altro affidato alla sua responsabilitd, né pud acconsentirvi esplicitamente o

implicitamente. Nessuna autorita pud legittimamente imporlo né permetterlo.

{ Sitratta, infatti, di una viclazione della legge divina, di un’offesa alla dignita del-
la persona umana, di un crimine contro la vita, di un attentato contro Pumaniti.?

* Di fronte alle crescenti possibilita di rianimazione neonatale, il dibattito si & fatto sempre pits
vasto: ¢f. L. CHIaNDETTI — P. DRrIGO — G. VERLATO — C. VIAFORA (a cura di), Interventi al limite. Bioetica
delle terapie intensive neonatali, Milano 2007.

» Grovanni Paoro 1, lett. enc. Evangelium vitae, n. 14: EV 14/2210.

1356 * CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione sull’ eutanasia (5.5.1980), II: EV

PER UNA CONCLUSIONE

ANNUNCIARE IL VANGELO DELLA VITA

La vita ¢ il pilt grande dono di Dio. Sgorgata dal Padre, fonte della vita,
attraverso il Figlio si comunica alla moltitudine degli esseri € in modo singo-
lare viene comunicata alla creatura umana. La vita umana, unica a esistere in
un rapporto personale e costitutivo con il suo Creatore, ¢ affidata da Dio alla
nostra responsabilita, perché, riconoscendone I'altissimo valore, siamo capa-
ci di prendercene cura, tutelarla, sostenerla, soprattutto quando si presenta
pil indifesa e debole. La vita di cui abbiamo trattato in questo volume & stata
appunto la vita dell’uomo, creato a immagine del Verbo della vita, di tutto
Puomo, nella sua pluridimensionalita corporea e spirituale, nella sua storicita e
insieme nella sua tensione ad autotrascendersi nella totalita, nella sua chiama-
ta a compiersi nella vita eterna.

Gli stupefacenti progressi in campo scientifico e tecnologico permettono
oggi di intervenire con efficacia a sostegno della vita umana e prospettano oriz-
zonti d’azione mai neppure immaginati. Allo stesso tempo, all’alba del nuovo
millennio, idee un tempo rifiutate come aberranti si sono fatte strada nell’opi-
nione pubblica, hanno trovato il sostegno di intellettuali e scienziati, hanno
guidato le scelte dei politici e si sono tradotte in leggi che legalizzano l'illecito e
giustificano Pingiusto: dall’eutanasia all’aborto, dall’uccisione dei neonati han-
dicappati ail’abbandono dei malati terminali, dalla sterilizzazione coatta allo
sterminio programmato degli embrioni congelati.

Come il primo Adamo, 'uomo del nostro tempo vuole essere signore sen-
za il Signore, e si & appropriato del dono di Dio, ma cosi facendo si & trasforma-
to in un tiranno che stravolge e inquina la vita con 1 suoi interventi dissennati e
orgogliosi, come testimoniano il disastro ecologico che si sta consumando sotto
i nostri occhi e la riduzione della persona a materiale biologico plasmabile a
piacimento attraverso le biotecnologie che ne manipolano 'identita corporea,
la diagnosi prenatale compiuta con scopi eugenetici, le tecniche di feconda-




