Introduzione
allo studio della Bibbia

Supplementi

39

Bruce J. Malina

Nuovo Testamento

e antropologia culturale

Paideia Editrice

Nuovo Testamento
e antropologia culturale

Bruce J. Malina

Paideia Editrice



a tutti i miei maestri francescani,

in particolare a Sylvester Makarewicz

ed Ernest Latko negli Stati Uniti,

a Julian Arent e Neal Kaminski nelle Filippine,
e alla Facolta di Studi Biblici di Gerusalemme

(1966-1967)

grato per lincoraggiamento, la sapienza, le idee

ISBN 978.88.394.0751.1

Titolo originale dell’opera:

Bruce J. Malina

The New Testament World

Insights from Cultural Anthropology
Third Edition, Revised and Expanded
Traduzione italiana di Angelo Fracchia

© Westminster John Knox Press, Louisville, Ky. 32001
© Paideia Editrice, Brescia 2008

13

41

73

96

125

152

181

221
246

249
253
261

Sommario

Premessa

Introduzione
Studio della Bibbia e antropologia culturale

Capitolo 1
Onore e vergogna

Capitolo 2
La personalita del 1 secolo

Capitolo 3
La cognizione della limitatezza dei beni

Capitolo 4

L’invidia, il pit grave di tutti i mali
Capitolo 5

Parentela e matrimonio

Capitolo 6
Puro e impuro

Capitolo 7
L’evoluzione dei gruppi di Gesu

Conclusione teologica

Indice dei nomi e delle cose
Indice dei passi citati
Indice del volume



Premessa

Questo libro ¢ stato scritto pensando a chi intraprende lo studio del Nuo-
vo Testamento. Suo scopo ¢ d’illustrare qualche modello proveniente dal-
Pambito dell’antropologia culturale, utile ad approfondire il sistema socia-
le sul cui sfondo si colloca il comportamento delle persone di cui si parla
nel Nuovo Testamento. La maggior parte degli studi neotestamentari con-
siste di analisi terminologiche e letterarie, di presentazioni storiche di per-
sone e avvenimenti e di qualche informazione geografica e archeologica,
tutti elementi utili a chiarire alcune caratteristiche di questi scritti. Si trat-
ta di informazioni senza dubbio di grande utilita per capire il Nuovo Te-
stamento, ma perlopin chi studia i tempi biblici si serve di queste informa-
zioni come se fornissero dati il cui significato sarebbe pin o meno lo stes-
so che potrebbero avere nella nostra societa. Questo rimescolamento in-
consapevole di contesti culturali potrebbe rendere la Bibbia immediata-
mente interessante per lo studente, ma a quale prezzo per il significato in-
teso dagli autori originari (significato che per la maggior parte dei cristia-
ni & voluto da Dio)?

L’utilizzo di modelli antropologici nello studio del Nuovo Testamento
ha propriamente lo scopo di mettersi in ascolto del significato di questi
scritti nell’ottica dei sistemi sociali nei quali essi furono per la prima vol-
ta fatti conoscere. I modelli scelti per questo libro sono adattati in modo da
poter servire a spiegare aspetti del comportamento piu che il quadro cul-
turale generale del Mediterraneo orientale nel I secolo d.C. La scelta di
modelli consegue da determinati presupposti, e nell’introduzione preciso
i presupposti che sottostanno alla costruzione di un modello in generale ¢
nell’antropologia culturale in particolare. I modelli attinti all’ antropologia
culturale non forniscono una spiegazione alternativa della Bibbia né inten-
dono sostituirsi alla critica letteraria, storica e teologica, piuttosto metto-
no in luce una dimensione che altri indirizzi non colgono e forniscono un
mezzo per vagliare le intuizioni degli interpreti davanti alla questione di
che cosa un determinato autore dicesse e volesse intendere.

I modelli messi a disposizione in questo libro sono stati scelti secondo
un criterio di utilita per lo studente di Bibbia che si confronta con le infor-
mazioni dispensate nei corsi d'introduzione al Nuovo Testamento. Il ca-
pitolo 1 si occupa di onore e vergogna, i valori cardinali della cultura me-



10 Premessa

diterranea nell’antichita e al giorno d’oggi. Il capitolo 2 guarda alla psico-
logia sociale delle persone presentate nei testi, il capitolo 3 alla loro co-
gnizione implicita di qualsiasi bene come bene limitato, il capitolo 4 al-
Papprensione generale per invidia e malocchio, il 5 a cio che s’intendeva
per parentela e matrimonio e il 6 alle norme di purita di allora. Il capito-
lo conclusivo, il 7, presenta un modello di sviluppo dei piccoli gruppi per
contribuire alla spiegazione di come si sia potuta svolgere la storia di Ge-
sit, nonché per chiarire come questa vicenda sia stata fatta propria dai
gruppi a lui posteriori. In tutto il libro ho tentato d’illustrare i presuppo-
sti impliciti dalla cultura statunitense negli ambiti presi in considerazione,
cosi da riuscire a elaborare una prospettiva comparata.

L’opera implica quindi che per comprendere cio che qualcuno dice e in-
tende dire si debba conoscerne il sistema sociale, e il sistema sociale che
fa da sfondo al Nuovo Testamento & quello del Mediterraneo orientale del
I'sec. d.C. I modelli delineati in questo libro sono stati elaborati perlopii
da antropologi mediterranei contemporanei. Tra il mondo mediterraneo
odierno e quello del I secolo d.C. si da continuita? L’antropologo Francis
L.K. Hsu, che molto si é adoperato per illustrare quanto sia fondata la con-
tinuita culturale, fa osservare che
Puna dall’altra le culture prendono a prestito parecchio di cio che attiene alle di-
stinzioni di ruoli, ad esempio cibi, manufatti, cerimoniali, teorie naturali e stru-
menti per la gestione di esseri umani e cose. Ma scarse sono le testimonianze che
st mutino radicalmente e interamente i modelli con cui si concepisce se stessi, gli
altri e il resto del mondo.”

Affinché i modelli producano la comprensione cui mirano, & necessario
che lo studente legga il Nuovo Testamento, perché il nostro libro, per co-
me e scritto, non ha molto senso se non si hanno sempre sotto gli occhi gli
scritti neotestamentari. Il principiante che si accosta alla Bibbia deve sem-
pre ricordare che di norma le frasi del Nuovo Testamento in forma passi-
va sottintendono Dio come autore dell’azione. Per forma passiva s’inten-
de che il soggetto grammaticale della frase subisce Pazione. «Giovanni
prende a calci il cavallo», ad esempio, é in forma attiva, perché Giovan-
ni, soggetto grammaticale, compie I'azione. In «Giovanni & preso a calci»
il soggetto della frase, Giovanni, subisce 'azione, e non si dice chi la com-
pia. Questa ¢ la forma passiva. Nel Nuovo Testamento le frasi al passivo
significano che chi agisce od opera & Dio. «Molti sono chiamati, pochi elet-
ti», ad esempio, significa che Dio chiama molti (in Israele) ma non sceglie
tutti; «a chi é dato molto» indica coloro a cui Dio da molto; «mi & stato
dato ogni potere in cielo e sulla terra» vuol dire che Dio mi ha concesso
ogni potere ovunque; «i vostri peccati sono perdonati» significa che Dio vi
perdona i peccati.

1 Rugged Individualism. Essays in Psychological Anthropology, Knoxville 1983, 174.

Premessa IL

La prima edizione di quest’opera, ora riveduta e ampliata, é stata scrit-
ta nell’estate del 1979, quando erano pochi gli strumenti da indicare. Og-
gi le informazioni disponibili sono parecchie, come mostra la bibliografia
riportata in calce a ogni capitolo. Questo libro potrebbe lasciare molto
perplessi alcuni tra coloro che si avventurano nell’interpretazione critica
del Nuovo Testamento. In tal caso, in particolare allo studente che s’ini-
zia al Nuovo Testamento da autodidatta, raccomanderei caldamente il te-
sto da me predisposto proprio per una situazione simile, Windows on the
World of Jesus, Louisville, Ky. 1993.

Per chi infine trovasse difficile situare con precisione I'obiettivo di un
libro come questo, come mezzo pin semplice per familiarizzare con i suoi
intenti potrei suggerire la visione di qualche film. Fondamentale allo sco-
po & Kypseli. Women and Men Apart — A Divided Reality, di Susannah
M. Hoffman, Richard Cowan e Paul Aratow, accessibile presso il Life-
long Learning Center, University of California Extension Media Center,
Berkeley, California 94720. Kypseli, il villaggio che il film fa conoscere, e
una comunita greca contemporanea nella quale Gesn, Paolo e le prime ge-
nerazioni di seguaci di Gesu si sarebbero trovati facilmente a proprio
agio, salvo che per la tecnologia moderna.

Un certo numero di lungometraggi, inoltre, si possono comprendere so-
lo secondo limpostazione presentata in questo libro. Prima fra tutti, ad
esempio, é la serie di successo Il padrino, che, come L’onore dei Prizzi, for-
nisce un esempio di molti dei temi di fondo della vita mediterranea, sia
pure in foggia statunitense. Pitr impegnativi ma abbastanza adatti sono
Eleni, storia vera della situazione difficile di una donna greca e della sua
famiglia durante la sollevazione comunista greca degli anni *so del XX
secolo; Wedding in Galilee, con il tentativo di una famiglia palestinese di
condurre una vita (mediterranea) normale di fronte alla costante oppres-
sione israeliana (centro-europea); il recente film spagnolo, struggente e di
grande bellezza visiva, El abuelo, che ha per argomenti la parentela, il
ruolo parentale, onore e vergogna e patrono-cliente. In Lawrence d’Ara-
bia, infine, diverse scene sono imperniate su questioni d’onore e vergogna,
di sfida e risposta e soprattutto su interazioni tra gruppo proprio e grup-
po altro.

I buoni modelli mirano a spiegare, orientare, illustrare e facilitare la
scoperta. I passi neotestamentari a cui si vinvia nel testo non sono affatto
esempi esaustivi, e non tutte le indicazioni risultate dai modelli sono state
del tutto approfondite. Lo studente solerte trovera da aggiungere molto a
cio che si afferma nel libro e da scoprire molto che non ¢ stato affatto
esplicitato. Poiché la loro funzione & propedeutica, i buoni modelli mira-
no a suggerire al principiante intuizioni creative. I modelli che qui si pre-
sentano sono risultati stimolanti e utili per introdursi allo studio del Nuo-



12 Premessa

vo Testamento da un numero sempre crescente di universitari della Creigh-
ton University, e forse continueranno a esserlo. Ringrazio gli studenti per
le intuizioni che hanno voluto esprimere.

Creighton University. Bruce J. Mali
. Malina

Parte del testo dei capitoli 2 € 3 & comparsa in forma diversa in due articoli: Lim-
ited Good and the Social World of Early Christianity: Biblical Theology Bulletin
8/4 (1978) 162-176 ¢ The Individual and the Community-Personality in the Social
World of Early Christianity: Biblical Theology Bulletin 9/3 (1979) 126-138. Qui
sono ripresi con il consenso dell’editore. -

I due diagrammi di Venn del capitolo 6, provenienti da Deciphering a Meal di
Mary Douglas, sono riprodotti per gentile concessione di Daedalus, Journal of
the American Academy of Arts and Sciences, Cambridge, Massachusetts, inverno
1972, Myth, Symbol, and Culture (tr. it. Decifrare un pasto, in M.D., Antropolo-
gia e simbolismo. Religione, cibo e denaro nella vita sociale, Bologna 1985, rist.
1999, 165-191).

Introduzione

Studio della Bibbia

e antropologia culturale

Intento di questo libro € di presentare a grandi linee alcune dimensioni
dello studio degli scritti biblici cosi da poterli comprendere un po’ secon-
do la loro stessa logica. Che cosa comporta un simile studio? Supponiamo
di trovarci ad attraversare la Siria verso la fine del 1 sec. d.C. Passando per
qualche citta ellenistica sira, mentre fiancheggiamo una casa privata piut-
tosto affollata, sentiamo leggere ad alta voce queste parole:
elalv yap edvolyot oiTives éx xothiac wrTpog
gvevwndnoav obtw,
xal elatv edvolyot olTiveg edvouyiodnoay
Imo Ty avdpnTwy,
»al elotv edvolyor oltiveg ebvolytoay Eautole
S Ty Pagtietay T6v odpavév (ME. 19,12).
Potremmo pregare Dio di farci il dono d’intuire qualcosa del senso di que-
sto versetto della Scrittura, ma se non conosciamo il greco € probabile che
non accada nulla. Se insistiamo nel voler origliare questo gruppo di perso-
ne del 1 secolo perché per un motivo o per Paltro pensiamo che cio che essi
ascoltano nel loro mondo del 1 secolo abbia per noi qualche importanza,
la prima esigenza sarebbe quindi di trovare un traduttore, cosi da riuscire a
scoprire che cosa si dice. E questa & la funzione delle traduzioni bibliche.
Ma queste traduzioni della Bibbia che cosa ci forniscono? Tutt’al piu
fanno sentire a noi, stranieri, che cosa stessero dicendo queste persone di
lingua greca del 1 secolo. Ma spesso cio che le persone dicono e quanto
intendono dire non coincide. Se un giovane dice alla fidanzata di amare
I’oro della sua chioma, significa che i suoi capelli sarebbero un ottimo ba-
luardo contro Pinflazione? e perché contro I'inflazione vorrebbe un ba-
luardo invece che una staccionata, un muro o una fila d’alberi? Le parole
che usiamo incarnano si il significato, ma questo non scaturisce dalle pa-
role. Il significato non pud che conseguire dal sistema sociale generale di
chi parla una lingua. Cio che si dice pud quindi essere affatto diverso da
cio che s’intende dire, soprattutto per chi non condivide il medesimo si-
stema sociale. Traducendo il vangelo di Matteo nella nostra lingua, tra-
piantiamo nei nostri modi di dire gli ellenisti siri del 1 secolo, presuppo-
nendo fin troppo spesso che cio che questi dicono incarni anche i nostri
modi di significare. Una traduzione di M¢. 19,12 da il seguente risultato:



Perché ci sono eunuchi che sono cosi dalla nascita
e ct sono eunuchi che sono stati resi eunuchi da altri
¢ ci sono eunuchi che si sono fatti eunuchi essi stessi per il regno dei cieli.

Questo ¢ 'equivalente di cio che avremmo udito origliando il gruppo po-
steriore a Gesu che nella scena precedente leggeva Matteo. Mentre lo
ascoltavamo in greco nella Siria del 1 secolo, eravamo gli stranieri che os-
servavano e origliavano un gruppo di abitanti del posto, ma quando leg-
giamo la nostra traduzione della Bibbia nell’ America degli inizi del xx1 se-
colo trasferiamo nel nostro contesto sociale le parole coerenti di non ame-
ricani del 1 secolo. In realta stiamo ascoltando le parole di un gruppo di
stranieri trapiantato da un altro tempo e un altro luogo, mentre noi, gli au-
toctoni, ci chiediamo di che cosa queste persone stiano mai parlando. Per-
ché & proprio necessario parlare di eunuchi? E ben difficile che questi sia-
no per noi argomento di conversazione a cena, € ancor meno oggetto di
lunghe prediche nelle nostre chiese. E perché il singolare elenco di tre tipi
di eunuchi? Noi che ci serviamo di ogni tipo di elenco lessicale, nelle no-
stre conversazioni siamo soliti usare qualcosa di simile a questo elenco tri-
partito?

Forse il primo e piti importante passo che un americano contempora-
neo possa compiere verso la comprensione della Bibbia & capire che leg-
gendola in inglese (o anche in greco), in realti si ascoltano le parole di un
gruppo di stranieri trapiantati. Per capire che cosa stiano dicendo questi
stranieri € sufficiente saper leggere, ma molto di piti & necessario per sco-
prire che cosa intendano dire. Se il significato & il prodotto di un sistema
sociale e la scelta delle parole (parlate o scritte) esprime semplicemente il
significato secondo il sistema sociale, allora qualsiasi comprensione ade-
guata della Bibbia esige una certa comprensione del sistema sociale espres-
so nelle parole che compongono la nostra scrittura sacra. Che autore del
vangelo di Matteo parla di eunuchi, ad esempio, & facilmente verificabile.
Che con la parola «eunuco» s’intenda un maschio castrato & altrettanto
facilmente verificabile. Ma perché parlare di un maschio castrato? per un
palestinese del 1 secolo che cosa significa essere chiamato eunuco? che co-
sa implica per i ruoli e i valori sociali maschili? un americano contempo-
raneo come puo scoprire informazioni di questo tipo riguardo al mondo
mediterraneo del 1 secolo? Intento di questo libro & chiarire come reperire
tali informazioni ed illustrarne qualche esempio per spiegare come servir-
sene per comprendere la Bibbia.

Nella ricerca biblica la problematica delle norme e dei valori sociali ti-
pici del mondo palestinese del primo secolo e dei metodi di studio corri-
spondenti ¢ relativamente recente. Questa problematica e questi metodi
sono il risultato di tutta una serie di criteri d’indagine utili a comprendere
la Bibbia, i quali devono il loro sviluppo soprattutto all’essere Pesito logico

Studio della Bibbia e antropologia culturale I§

dei tentativi di capire la parola di Dio ai nostri giorni e nel nostro tempo.

Fondamentalmente la ricerca biblica dall’antichita a oggi (si veda ad es.
La dottrina cristiana di Agostino) presuppone che studiare la Bibbia con
lo scopo di acquisirne una qualche comprensione assomigli ad ascoltare
furtivamente un gruppo di stranieri emigrati per capirli. Per questo si so-
no messe a disposizione traduzioni attendibili, per aiutare le persone a sco-
prire cio che stavano dicendo quei forestieri. Se la Bibbia per noi & impor-
tante, vorremmo sapere da dove venivano questi stranieri, per collegare
quanto dicono a oggetti concreti del loro mondo. Vorremmo sapere qual-
cosa delle persone che nominavano, del tempo in cui vissero, di cid che fe-
cero ed edificarono. Si sono compilate enciclopedie bibliche per fornire
questo tipo di informazioni. Potremmo anche voler situare la terra d’ori-
gine di questi stranieri in uno spazio e in un ambiente geografici, come i
diversi atlanti biblici ¢i aiutano a individuare.

Compulsando le nostre traduzioni della Bibbia, enciclopedie e atlanti
troveremo informazioni su chi sono i nostri stranieri, che cosa affermano
e da dove vengono — ma tutto dal punto di vista della nostra esistenza ame-
ricana contemporanea. Tutte queste informazioni rendono piti che eviden-
te che in effetti sono stranieri, non originari della nostra terra e della no-
stra societa. Questo capitale di notizie ci & sufficiente a comprendere cid
che dicono e intendono dire quando leggiamo le loro parole nella Bibbia?
oppure non ¢ che un sussidio per inquadrarli rispetto a noi stessi e per si-
tuarli rispetto ad altri gruppi stranieri?

E probabile che se altri non conoscessero che il nostro nome, la nostra
posizione sociale, alcune delle nostre convinzioni o non disponessero che
di qualche informazione geografica a nostro riguardo, diremmo che non
possono ancora capirci davvero. Che cos’altro dovrebbero sapere? che
cosa dovremmo sapere di piti per comprendere uno straniero? Come ar-
riviamo a conoscere noi stessi confrontandoci con altri — osservando che
cosa ci rende simili o diversi da altri, in che cosa ci assomigliamo e per cosa
slamo unici rispetto a loro —, cosi potremmo immaginare le stesse doman-
de riguardo al nostro ipotetico gruppo di stranieri. Questi, in che cosa as-
somigliano ad altri del loro angolo di mondo o per il loro periodo stori-
co, per che cosa se ne distinguono? in che senso sono simili ad altri dei lo-
ro tempi e dei loro luoghi, e per che cosa sono unici rispetto ad altri? in che
cosa si distinguono da altri gruppi piu considerevoli per costituire gruppi
particolari e diversi, con vicende in qualche modo condivise anche se uni-
che? Gli studi storici della Bibbia ci offrono informazioni di questo tipo,
ma sono sufficienti per comprendere il nostro gruppo di forestieri? pense-
remmo che altri possano capirci abbastanza se sapessero che cosa spinse i
nostri antenati a trasferirsi negli Stati Uniti e come vi giunsero, in che
modo s’insediarono dove si stabilirono, come si intrecciarono i diversi ma-



16 Studio della Bibbia ¢ antropologia culturale

trimoni del nostro albero familiare, come i nostri genitori decisero di spo-
sarsi, in che modo siamo cresciuti dall’infanzia all’adolescenza? benché ci
consentano di compiere qualche passo al di la delle questioni riguardanti
il che cosa, chi, quando e dove da cui siamo partiti, queste domande ri-
guardanti il come sono sufficienti a produrre qualche forma di conoscen-
za esaustiva? Se le nostre informazioni sono ancora insufficienti, non resta
che prendere un’altra direzione.

Supponiamo che io ascolti attentamente tutto cid che dici. Potrei allora
catalogare i tuoi schemi discorsivi e associarli ai diversi contesti della tua
vita. Potrei giungere a conoscere gli schemi che segui per raccontare uno
scherzo, per spaventare amici e conoscenti, per compiacere i genitori, per
sedurre I’altro sesso, per pregare Dio o gli amici o il fisco, per salutare un
insegnante o un tuo pari. Il mio elenco comprenderebbe le diverse forme
discorsive di cui ti servi per diversi intenti in diversi contesti sociali. Quan-
do queste forme discorsive siano scritte, le possiamo definire forme o mo-
delli letterari. Solitamente c’& un rapporto tra la forma letteraria e discor-
siva che si potrebbe utilizzare e il contesto sociale nel quale ci si trova.
Nei giornali si possono riconoscere centinaia di simili modelli di scrittura
— molto ben chiari anche a chi non & consapevole di conoscerli tanto be-
ne. Si sa che la pubblicita di un alimento ¢ diversa dalla quella di un film,
e non si guarderanno quindi le promozioni di prodotti alimentari per sa-
pere che cosa si proietta nel cinema del luogo. Si sa perché la pagina di an-
nunci matrimoniali o le descrizioni di eventi sociali si distinguono dalle
problematiche sociali affidate ai titolari di rubriche di «posta del cuore»,
e in che modo queste si distinguono dalle domande e risposte di esperti in
medicina. Si sa anche come tutto cio si distingua dalla forma letteraria di
necrologi, editoriali, lettere al direttore, cronaca locale e nazionale e arti-
coli presenti nella piti importante delle pagine, quella sportiva, con le sue
innumerevoli forme letterarie per il football americano, il calcio, il base-
ball, la pallacanestro, I’hockey, I’atletica, eccetera.

Sisupponga ora di catalogare anche le forme parlate e scritte del nostro
1potetico gruppo di stranieri. Cid contribuira a comprenderli a sufficien-
za? Grazie a questo studio letterario & possibile spiegare cid che essi stan-
no dicendo, gli equivalenti delle loro parole in una lingua moderna e il lo-
ro modo di comporre frasi per esprimere minaccia, paura, saluti, annunci
di nascita, discussioni, insegnamenti, scherzi, conforto, legge, esortazione,
eccetera. Allo stesso modo & anche possibile spiegare come costruiscono i
loro testi, improvvisati o preparati, per ottenere prosa e poesia, storia e
leggenda, lettere e discorsi. Si consideri ad esempio il passo sugli eunuchi
citato sopra, proveniente da Mt. 19,12. Si possono avanzare diverse osser-
vazioni sul modo in cui questo passo & scritto, mettendolo a confronto con
altre forme letterarie bibliche affini: esso rispecchia lo schema fondamen-

Studio della Bibbia e antropologia culturale 17

tale di una parabola numerica, del tipo che si puo incontrare nel libro dei
Proverbi (la parola ebraica per proverbio e parabola ¢ la stessa, mashal).
Tanto per iniziare, ecco Prov. 30,33:

Perché pressare latte produce cagliata,
pressare il naso produce sangue,
e pressare la rabbia produce lite.

La struttura operativa di modelli letterari del genere & la seguente: i primi
due (o pit) elementi sono figure concrete, immaginabili, mentre 'ultima
componente della serie ¢ astratta e morale, relativa a qualche dimensione
nascosta del comportamento umano. I primi due (o piti) costituenti allesti-
scono la scena per comprendere il dato finale. Nella parabola precedente,
in che modo smuovere il latte e colpire qualcuno sul naso dispongono il
quadro per comprendere I’elemento finale?

Questo modello ¢ evidente nelle parabole numeriche esplicite, ad esem-
pio Prov. 30,18 s.:

Tre cose sono troppo meravigliose per me,
quattro non capisco:

il percorso di un’aquila nel cielo,
il percorso di un serpente su una roccia,

il percorso di una nave in alto mare,
e il percorso di un uomo con una fanciulla.

La domanda da porsi qui € in che modo le caratteristiche comuni dei qua-
dri concreti — un’aquila in volo, un serpente che scivola su una roccia e una
nave in mare — approntino il quadro per I'ultimo punto. Che cosa hanno
in comune I’aquila, il serpente e la nave in questione? Si potrebbe osser-
vare che nessuno di loro lascia una traccia, dopo essere passato. In che mo-
do questa intuizione allestisce la scena per comprendere ["ultimo aspetto,
astratto e morale, relativo a una dimensione nascosta del comportamento
umano?

In una parabola il quadro concreto mira a qualcosa di diverso e ulterio-
re che spetta all’ascoltatore individuare. Questo ¢ tipico della «tortuosa»
sapienza orientale di cui le parabole di Gesu abbondano. Nel vangelo di
Matteo s’incontrano altri esempi simili di parabole numeriche attribuite a
Gesi. In Mt. 8,20, ad esempio, Gesu dice a uno scriba: «Le volpi hanno ta-
ne e gli uccelli del cielo hanno nidi, ma il figlio dell’'uomo non ha ove po-
sare il capo».

In Mt. 10,41 s. Gesu dice ai dodici discepoli:

Chi accoglie un profeta perché profeta ricevera una ricompensa da profeta e chi
accoglie un giusto perché giusto riceverd una ricompensa da giusto. E chiunque
dia a uno di questi piccoli anche soltanto una tazza d’acqua fresca perché discepo-
lo, in verita vi dico, non perdera la sua ricompensa.



8 Studio della Bibbia e antropologia culturale

E in Mt. 11,7-9 Gesu parla di Giovanni alle folle:

Che cosa siete andati a vedere nel deserto? Una canna sbattuta dal vento? Perché
allora siete andati? Per vedere un uomo avvolto in morbide vesti?... Perché allora
siete andati? Per vedere un profeta? Si, vi dico, e pili che un profeta.

Il modello letterario del passo sull’eunuco & quindi quello di una parabo-
la numerica in cui i primi due (o pit) elementi presentano immagini con-
crete che predispongono il contesto per comprendere Pelemento conclusi-
vo, che ¢ il punto principale.

Per quanto riguarda la Bibbia, questo tipo di analisi letteraria, insieme
alle discussioni storiche riguardanti il che cosa, guando, dove e come, di
cui sopra si ¢ detto, & quello che forniscono i commenti biblici moderni.
Questo tipo di analisi letteraria, lo studio dei modelli redazionali o delle
forme letterarie, ¢ un altro aspetto delle questioni riguardanti il che cosa
e il come che potremmo rivolgere alla gente dei nostri scritti per compren-
derla. Ancora una volta, tutte le informazioni che si sono potute fin qui
individuare potrebbero essere sufficienti per capire il nostro ipotetico grup-
po di stranieri quanto basta? se a nostro riguardo si disponesse di questo
tipo d’informazioni, questo sarebbe sufficiente per consentirci di afferma-
re che veniamo conosciuti nel miglior modo possibile?

Fin qui si ¢ lasciato fuori dal quadro un tipo di domanda che pure tor-
na di continuo a far capolino dietro a tutte le questioni riguardanti il chi,
che cosa, quando, dove e come che si potrebbero rivolgere ai nostri ipo-
tetici forestieri. Si tratta ovviamente della questione del perché. Nel passo
sull’eunuco, perché si parla proprio di eunuchi? quale significato ha il va-
lore che s’incarna nel ruolo sociale dell’eunuco e perché questi riveste que-
sto significato in questo specifico sistema sociale? Nel capitolo 1 si illustre-
ranno le particolarita specifiche necessarie per rispondere a queste do-
mande. Ma per illustrare queste particolarita in modi che diano senso e
per valutarle adeguatamente & necessario dilungarsi su un certo numero
di presupposti di tipo abbastanza astratto, cosi da far meglio comprende-
re Porientamento di questo libro. Questi presupposti hanno a che fare con
il significato e le dimensioni della conoscenza transculturale, delle doman-
de riguardanti il perché e le relative risposte per quanto concerne tanto
noi quanto chi popola le pagine della Bibbia. E del tutto lecito trascurare
la seconda parte del capitolo e procedere oltre senza che i contenuti del
libro ne abbiano gran danno, ma non sarebbe male soffermarvisi se nei
capitoli successivi viene spontaneo chiedersi il perché delle affermazioni
dell’autore riguardo a persone tanto lontane da noi per tempi e luoghi.

I PRESUPPOSTI DI QUESTO LIBRO

Potrebbe essere opportuno distinguere in tre tipi la conoscenza degli altri
e di noi stessi: 1. conoscenza consapevole, o conoscenza del «che cosa»: in-
formazioni su qualcosa o qualcuno — che qualcosa o qualcuno esiste o me-
no (che cosa / chi) o la sua posizione nello spazio (dove) o nel tempo (quan-
do); 2. conoscenza usufruibile, o del «come» e «come fare»: informazioni
necessarie per utilizzare qualcosa o per interagire adeguatamente con qual-
cuno o per capire come si costituiscano usi e interazioni; 3. conoscenza
del principio o del «perché»: informazioni su codici e indicatori culturali,
sui modelli culturali che stanno dietro ai fatti pertinenti, insieme alla ne-
cessaria fiducia nei o all’affidamento ai presupposti e assunti che rendono
chiari i codici, gli indicatori e i modelli culturali. Se tutto cid suona un
poco astratto, si deve pensare a quale tipo di conoscenza & necessaria per
ideare, sviluppare, mantenere in buono stato e far funzionare un televiso-
re. La conoscenza del «perché», dei principi, riguarda il quadro generale,
il senso dell’intero, i valori e i significati sottintesi che in ultimo spiegano
il comportamento. Per esempio, se qualcuno dovesse provare a compren-
derci a sufficienza, insieme al chi, che cosa, quando, dove e come della no-
stra vita avrebbe bisogno di comprenderne il perché, il nostro punto di vi-
sta o orizzonte nei confronti della vita. Dovrebbe conoscere le nostre espe-
rienze, come le abbiamo immaginate, quali intuizioni ci abbiano aiutato
a renderle sensate dal punto di vista delle attese sociali, come abbiamo im-
parato a pensare a tali intuizioni secondo i modelli di senso socialmente
disponibili, quali effetti questi modelli di senso abbiano avuto su di noi e
su coloro che sono importanti per noi e, infine, come ci siamo comporta-
ti, che cosa ne abbiamo fatto, e come tali azioni abbiano condotto a nuo-
ve esperienze, concezioni, intuizioni, modelli, critiche, azioni, eccetera.

NATURA, CULTURA, PERSONA

Quando si esamini la propria vita si vedra che si sono adottate determina-
te prospettive e che si ¢ vissuta la vita secondo orizzonti determinati. Fin
qui la nostra storia personale si compone della successione di prospettive
e orizzonti. Se qualcuno disponesse delle informazioni necessarie a esa-
minare la nostra storia, sarebbe in grado di afferrarne il senso generale, il
perché della nostra vita fino al momento attuale. Grazie a che cosa questi
sarebbe giunto a comprenderci? Sono portato a pensare che il tipo di com-
prensione di cui sto parlando si basi su un presupposto della nostra cultura
che potrebbe essere articolato come segue: Tutti gli esseri umani sono al
tempo stesso affatto uguali, affatto diversi e un po’ uguali e un po’ diversi

(fig. 1).




Figura 1. L’assunto fondamentale. Natura, cultura, persona

TUTTI SONO
100% UGUALI = natura  sfera dell’«oggettivo»,
delle «sensazioni» fisiche, del suo
A\
50% UGUALI cultura  stera del «sociale»,

50% DIVERSI delle «idee» di gruppo condivise, del noi

100% DIVERSI = persona  sfera del «soggettivo»,
delle «cognizioni» uniche, dell’io

ALLO STESSO TEMPO, SIMULTANEAMENTE, CONTEMPORANEAMENTE

Da questo punto di vista gli esseri umani sono rappresentanti individualiz-
zati o personalizzati della natura umana, inseriti in culture specifiche. Cio
significa anche che tutta la conoscenza umana ¢ al tempo stesso oggettiva,
soggettiva e sociale.

La prima parte dell’assunto, tutti gli esseri wmani sono affatto identici,
mette al centro dell’attenzione le affinita. Chi ha posato per 'immagine
del cuore umano in un manuale di anatomia? ha importanza? L’interesse
primario per affinita ricorrenti produce la sfera che nella nostra cultura
chiamiamo «natura», ossia tutto cid che esiste al di [a dell’influenza uma-
na intenzionale e consapevole. Chiamiamo questa sfera anche «I’oggetti-
vo», e la riserviamo alle «scienze». Si dice che la natura si dia in forme re-
golari e corrispondenti a un modello che compongono il nostro ambiente
fisico. Da questo punto di vista si afferma che gli scienziati «scoprono»
modelli di affinita definiti «leggi», e nella misura in cui essi prescindono
dall’influenza umana consapevole si dice la loro impresa ¢ «oggettiva».

La seconda parte dell’assunto, tutti gli esseri umani sono affatto diver-
si, mette al centro dell’attenzione I’unicita degli individui. A chi si pud sen-
satamente applicare la parola «io»? L’interesse primario per Iunicita pro-
duce ci6 che definiamo «personalita» — la sfera della storia personale, del-
la biografia inafferrabile. Si dice che le persone elaborino e vivano le pro-
prie vicende in un modo unico, che & detto «soggettivo».

La terza parte dell’assunto, tutti gli esseri umani sono in qualche modo
identici e in qualche modo diversi, mette al centro dell’attenzione I’inter-
azione di affinita e differenze all’interno delle comunita umane. A che co-

Natura, cultura, persona 21

sa si riferisce la parola «noi»? Se tu e io siamo davvero unici e quindi nel-
la nostra unicita inafferrabili, come possiamo comunicare? Comunichia-
mo sulla base di un «noi». L’interesse primario per questa interazione di
affinita e differenza parziali produce la sfera chiamata «cultura». La cul-
tura & un sistema organizzato di simboli con il quale persone, cose ed even-
ti vengono forniti di significati, stati emotivi e valori abbastanza partico-
lari e socialmente condivisi. Si dice che le culture «creino» modelli di si-
gnificato e di stati emotivi condivisi che si combinano a dar forma alle espe-
rienze sociali di un determinato gruppo. L’umanista, a differenza di chi si
¢ dato alla ricerca scientifica, tenta di «articolare» questi modelli di signi-
ficato simbolico condiviso, e abbastanza spesso i frutti delle sue imprese
sono definiti «interpretazioni creative» o «opinioni specialistiche». Si di-
ce che la sua opera sia «sociale».

Vorrei far osservare che ’assunto in questione comprende I’espressione
allo stesso tempo. Gli scienziati studiano le sensazioni umane, le culture
formano idee umane, i singoli producono cognizioni personali, ma di fat-
to la conoscenza umana ¢ al tempo stesso oggettiva, soggettiva e sociale.
Natura, cultura e persona tendono a un’immagine caleidoscopica, dove
tutte e tre sono simultaneamente presenti, sebbene diversi fattori mettano
al centro dell’attenzione I'una o l’altra. Per comprendere adeguatamente
la tua vicenda ho bisogno di conoscere non solo il chi, che cosa, quando,
dove e come della tua natura umana fisica e psicologica e della tua perso-
nalita peculiare, ma anche i perché e i percome della storia culturale con-
divisa che riempie i chi, che cosa, quando, dove e come di senso e valore
reciprocamente apprezzabili.

Per tornare al nostro gruppo di stranieri trapiantati (nel nostro caso gli
scritti neotestamentari), il nostro origliare puo contribuire alla compren-
sione soltanto se approfondiamo il sistema culturale che li ha «creati» e
che essi incarnavano. Relativamente alla natura, le persone presentate nel
Nuovo Testamento erano proprio come noi e chiunque altro nel mondo.
Relativamente alla personalita e all’unicita, erano imperscrutabili come noi
lo siamo I’'uno all’altro. Ma per la storia culturale, gli indicatori culturali,
i codici culturali, in qualche modo erano come noi, ma in qualche modo
anche diversi da noi: come noi relativamente alla natura umana, diversi da
noi relativamente all’interpretazione culturale della natura umana.

Ci si puo servire di quanto si ha sin qui a disposizione per inquadrare
scritti neotestamentari come i vangeli sinottici o Paolo. Si tratta di un grup-
po di testi ellenistici del 1 sec. d.C. (quando), redatti in greco, per lo pin
da gente della «casa d’Israele» originaria delle coste nordorientali e orien-
tali del Mediterraneo (che cosa, chi, dove), area in cui si parlavano solita-
mente idiomi greci e semitici. Quest’area faceva parte dell’impero roma-
no, dove la lingua d’uso era il greco comune (koin¢). Le traduzioni della



22 Studio della Bibbia e antropologia culturale

Bibbia forniscono in una delle lingue moderne espressioni equivalenti di
quanto gli autori degli scritti intendono comunicare. Per contribuire alle
nostre capacita rappresentative, atlanti ed enciclopedie forniscono infor-
mazioni sull’ambiente concreto, su manufatti e su individui e gruppi im-
portanti a cui si accenna direttamente o indirettamente negli scritti. I testi
di storia spiegano in che modo avvenimenti precedenti ai tempi neotesta-
mentari finirono con I'influenzare il contesto in cui vide la luce il gruppo
del movimento di Gesii, come esso mosse i primi passi e come inizid a
svilupparsi Porganizzazione del movimento posteriore a Gest, e simili. 1
commenti ai singoli scritti del Nuovo Testamento illustrano i significati
delle parole e le forme letterarie dei diversi libri (vangeli, storia, lettere,
trattati, «apocalisse») come anche i significati di passi particolari all’inter-
no di determinati scritti (parabole, proverbi, genealogie, annunci di na-
scita, salmi, contrasti, episodi di miracoli, raccomandazioni, progetti di
viaggio, ecc.). I commentatori della Bibbia spesso approfondiscono il sen-
so di una forma letteraria o il significato di determinate parole in quella
cultura, mentre gli storici si soffermano sul significato politico e religioso
del comportamento. La questione del significato resta tuttavia la questio-
ne del perché. In base a che cosa si puo rispondere adeguatamente a una
domanda riguardante il perché? facendo leva su che cosa si puo rispon-
dere adeguatamente a una domanda riguardante il perché nella nostra vi-
ta, nel comportamento del nostro gruppo? Penso che simili questioni ri-
guardanti il perché possano trovare risposta soltanto in termini di storia
culturale. Se commentatori, storici e comuni lettori della Bibbia traggono
un senso dal Nuovo Testamento, la domanda che si potrebbe porre loro
¢ se un tale significato proviene dalla loro storia culturale o dalla storia cul-
turale di chi produsse gli scritti. Se dovessi interpretare ogni tua azione
rapportandola al mio proprio comportamento, temo che potresti finire
col volermi tappare la bocca. Dopo tutto nel luogo da cui provengo tutti
coloro che «portano fuori» generi alimentari da un supermercato si van-
tano delle proprie abilita di furto, e supporrei lo stesso di te e di chiunque
altro, ma tu potresti trovarlo molto offensivo. Quando si passa a trarre si-
gnificati dalla Bibbia, non c’¢ tuttavia nessuno che imponga il silenzio, che
chieda di ripensarci, che tappi la bocca in caso di fraintendimento.

Il fraintendimento di cui parlo viene dall’identificare la propria storia
culturale con la natura umana: «Dato che siamo cosi, tutte le persone di
tutti i tempi devono essere state cosi». I bambini, si sa, giudicano di solito
tutto e tutti secondo la propria esperienza circoscritta e limitata. Quan-
d’ero bambino pensavo che di sicuro tutte le donne anziane parlassero
qualche lingua slava, benché ce ne fosse qualcuna che sapeva anche ser-
virsi di un inglese molto marcato, e questa era la mia esperienza con tutte
le donne anziane del vicinato. Servirsi di una esperienza del genere come

Il concetto di cultura 23

norma per il comportamento umano sarebbe un po’ egoceqtrico e miOpf?.
Tra gli specialisti un giudizio di questo tipo verrebbe deﬁn}t0 etnocentri-
smo. Questo comporta I'imposizione ad altri delle proprie interpretazioni
culturali di persone, cose e avvenimenti. Applicato alla storia, un simile
etnocentrismo & detto anacronismo — 'imposizione delle creazioni cultu-
rali, dei significati e del comportamento del proprio tempo a persone c'ie1
passato. Gli anacronismi etnocentrici fanno sorridere in bocca ai barpblnl
e sono facilmente riconoscibili quando si va sul concreto, ad esempio la
famiglia di Gesu che sale su un aereo di linea per fuggire in Egitto,. Paolg
che compra una versione della Bibbia di re Giacomo per poter citare il
testo originale inglese quando predica, o Gesu che viaggia da Nalzar'et a
Gerusalemme in jeep. Simili anacronismi etnocentrict sono tuttavia insi-
diosi e irreparabili quando si tratta dei significati del comportamento.
Gesll, ad esempio, condanno il divorzio, e nella nostra societé' la gente di-
vorzia, quindi Gesu non pud non condannare questo tipo di comporta-
mento nella nostra societd. Ma la questione fondamentale ¢ se matrimo-
nio e divorzio significhino la stessa cosa sulle labbra di Gesu e sulle nostre.

IL CONCETTO DI CULTURA

L’unico modo per evitare fraintendimenti del genere, simili ‘anacr(.)nisr'ni
etnocentrici, ¢ di comprendere la cultura da cui provengono i nostri scrit-
ti stranieri. E poiché & pit semplice apprendere mettendo a.confr-onto
affinitd e differenze di situazioni diverse rispetto a quanto sperimentiamo
noi, faremmo anche bene a comprendere la nostra storia gultgrale per co-
gliere che, in molti casi, le storie culturali di altre popolazioni sono netta-
mente diverse dalla nostra, e lo stesso vale, ovviamente, per quelle Qelle
persone di cui parlano gli scritti biblici. In questo modo potremmo giun-
gere a comprendere gli stranieri che abbiamo ascoltato di nascosto, pro-
vando a immaginare il comportamento di cui parlano.

Che cosa significa dunque cultura, e come si giunge a comprendere una
cultura? In questo libro cultura & cio che con questa parola intendqno gli
studiosi di antropologia culturale. Kroeber e Kluckhohn, ad esempio, de-
finiscono la cultura come segue:

La cultura consiste di modelli, espliciti ¢ impliciti, di e per il cOmPpOrtamento ac-
quisito e trasmesso da simboli che costituiscono il risultato distintivo di gruppi
umani, comprese le loro incarnazioni in manufatti: il nucleo fondamentale della
cultura consiste di idee tradizionali (ossia provenienti e selezionaFe dalla storia) e
in particolare dei valori che vi sono connessi; i sistemi cultu.rall possono essere
considerati da una parte prodotti dell’azione, dall’altra effetti che condizionano

altre azioni.”

1 Culture. A Critical Review of Concepts and Definitions, Cambridge 1952, 181.



24 Studio della Bibbia e antropologia culturale

Stando a questa definizione, la cultura € un sistema di simboli che riguar-
dano e comprendono persone, cose e avvenimenti che hanno valenza sim-
bolica sociale. Simboleggiare significa fornire persone, cose e avvenimenti
di significato e valore (sentimento), rendendoli significativi in modo tale
che tutti i membri di un determinato gruppo condividano, apprezzino e in
qualche modo realizzino concordemente questo significato e questo valo-
re. Sul piano della natura, ad esempio, gli esseri umani si accoppiano e si
riproducono perché i maschi della specie fecondano gli ovociti delle fem-
mine della specie. Quando I'ovocito fecondato conclude la maturazione,
la femmina partorisce la prole. Cio che fa la cultura & farsi carico di que-
sto processo e degli agenti del processo e fornirli di significato e di valore.
Il donatore di sperma ¢ inteso come «padre», la portatrice di ovocito co-
me «madre» e la prole come «figlio». Sono sicuro che anche chi si distin-
gua per Porientamento pili rigidamente scientifico non celebra il giorno
della portatrice d’ovocito, né ritiene il donatore di sperma che frequenta
I‘a portatrice di ovocito della sua esistenza come la banca di sperma della
famiglia. Piti propriamente ci si riferisce a costoro come a genitori (inter-
pretazione culturale del loro ruolo e della loro attivita). Insieme a loro si
costituisce una famiglia (interpretazione culturale del gruppo che genera e
nutre). Siapprende a interpretare la loro relazione reciproca e con i figli co-
me affetto e devozione (interpretazione culturale di questo rapporto o que-
sto evento di gruppo ristretto).

La cultura prende cio che & disponibile nell’ambiente fisico e umano e lo
interpreta socialmente, riempiendolo di senso e sentimento socialmente
condiviso. Il mondo degli esseri umani ¢ un mondo sociale interpretato
secondo la cultura. In questa prospettiva siamo in qualche modo simili e
in qualche modo dissimili dal resto dell’umanita. Siamo per natura come
gli altri nella misura in cui tutti i popoli (per quanto ne sappiamo) si ac-
coppiano, si riproducono, vivono in qualche variante di grotea (casa), van-
no in giro (trasporto), eccetera. Ci distinguiamo culturalmente ([agl.i altri
in quanto, essendo gruppi di persone diversi, attribuiamo significati e
valori diversi all’essere padre o madre, uomo o donna, al generare figli, ai
diversi tipi di casa, forme di trasporto e cosi via. Un bambino puo essere
considerato un bene o un peso economico. Non tutte le case sono costrui-
te allo stesso modo, alcune sono da benestanti ¢ altre da classe inferiore.
Il trasporto per un eschimese non & il trasporto di un tipico abitante di
periferia negli Stati Uniti e un’automobile usata di ventanni non & come
]full’imo modello di lusso. La cultura tocca esclusivamente i peculiari signi-
ficati e sentimenti condivisi che sono tipici di un determinato gruppo in un
certo tempo e luogo.

La lingua & un aspetto della massima importanza e forse Pesempio mi-
gliore del significato di cultura. In quanto fenomeno naturale, la lingua

Il quadro generale. Gli indicatori culturali 25

consiste di suoni prodotti da esseri umani, con frequenza hertziana social-
mente discernibile, quando attraverso le corde vocali I’aria fuoriesce dai
polmoni sulla lingua e sui denti e per la cavita orale. Si possono avvertire
questi suoni umani quando queste onde hertziane colpiscono il timpano
dell’orecchio e producono una qualche impressione nel cervello. La cul-
tura fornisce di significato ¢ di sentimento queste onde soncre prodotte
in modo naturale e di persona, conformandole in modi socialmente distin-
guibili. Gli stessi modelli sono quindi condivisi da piti di una persona con-
sentendo la comunicazione sul piano del «noi» ~ dove «noi» siamo tutti
noi che condividiamo i medesimi modelli di significato e di sentimento.
Quando non si condividono modelli di lingua, semplicemente non si capi-
sce una lingua. Quando non si condividono modelli comportamentali,
semplicemente non si capisce che cosa I’altro stia facendo. Chi identifi-
casse la propria lingua (cultura) con 'umanita (natura) tenderebbe a pen-
sare che tutti dovrebbero parlare la lingua umana (ad esempio l’inglese),
proprio come lui. E se non lo fanno sono subumani o non umani. Questo
¢ di nuovo etnocentrismo. Lo stesso vale per il comportamento (e la lingua
¢ una forma di comportamento). Quando s’identificano le proprie forme
e modelli di comportamento (cultura) con I’essere umano (natura), si ten-
de a pensare che tutti gli esseri umani dovrebbero agire secondo i modelli
o le norme del proprio gruppo, e quando cio non accade si pensa di tro-
varsi davanti a subumani o non umani.

IL QUADRO GENERALE. GLI INDICATORI CULTURALI

Per evitare le insidie che ’etnocentrismo tende alla comprensione, & op-
portuno tentare di cogliere il quadro generale in cui normalmente si col-
locano un pensiero, un’espressione o un’azione determinati. Questa corni-
ce piu generale & il sistema complessivo della cultura, la cosiddetta matri-
ce culturale o codice culturale. Si potrebbe chiarire cid che intendo come
segue. Quando sosteniamo di comprendere il comportamento ostile di una
persona in una determinata situazione, intendiamo dire che lo consideria-
mo in rapporto a un modello di comportamento piu esaustivo, una cor-
nice piu generale che distingue la varieta di comportamenti tipica di que-
sta persona o della gente in generale di una determinata cultura. D’altra
parte, quando un modo di comportarsi in particolare non pare corri-
spondere a un modello che conosciamo e non possiamo situarlo in una
cornice piu generale a noi comprensibile, solitamente affermiamo di non
comprenderlo. Quando capiamo una parola, significa che sappiamo co-
me questa pu0 essere utilizzata nel contesto insieme ad altre parole, in un
quadro piu generale. Comprendiamo che cosa significhino osso, gamba,
dito o testa in rapporta alla struttura piu generale di cui queste parole fan-



26 Studio della Bibbia e antropologia culturale

no parte. Nella nostra cultura la cad_um d.i una mela si spiega soltanto nel
quadro pin generale della gravita. QL_WSU esempi (se ne possono aggiun-
gere altri?) mostrano che la comprensione umana ¢ relativa, nel senso che
qualsiasi clemento da noi compreso trae il suo significato culturalmente
appropriato da qualcos’altro, dalla struttura piti generale alla quale & cor-
relato e nella quale sembra situarsi.

Ci si potrebbe chiedere dove questo processo si arresti. Si conclude quan-
do non ¢ possibile trovare una cornice o un modello piti generale per 'idea,
la persona o I'avvenimento che si desidera capire. Questa é nella sostanza
Pesperienza comune di qualcuno che venga a trovarsi in una cultura nuo-
va e lontana, dove per la prima volta osserva un comportamento strano ¢
inconsueto (nel senso di non usuale). In una situazione di questo tipo non
si trova alcun contesto per il comportamento che si desidera capire. L’ac-
cumulo di esperienze del genere che travolgono una persona & uno shock
culturale. Un tipo simile di shock culturale ¢ Pesperienza corrente di qual-
cuno che si trovi di fronte a informazioni o problemi nuovi e sconcertanti
che non si accordano piit con la struttura generale fondamentale utilizza-
ta in passato per comprendere e sostenere tali informazioni o problemi.
Si consideri ad esempio la cornice piti generale rappresentata dalla parola
«dio». Molti mettono in dubbio Pesistenza di Dio semplicemente perché
diventano troppo grandi per il loro simbolo del «veramente vero» supre-
mo che era servito loro tanto bene nell’infanzia e nella prima adolescenza.
Per la cornice fondamentale pili generale, il loro simbolo non & piu al-
I’;}Itczxa delle nuove realta che desiderano comprendere. Passare a conte-
sti piu appropriati, piti generali, sia nella comprensione transculturale sia
nell’esperienza religiosa all’interno di una cultura, & una sorta di esperien-
za di «conversione». Ma conversione da che cosa a che cosa? dove ab-
.biamo iniziato a imparare e a essere afferrati dai significati e dai valori che
impersoniamo?

Forse che la prima decisione difficile nella nostra vita & stata di sceglie-
re quale lingua parlare appena usciti dal grembo materno? abbiamo do-
vuto trovare un momento nella nostra agenda fitta di giochi infantili per
decidere se volevamo essere maschi o femmine? come siamo arrivati alla
conclusione che «marameo» era un verso tremendo da rivolgere a un coe-
taneo di tre anni? Tutti questi aspetti della cultura vengono assimilati in
un processo chiamato inculturazione. Normalmente essi «vengono da
sé», e noi, diventati adulti, al riguardo amiamo osservare che «questo va
da sé». Questi aspetti sono assimilati in modo tale che la maggior parte
delle persone non si rende neppure conto di quanto valori e significati,
idee e sensibilita della loro cultura decidono cio che per loro & autentica-
mente reale. I modelli culturali diventano una sorta di seconda natura che
aiuta tutti nel nostro gruppo a dare senso all’esperienza e ad interagire re-

11 quadro generale. Gli indicatori culturali 27

ciprocamente e con il nostro ambiente in modo sensato e soddisfacente.
Ci danno anche la certezza che determinate persone, cose e avvenimenti
non hanno senso, mancano di significato e sono affatto deludenti.

In breve, assimiliamo i significati e i valori della nostra cultura pit o me-
no allo stesso modo in cui abbiamo assimilato la nostra lingua comune.
Tutti i simboli culturali, da quelli semplici come I’offerta di un’elemosina
a un povero a quelli complicati come il matrimonio e la parentela, corri-
spondono a un modello: seguono regole e norme condivise nella societa,
proprio come la nostra lingua comune. E proprio come molti parlano la
propria lingua abbastanza bene senza conoscerne con precisione la gram-
matica (i modelli e le regole della lingua), cosi innumerevoli persone se la
cavano abbastanza bene nella nostra cultura senza alcuna conoscenza
formale dei modelli e delle norme sottesi al loro comportamento. Ma espli-
citi o impliciti che siano, non vi ¢ dubbio che al fondo del loro comporta-
mento vi sono modelli e regole. Anche senza una conoscenza sistematica e
chiara della fonetica, ad esempio, si riconosce uno straniero quando lo si
ascolta; allo stesso modo, anche senza una conoscenza sistematica e chia-
ra delle norme culturali si riconosce un comportamento maschile e femmi-
nile quando lo si vede.

Ma di preciso quali norme culturali costituiscono il nucleo essenziale
di una determinata cultura? in altre parole, che tipo di indicatori cultura-
li abbiamo assimilato da quegli altri di valore che ci hanno formato a vi-
vere in modo sensato nella nostra societa? Potrebbe essere utile distingue-
re sei tipi di indicatori culturali:

1. Cognizione: gli indicatori che rivelano in che modo si debba inten-
dere una persona, una cosa o un evento; il significato che io e gli altri vi
dobbiamo discernere. Questi indicatori cognitivi costituiscono I’estesa in-
telaiatura fondamentale di riferimento culturale, la realti assodata di una
cultura. Vi rientra ’orientamento cognitivo della cultura, come le cogni-
zioni cardinali che nella vita tutti i beni sono illimitati, che qualsiasi effet-
to ha una sua causa, che le persone moralmente buone alla fine avranno la
meglio, che una competizione lecita conduce al successo. Per comprende-
re come cio accada, si consideri che cosa faremmo se la nostra automobi-
le si guastasse o se la luce della nostra stanza si spegnesse. Attribuiremmo
anzitutto il guasto a qualcuno (’operaio della catena di montaggio della
General Motors che ci ha fregati) o a qualcosa (una candela difettosa)?
proveremmo a rimediare alla situazione ricorrendo a qualcuno d’impor-
tante (implorandolo) o verificheremmo la causa immediata (ad es. la lam-
padina, interruttore, il fusibile)? Il nostro comportamento conseguireb-
be da parametri cognitivi impliciti che in questa cultura tutti noi condivi-
diamo. In caso contrario saremmo considerati veramente strani, non del
tutto a posto, innocui ma pazzi, ¢ cosi via.



28 Studio della Bibbia e antropologia culturale

2. Sentimento: gli indicatori che segnalano quando ¢ come si deve mo-
strare la propria sensibilitd in una determinata situazione. Se ad esempio
incrociassimo un giovane che sfreccia in moto a Too km/h in una zona in
cui il limite ¢ di 40 e lo vedessimo poi schiantarsi contro un palo, riderem-
mo o resteremmo seri? se ci avvicinassimo, c¢i metteremmo comodi senten-
doci superiori o interverremmo offrendo aiuto? come si deve partecipare
a un funerale, con quali sentimenti? piangono sia gli uomini sia le donne,
oppure gli nomini tengono un atteggiamento stoico impassibile mentre le
donne danno libero sfogo ai sentimenti in pianti e lacrime? come ¢i si de-
ve sentire a un incontro sportivo, al matrimonio di un amico, all’acquisto
di una nuova automobile? Che cosa provare in determinate situazioni ab-
biamo dovuto apprenderlo.

3. Comportamento: gli indicatori che suggeriscono che cosa fare o evi-
tare in generale e in circostanze specifiche. Per esempio, chi si pensa che
debba prendere Piniziativa di un appuntamento, I’'uomo o la donna? co-
me dovrebbe camminare e tenere mani e testa un uomo? come dovrebbe
camminare e tenere mani e testa una donna? quali gesti sono maschili e
quali femminili? qual ¢ il comportamento opportuno in una situazione dif-
ficile, battersi o battersela? che cosa fare con chi se la prende ingiustamen-
te con noi, si tratti di un prepotente o del fisco? e se invece hanno ragione
di farlo? Ancora una volta, questi tipi di indicatori comportamentali tutti
noi li abbiamo appresi.

4. Convincimento: gli indicatori che ci dicono in che cosa dobbiamo
credere e che cosa dobbiamo professare. Crediamo nelle persone, cose ed
eventi, la contestazione, lo scherno o la derisione dei quali pensiamo di non
poter o dover sopportare senza vergogna. Per precisare in che cosa credia-
mo, si _pu(‘) pensare a che cosa 0 a chi non esiteremmo a sostenere: i geni-
tori, i fratelli e le sorelle; la bandiera quando viene irrisa da uno stranie-
ro; 'universita per fare strada nel mondo o semplicemente perché Pistru-
zione ¢ buona in se stessa; essere trattati da numero o da persona; mante-
nere buoni ideali o nessuno; avere una competenza pratica o semplicemen-
te una cultura libresca; essere versati negli sport o negli appuntamenti ga-
lanti o averne soltanto una conoscenza teorica. Anche i nostri convinci-
menti sono frutto di apprendimento.

s Apprezzamento: gli indicatori che ci dicono di che cosa e di chi dob-
biamo avere soggezione, che cosa e chi dovremmo ammirare e rispettare.
A quali tipi di persone, ad esempio, i nostri genitori ci dicono che vorreb-
bero assomigliassimo? a quale genere di persone vorremmo assomigliare?
le ragazze di un college a chi pensano che dovrebbero concedere un ap-
puntamento —a ragazzi che eccellono negli sport o a coetanei piti versati
negli studi? che cosa preferiamo in un uomo o una donna «attraente»? che
cosa pensiamo che incarni cid che rappresentiamo: qualche personaggio

11 quadro generale. Gli indicatori culturali 29

ubblico come un attore o un’attrice, un politico, una celebrita nazionale
o mondiale? Saranno gli indicatori apprezzativi che abbiamo appreso a
mostrarcelo.

6. Dedizione: gli indicatori che ci fanno capire quali sono gli obiettivi
validi nella vita, dove altri significativi giustificano la nostra scelta. Come
sapere, per esempio, se la nostra scelta professionale, matrimoniale o di
un posto in cui vivere sia valida? genitori, coetanei e amici appoggiano le
nostre scelte? quale tipo di successo cerchiamo nella vita: denaro, sesso, fa-
vori, fedelta, famiglia, potere sugli altri, notorieta? Gli indicatori di suc-
cesso che si sono appresi mostrano gli obiettivi culturalmente disponibili.

Come nel processo d’inculturazione abbiamo appreso e assimilato la

lingua, cosi abbiamo anche appreso e assimilato sistemi di indicatori cul-
turali che ci portano a percepire, sentire, agire, credere, ammirare e com-
petere in modi che hanno senso per noi come anche per altri nella nostra
societd. Funzione di questi indicatori ¢ di produrre comportamenti signi-
ficativi, comportamenti conformi a un modello e che suscitano passioni,
sentimenti profondi. Gli indicatori producono comportamenti che sono
oggetto di considerazione, comportamenti che vengono giudicati e che
producono senso all’interno di una varieta di significati e di sensibilita. Se
in questo contesto ribadisco il senso della cultura e degli indicatori cultu-
rali & per richiamare Pattenzione sul fatto che ¢ estremamente probabile
che il gruppo di stranieri che s’incontrano nei nostri scritti neotestamen-
tari fossero persone ugualmente inculturate in indicatori di discernimen-
to, sentimento, comportamento, convincimento, apprezzamento e dedizio-
ne. Gesu, gli autori dei vangeli e le persone di cui si parla nei loro scritti,
Paolo, i farisei, i sadducei, i primi membri del gruppo posteriore a Gesu —
tutti costoro erano figli della loro societa e vivevano secondo i modelli di
questa. Il loro comportamento dava senso, le loro interazioni avevano luo-
go secondo i modelli della loro cultura, i loro valori erano giudicati nobi-
li o ignobili rispetto agli indicatori condivisi nei gruppi del tempo. Quan-
do si arrabbiavano gli uni con gli altri, sapevano perché. Per il cristiano
credente d’oggi 'incarnazione della parola di Dio € la sua inculturazione.
E il solo modo in cui la parola di Dio, tanto negli scritti neotestamentari
quanto nella persona di Gesti, pud avere senso per noi oggi consiste nello
studiarla nel contesto piu generale della cultura palestinese e mediterra-
nea del 1 sec. d.C. Oltre a renderci edotti riguardo al chi, che cosa, quan-
do, dove e come del Nuovo Testamento, lo studio della cultura del tem-
po e della regione consente di penetrare le ragioni dei comportamenti rap-
presentati nel nostri scritti.

_—A——_



GLI ESSERI UMANI COME CREATORI DI MODELLI

In che modo si giunge quindi a comprendere un’altra cultura? come capia-
mo qualcosa? Sembra che la comprensione consista nella capaciti geneti-
ca della maggior parte degli esseri umani (dopo la puberta) di pensare in
astratto. Il pensiero astratto, spesso definito generalizzazione o ragiona-
mento generalizzato, ¢ la capacitd di pensare per idee o concetti anziché
per immagini concrete. Le idee e concetti sono rappresentazioni astratte
della sostanza delle cose, sono il frutto della capacita di aggregare qualita
comuni a partire da un gran numero di elementi che in concreto sono di-
versi, e quindi di esprimere questi aggregati mediante segni e simboli non
concreti. Per esempio, anziché immaginare (o parlare di) una precisa me-
la selvatica o di pera comune o di banana da cuocere o di pesca Melba o
di prugna italiana o di arancia dolce o di ananas hawaiano, possiamo crea-
re I'idea o il concetto di frutto. Cio a cui la parola frutto si riferisce & una
idea di cid che tutti gli elementi del nostro elenco hanno in comune, delle
loro affinita. E questo aspetto comune o affine di «fruttita» non ha in ve-
ritd alcuna esistenza concreta, fisica, non ¢ anzi per nulla concreto. In con-
creto, va da sé, esistono le effettive e singole mele, pere, banane e cosi via.
Questa € una sorta di astrazione o aggregato di primo livello, perché pos-
siamo procedere oltre. Possiamo prendere simili astrazioni, come frutta,
carne, verdura, pane e simili e produrre un’astrazione ancora superiore, in
questo caso «cibo». Ogni astrazione pili alta ¢ una specie di quadro pit
ampio. Oltre a produrre astrazioni di questo tipo, inoltre, sappiamo an-
che stabilire correlazioni tra le astrazioni. Possiamo dire, ad esempio, che
il cibo €& necessario alla vita umana. Ancor pit, possiamo prendere queste
affermazioni di correlazione e metterle in sequenze che chiamiamo ragio-
namento sillogistico; possiamo fare deduzioni da principi astratti generali
a casi concreti e induzioni da casi concreti a principi astratti generali. Pos-
siamo analizzare le astrazioni scomponendole in astrazioni di livello infe-
riore fino al livello concreto, e possiamo sintetizzarle collegando aggrega-
ti fino a livelli ancora piu alti di astrazione.

Perché gli esseri umani pensano in astratto? Forse il motivo principale,
come affermano gli studiosi di psicologia sperimentale, & che gli esseri
umani sono incapaci di concentrarsi su pit di sette elementi diversi (con
una differenza tra gli individui di due in pit 0 in meno) al tempo stesso.
L'astrazione mette in grado di rappresentare e disporre in un qualche
ordine le innumerevoli esperienze che si affrontano nell’interazione con i
molteplici ambienti in cui ci si muove. In breve, la nostra capacita di pen-
sare in astratto ci mette in grado di produrre qualche conoscenza ordina-
ta o rispondente a modelli delle nostre esperienze complesse. Un’astrazio-
ne del genere ¢ la parola cultura illustrata sopra.

Gli esseri umani come creatori di modelli 31

Gli schemi di pensiero astratto, o schemi di correlazioni tra astrazioni,
sono definiti modelli (talvolta teorie o, quando sono astrazioni di livello
estremamente alto, paradigmi). I modelli sono rappresentazioni astratte e
semplificate di oggetti e interazioni del mondo reale pili complessi. Come
il pensiero astratto, lo scopo dei modelli & di rendere possibile e semplifi-
care la comprensione. Naturalmente questa comprensione pud poi essere
utilizzata per prevedere e tenere sotto controllo, ma la comprensione vie-
ne prima. Questa ¢ dunque il risultato del processo di astrazione median-
te schemi che ordinano, classificano e danno forma alle esperienze uma-
ne. Quando una comprensione ¢ adeguata? Come ho appena detto, i mo-
delli sono generalizzazioni o immagini astratte di esperienze del mondo
reale, sono rappresentazioni approssimative e semplici di forme, processi
e funzioni di fenomeni fisici e non fisici pitt complessi. Poiché sono sem-
plificazioni, ¢ noto che i modelli alterano le esperienze del mondo reale
che tentano di descrivere. Per ridurre il piu possibile I’alterazione, la no-
stra tradizione culturale — tanto scientifica quanto umanistica — adotta il
processo di validazione oggi noto come metodo scientifico. Il metodo scien-
tifico consiste dei passi seguenti: 1. postulare un modello (o una teoria o
un paradigma); 2. verificare il modello sull’esperienza del «mondo reale»
con culi ha attinenza; 3. modificare il modello in ragione dell’esito della ve-
rifica per ridurre Palterazione, individuando errori di omissione o com-
missione. Questo metodo funge da salvaguardia dalle due insidie della
comprensione umana: la superficialitd e 'imprecisione. In realta non &
possibile dimostrare che i modelli siano giusti o sbagliati. In fin dei conti
sono ipotetici, nel senso che sono il risultato di una sorta d’intuizione che
pare tenere insieme determinate esperienze in modo tale che abbiano sen-
so. I modelli possono soltanto essere validati. Per validazione s’intende
che le generalizzazioni o le affermazioni astratte conseguenti dal modello
sono state verificate in base ai passi del metodo scientifico e sono state tro-
vate adeguate in ragione delle esperienze o degli elementi che il modello
intende aggregare. In altre parole, tutti i dati corrispondono senza difficol-
ta al modello ipotizzato e chiunque lo puo appurare.

La comprensione tra culture & possibile grazie alla capacita di pensare
in astratto, di costruire modelli esperienziali e di confrontare i diversi mo-
delli proposti. La creazione di modelli o il pensiero astratto spiegano in
che modo sia possibile comprendere una cultura diversa dalla nostra ¢ an-
che la nostra. Ma com’¢ possibile tentare di comprendere anche una cul-
tura estranea come quella di coloro che popolano il Nuovo Testamento?
A questo scopo la nostra stessa cultura ci fornisce due importanti indica-
tori cognitivi. Il primo ¢ la consapevolezza della possibilita che noi stessi
possiamo cambiare, che possiamo disporre di molti ruoli e che le persone
hanno assunto nella storia e nel nostro stesso ambiente ruoli diversi da



32 Studio della Bibbia e antropologia culturale

quelli che ricoprono. Il secondo indicatore ¢ la capacita di assumere em-
paticamente il ruolo di un altro, di mettersi nei panni di qualcun altro, di
discernere secondo I’orizzonte o il punto di vista di qualcun altro (la sim-
patia & la condivisione o commiserazione dei sentimenti o dell’esperienza
di qualcun altro, come quando proviamo simpatia per un cane che si fa
male a una zampa). L’empatia ci conduce alla consapevolezza delle diffe-
renze reali e delle affinita potenziali tra un altro e noi stessi, tra un altro
gruppo e il nostro.

I MODELLI NELL’ANTROPOLOGIA CULTURALE

Per comprendere il nostro ipotetico gruppo di stranieri — gli scritti del Nuo-
vo Testamento e i comportamenti che vi sono rappresentati — necessitia-
mo quindi di modelli adeguati che consentano una comprensione trans-
culturale con la quale si sia costretti a tenere fuori da quei comportamen-
ti i nostri significati e i nostri valori, per poterli cosi comprendere nei ter-
mini loro propri. Scopo dei modelli, se si ricorda, ¢ di favorire la conoscen-
za. I modelli esprimono correlazioni tra le persone, le cose e gli avveni-
menti che s’intendono studiare. Si devono nominare e descrivere queste
correlazioni tra diverse persone e gruppi, o persone e cose, e inoltre le in-
terazioni e attivita che queste persone e questi gruppi intraprendono. La
portatrice d’ovocito della nostra esistenza, ad esempio, prende il nome di
«madre»; le madri non esistono se non in rapporto a figli, per cui una ma-
dre presuppone un figlio e un figlio presuppone una madre. Qual & il com-
portamento normale di una madre verso il figlio? Questa interazione po-
trebbe essere chiamata «allevamento», e potremmo generalizzare dicen-
do che nella nostra societa le madri allevano i figli. Nientemeno! Ma per-
ché Pinterazione madre-figlio? che cosa significa in generale in rapporto
al gruppo sociale? che cosa significa per i ruoli sociali, per il dispiegamento
di un ruolo, per la sua assunzione e il suo sviluppo all’interno di una de-
terminata cultura?

In antropologia i modelli sono il risultato, a un livello abbastanza alto
di astrazione, di determinati presupposti, pill 0 meno come accade in chi-
mica, fisica e biologia. I presupposti soggiacenti ai modelli ruotano attor-
no alla natura dei gruppi o dei sistemi sociali. La questione dell’interazio-
ne madre-figlio (che cosa significa in generale in rapporto al gruppo socia-
le?) presuppone che un sistema sociale implichi una collettivita di perso-
ne interagenti e che questa interazione sia strutturata o modellata e orien-
tata intorno a interessi o scopi comuni. In altre parole, un comportamen-
to umano significativo € un comportamento che segue schemi socialmen-
te condivisi (struttura; si ricordino gli indicatori culturali di cui si ¢ detto)
e che si assume per scopi socialmente significativi (funzioni). Se dovessi-

I modelli nell’antropologia culturale 33

mo scattare un’istantanea di tutta la nostra societa, congelare per un mo-
mento, per cosi dire, ogni attivitd e quindi esaminare che cosa sta acca-
dendo, nel senso di quali relazioni e per quali scopi, otterremmo un’im-
magine generale del profilo principale delle strutture della societa e delle
Joro funzioni. Questo tipo d’istantanea, quando viene verbalizzata in for-
ma di teoria o di modello sociale, ¢ chiamato funzionalismo strutturale.
L’istantanea che vediamo ¢ quella di una societa coesa in cui sono inte-
grati per consenso significati, valori e norme. I diversi sistemi sociali piu
piccoli come famiglia, governo, economia, educazione e religione, sono le-
gati insieme da valori e norme comuni; questi sistemi pill piccoli (definiti
istituzioni sociali) interagiscono reciprocamente in cooperazione e armo-
nia. La societa si trova quindi in equilibrio, ben bilanciata, e il sistema so-
ciale tende a conservarsi con qualche piccolo adattamento. I cambiamen-
ti in un’istituzione portano a cambiamenti in un’altra, cosi che, se si voles-
se iniziare una rivoluzione, lo si potrebbe fare mutando ciascuno dei siste-
mi sociali minori.

Il modello funzionalista strutturale ha come presupposto che ogni so-
cieta sia una struttura relativamente permanente, stabile e ben integrata
di elementi. Ogni elemento di una societd ha una funzione che la aiuta a
mantenersi come sistema completo. Ogni struttura sociale funzionante si
basa su un consenso di valori tra i suoi membri. In questo modello stati-
co, da istantanea, qualsiasi cambiamento sociale ¢ una devianza.

Istantanee come quelle prese da aerei di ricognizione o da satelliti sono
molto utili per capire che cosa stava accadendo quando venne scattata la
fotografia. Un buon modo di capire il nostro gruppo di stranieri ¢ quindi
di scoprire quale tipo di strutture o di modelli di comportamento fossero
tipici della loro societa, quali norme esprimessero gli «imperativi» per
questo tipo di comportamento e in che modo questo comportamento av-
valorasse e soddisfacesse una funzione sociale utile.

Il funzionalismo strutturale spiega i sistemi sociali come risultato di un
obbligo consensuale, dove si sceglie liberamente di vincolarsi in un deter-
minato modo. Ma va da sé che con cio non si ¢ detto tutto. Al pari del
comportamento umano in generale, cosi anche i sistemi sociali contem-
plano liberta, non soltanto vincoli. Siamo liberi di lasciare la nostra aula,
ma non siamo liberi di camminare attraverso le mura, siamo liberi sol-
tanto di servirci di una porta o di una finestra. Dal punto di vista sociale
siamo liberi di fidanzarci e sposare chiunque nell’intero mondo, ma sia-
mo limitati, impediti dal farlo veramente dalla nostra limitata esistenza
fisica, psicologica e sociale. Non possiamo incontrare tutti nel mondo nel-
I’arco di tempo di una vita, non possiamo essere ovunque nello stesso
momento, non abbiamo accesso a tutti i gruppi e classi sociali, e cosi via.
Parlo di liberta e vincolo perché mentre il modello funzionalista struttu-



e

34 Studio della Bibbia e antropologia culturale

rale mette I’accento sul consenso o la liberta nella formazione e nella per-
duranza dei sistemi sociali (prospettiva da istantanea), la teoria contraria
insisterebbe sui vincoli che i gruppi umani si impongono a vicenda. Que-
sta teoria contraria ¢ detta teoria del conflitto (nota anche come modello
o teoria della coercizione, del potere o delP’interesse).

La teoria del conflitto é pitu simile a un film al rallentatore. Vorrebbe che
s’immaginino i sistemi sociali come insiemi di diversi gruppi (ad es. grup-
pi che rappresentano le istituzioni della famiglia, del governo, dell’eco-
nomia, dell’educazione, della religione) che hanno obiettivi e interessi di-
versi e che quindi si servono di tattiche reciprocamente coercitive per rag-
giungerli. Ogni gruppo protegge gli interessi particolari dei propri mem-
bri. I rapporti tra i diversi gruppi, inoltre, comportano dissenso, tensione,
conflitto e forza — oltre che consenso e cooperazione. Se il dissenso e il con-
flitto rientrano nella norma del processo sociale, allora qualsiasi sistema
sociale deve anche proteggere e riaffermare gli interessi dei suoi membri
in rapporto ad altri sistemi, anche sfidando Pordine costituito. Nessun si-
stema puo sopravvivere se non riesce a mantenere un equilibrio credibile
tra le necessita personali dei suoi membri e le esigenze della societa in ge-
nerale. L’insieme delle norme riguardanti madre-padre-figlio (la famiglia)
deve quindi servire a proteggerne e valorizzarne i membri, cosi che essi
possano raggiungere i propri obiettivi e affermare i loro interessi in un con-
testo sociale di conflitto.

Il modello di conflitto presuppone che tutte le parti dell’organismo so-
ciale, ossia tutte le persone e i gruppi di una societa, siano in continuo cam-
biamento senza lintervento di qualche forza. Il cambiamento & tutto in-
torno a noi, onnipresente. Ovunque vi sia vita sociale, 1a ¢’¢ conflitto. Ciod
che tiene insieme i sistemi sociali e i loro sottosistemi non ¢ il consenso,
ma la costrizione, la coercizione di qualcuno a opera di altri, non ’accor-
do universale. Mentre i sistemi di valori possono originare cambiamenti,
la costrizione genera conflitto. Il conflitto ¢ tutto intorno a noi perché & tut-
ta attorno a noi la costrizione, ovunque gli esseri umani costituiscono or-
ganizzazioni sociali.

In questa prospettiva e secondo questo tipo di modello un buon modo
per capire il nostro gruppo di stranieri & scoprire quali elementi o fattori
interferiscono nel normale processo di cambiamento. 1’assenza di conflit-
to sarebbe sorprendente e abnorme. Quali tipi di conflitto sono tipici dei
comportamenti rappresentati nel Nuovo Testamento? In questo modello
simile a un film al rallentatore ¢’¢ un processo senza fine di cambiamento
nella societa — come nel singolo essere umano. Il cambiamento sociale, la
devianza, ¢ normale. Le pressioni sociali verso un consenso coatto (come
accade nei gruppi di coetanei statunitensi) portano a reazioni che produ-
cono cambiamenti di vario genere.

m——

I modelli nell’antropologia culturale 35

Come sopra si € accennato, gli esseri umani creano modelli per darsi
ragione delle proprie esperienze. Nessun modello conosciuto.é }1tile per
qualsiasi inte|‘1t0 ipotizzabile. Non c’é_ncssun mudc.-:lvl(.} che aiuti a com-
prcndcrli tutti, come non c’¢ nessuna lingua che abiliti a capu‘l'c tutte. 1l
modello funzionalista strutturale (in tempo reale) e il modello di conflitto
(film al rallentatore) sono utili per comprendere relazioni e attivita all’in-
terno dei sistemi sociali e tra i gruppi sociali. (Potrebbero contribuire a
chiarire il mio problema di che cosa significhi per il gruppo sociale in ge-
nerale I'interazione pedagogica madre-figlio?). Resta ancora una questio-
ne. Che cosa ne ¢ del singolo nel gruppo? come e perché le madri giungo-
no a sapere di essere madri e a comportarsi di conseguenza? come e per-
ché padri, figli, banchieri, medici, perdigiorno, malati, sani, ricchi, poveri
assumono 1 loro ruoli sociali e li conducono fino in fondo all’interno dei
sistemi sociali?

Come si € detto, secondo il modello funzionalista strutturale e il suo ro-
vescio, il modello di conflitto, un sistema sociale & un gruppo di persone
la cui interazione ¢ strutturata e orientata intorno a interessi 0 scopi co-
muni. Questa definizione esprime a un alto livello di astrazione cid che i
predetti modelli riflettono ed esprimono e il modo con cui spiegano il
comportamento. Secondo un’altra definizione, il sistemna sociale & un si-
stema di simboli che ha la funzione di far riconoscere atteggiamenti e mo-
tivazioni solide, radicate e durature, dando espressione a rappresentazio-
ni di valori-oggetti e rivestendo queste rappresentazioni di un’aura di au-
tenticita tale che atteggiamenti e motivazioni sono percepiti come gli uni-
ci realistici (adattamento da Clifford Geertz). In questa definizione il si-
stema sociale & un sistema di simboli posseduti dalle persone e a cui le
persone sono vincolate. Questi simboli comprendono significati e valori e
inoltre sentimenti attinenti a questi significati e valori, associati a e incar-
nati in e da persone, cose e avvenimenti. In quanto sistema di simboli, il
sistema sociale consiste di persone (se stessi e gli altri), cose (natura, tem-
po, spazio) e avvenimenti (attivita di persone e cose) che, secondo "opi-
nione generale di una cultura, costituiscono la realtd. Anche le situazioni
davanti alle quali le persone si trovano non costituiscono un semplice sfon-
do al loro comportamento: pure queste vengono interpretate secondo una
significativita simbolica. Non si reagisce semplicemente alle situazioni,
bensi si reagisce al modo con cui s’interpretano e si definiscono le situa-
zioni secondo le proprie attese simboliche. La varieta di significati in una
qualche circostanza (ad esempio I’uscita da un supermercato) viene inter-
pretata simbolicamente da chi ne spiega la circostanza (la persona che
esce da un supermercato ha appena taccheggiato, ha appena comprato
delle spezie, ha appena lasciato il lavoro nel supermercato, si ¢ appena
appartata nel retro col padrone, ecc.). In ogni caso, nessun simbolo puo




36 Studio della Bibbia e antropologia culturale

significare proprio tutto (non si puo dire ch.e la persona che sta uscendp
dal supermercato stia lasciando casa sua, stia cos\truendo fil SRRl JSe Stia
operando un malato di cancro, ecc., gll 1nﬁn1t0 — € sempre pi fac1'le esse-
re sicuramente in errore che approssimativamente nel giusto). Il simbolo
ricava la sua varieta di significati dalle attese sociali condivise disponibili,
ossia dal sistema di simboli sociali condiviso disponibile, proprio come le
parole attingono il loro significato dal sistema linguistico sociale condivi-
so disponibile. Questo tipo di modello, che esamina i sistemi sociali sulla
base dei simboli di cui constano, ¢ detto modello simbolico (o anche mo-
dello interpretativo, teoria simbolica e, in una certa misura, teoria intera-
zionista simbolica).

Il modello simbolico presuppone che il comportamento umano, indivi-
duale e di gruppo, sia regolato dai significati e dalle attese simbolici che so-
no associati a oggetti socialmente apprezzati. Tra questi oggetti socialmen-
te apprezzati vi sono lio, gli altri, la natura, il tempo, lo spazio e il tutto
(dio). Qualsiasi persona o gruppo esistente ¢ un complesso di schemi sim-
bolici che sta quantomeno temporaneamente in equilibrio sia personale
sia sociale (come nel modello funzionalista strutturale) ma che esige un co-
stante riaggiustamento in situazioni nuove e mutevoli (come nel modello
di conflitto). Questi riassetti consistono di cambiamenti piu 0 meno radi-
cali di idee, valori, disposizioni, atteggiamenti, ruoli ¢ organizzazione so-
ciale. Il modello simbolico presuppone quindi che le interazioni umane sia-
no perlopiu interazioni simboliche. Si & sempre inseriti in ruoli sociali, si-
stemi di diritti e doveri sociali nei confronti di altri. Questi ruoli simbolici
mettono la persona in rapporto con altri e le attribuiscono uno status so-
ciale, ad esempio la condizione di madre, padre, figlio, figlia, ricco, pove-
ro ¢ cosi via. Il sistema sociale risultante & quindi un dispositivo, rispon-
dente a un modello, di strutture di ruolo, strutture di status e successioni
di status, riconosciute consapevolmente e regolarmente allopera in una
determinata societa. Le strutture sociali tengono quindi le persone divise,
le legano insieme, precisano le differenze, mettono in risalto le affinita e
vincolano e facilitano ’azione.

Nella prospettiva del modello simbolico un buon modo di comprende-
re il nostro gruppo di stranieri ¢ di scoprire quali ruoli, simboli significa-
tivi, atteggiamenti e definizioni di situazioni i nostri scritti esprimono o
sottintendono. Quali simboli incarnano gli indicatori culturali cognitivi?
quali forme d’interazione hanno luogo tra le élite ¢ la gente di umili nata-
li, e in che modo le persone concepiscono se stesse nei loro diversi status?

Nel prosieguo mi servo di modelli provenienti da diversi antropologi
che hanno studiato la societa mediterranea o societa simili a quelle che
ritroviamo esplicitamente o implicitamente nei nostri scritti. Alcuni di que-
sti antropologi seguono modelli funzionalisti strutturali, altri modelli di

——

Riepilogo 37

conflitto e altri ancora modelli simbolici. Scegliero con cura di Voltg iq
volta il piu adatto per tentare di comprendere diversi amb.m.gf?nerah di
comportamento. Spererei, esponendo modelli di vari ambiti dll vita e mo-
strando in che modo questi modelli sono impliciti o espressi nel nostri
scritti, di portare il lettore ad aggiungere altri esempi a quelli da me ad-
dotti. Nostro comune intento ¢ di comprendere questo gruppo apparen-
temente familiare di stranieri rappresentato negli scritti neotestamentari,
tentando di chiarire i motivi della loro condotta in rapporto al compor-
tamento tipico della loro cultura. L’adeguatezza della nostra compren-
sione dipendera dall’adeguatezza dei nostri modelli. Il mio auspicio ¢ che
questi modelli siano messi alla prova per verificare se effettivamente spie-
ghino qualcosa e se possano render conto della grande differenza culturlaf
le che ci separa dai gruppi del 1 secolo posteriori a Gesu. I diversi ambiti
che ho preso in considerazione potrebbero avere la funzione di un paio
d’occhiali che s’inforcano per leggere qualcosa. Si dovrebbe trovare di
poter vedere molto meglio cid che accadeva in quel mondo. Si dovrebbe
scoprire come e perché le persone si comportassero come facevano e che
cosa ritenessero significativo e importante nella vita. Posando gli occhiali
e tornando al nostro mondo del xx1 secolo, ci si trovera davanti a un uni-
verso differente, che si distingue per una diversa varieta di modi e motivi
di comportamento umano e per una diversa varietd di aspetti ritenuti si-
gnificativi e importanti nella vita.

Piu le differenze tra il loro mondo e il nostro si mostrano profonde, la
distanza tra i loro giudizi morali e i nostri preoccupante, la loro prospet-
tiva religiosa e la nostra distante, allora la nostra interpretazione ha mag-
giori probabilita d’essere precisa. Visti dai tempi e luoghi a cui appartenia-
mo, in fin dei conti i nostri stranieri sono stranieri, esseri umani diversi,
provenienti da luoghi e tempi remoti.

RIEPILOGO

Cercare di intendere gli scritti del Nuovo Testamento in modo adulto e
critico ha molto in comune col tentativo di capire un gruppo di stranieri
in qualche modo piovuti tra noi. Quasi tutti gli strumenti utili alla com-
prensione della Bibbia forniscono informazioni sul chi, che cosa, quar}do,
dove e come di questi scritti stranieri. Queste informazioni sono preziose
e senz’altro indispensabili, ma per pensare di avere effettivamente capito,
la maggior parte di noi ha bisogno di una qualche risposta al perché.

Per rispondere a una domanda riguardante il perché relativamente a}
comportamento sociale umano, la nostra cultura fornisce come punto di
partenza una veritd lapalissiana: tutti gli esseri umani sono allo stesso tem-
po affatto identici, affatto diversi e in qualche modo identici e in qualche



38 Studio della Bibbia e antropologia culturale

modo diversi. L’ambito dell’identicita pone domande riguardanti il per-
ché rispetto all’ambiente fisico e agli esseri umani in quanto parte di que-
sto ambiente fisico: la natura. L’ambito della differenza pone domande ri-
guardanti il perché rispetto a individui unici e alle loro storie personali pe-
culiari: la persona. L’ambito dell’affinita parziale e della differenza parzia-
le pone domande riguardo al perché relativamente alPambiente umano
che & stato sviluppato come cornice 0 modello del comportamento socia-
le: la cultura.

Le culture rileggono simbolicamente persone, cose ed eventi in modo
tale che tutti i membri del gruppo condividono gli schemi di significato de-
rivati da questo processo simbolico, Questi schemi sono assimilati e ap-
presi nel processo d’inculturazione, pill © meno come noi tutti impariamo
e facciamo nostri gli schemi discorsivi correnti nel nostro gruppo. Per
facilitare la comprensione, i racconti culturali potrebbero essere scompo-
sti negli indicatori culturali assimilati dalla gente. Questi indicatori sono
quelli cognitivi, di sentimento, comportamentali, di convincimento, ap-
prezzativi e di successo.

II processo di scomposizione di un’attivita umana complessa allo sco-
po di comprenderla, ad esempio la scomposizione di una storia culturale
nei suoi indicatori costitutivi, ¢ detto modellizzazione. Si formano mo-
delli perché, finita la puberta, gli esseri umani poOsSSONoO pensare in astrat-
to. I modelli nel pensiero umano sono rappresentazioni semplici e astrat-
te di esperienze e interazioni umane spesso assai complesse. Si creano mo-
delli allo scopo di comprendere e quindi regolare e predire. Intento pri-
mario dell’antropologia culturale & di comprendere le culture diverse dal-
la propria elaborando modelli adeguati, che non siano né superficiali né
imprecisi. Il cosiddetto metodo scientifico funge da verifica di modelli. Nel-
I'antropologia culturale si utilizzano tre tipi principali di modello: quello
funzionalista strurturale, la teoria del conflitto e il modello simbolico.

Nel resto del libro si presentera un certo numero di modell; particolari,
per lo piti di tipo simbolico.

BIBLIOGRAFIA
Enciclopedie e dizionari di scienze sociali

Ashley, D. - Orenstein, D.M., Sociological Theory. Classical Statements, Boston
’1995.

Barnard, A. - Spencer, J., Encyclopedia of Social and Cultural Anthropology,
London 1996.

Culturegrams. The Nations Around Us 1-11, Provo, Utah 1995,

Encyclopedia of World Cultures 1-1x, Boston 1995,

[Fabietti, U. - Remotti, F, (ed.), Dizionario di antropologia. Etnologia, antropo-
logia culturale, antropologia sociale, Bologna 1997].

)

Bibliografia 39

Honigmann, J. (ed.), Handbook of Social and Cultural Anthropology, Chicago,
1. 1973. ‘ . P

Kupet, A. - Kuper, J. {ed.), The Social Science Encyclope ia, London ?95. _

Levinson, D. - Ember, M. (ed.), Encyclopedia of Cultural A.nthropo. ogy 11,
New York 1996 (patrocinata da Human Relations Area Files, Universita di
Yale). ' .

Mitchell, G.D., A New Dictionary of the Social Sciences, New York 1979.

O’Sullivan, T. - Hartley, J. - Saunders, D. - Montgomery, M. - Fiske, 1., Key
Concepts in Communication and Cultural Studies, London - N.ew York 1994.

[Outhwaite, W. e al. (ed.), Dizionario delle scienze sociali, ediz. it. a c. di P. Jed-

lowski, Milano 1997].

Letture e strumenti pertinenti a questo capitolo

Carney, T.F., The Shape of the Past. Models and Antiquity, Lawrence, Kans.
1975.

Elliott, J.H., Social Scientific Criticism of the New Testament. More on Methods
and Models: Semeia 35 (1986) 1-33. o . .

—, What Is Social-Scientific Criticism? Guides to Biblical Scholarship, Minnea-
olis 1993. o .
Esll::r, P.F., Reading the Mediterranean Social Script, in P.F. Esler (ed.), The First
Christians in Their Social Worlds. Social-Scientific Approaches to New Testa-

ment Interpretation, London 1994, 19-36. '

-, Social Worlds, Social Sciences and the New Testament, in P.F. Esler (ed.), The.
First Christians in Their Social Worlds. Social-Scientific Approaches to New
Testament Interpretation, London 1994, 1-18. o

Fernea, E.W., Guests of the Sheik. An Ethnography of an Iraqi Village, New
York 1965. . .

Halliday, M.A K., Language as a Social Semiotic. The Social Interpretatz?n .of
Language and Meaning, Baltimore 1978 (tr. it. I/ linguaggto come semiotica
sociale. Un’interpretazione sociale del linguaggio e del significato, Bologna
1983). . .

Hanson, K.C. - Oakman, D.E., Palestine in the Time of Jesus. .Soczal L'S'tr%tcture\s
and Social Conflicts, Minneapolis 1998 (tr. it. La Palestina ai tempi di Gesi.
La societa, le sue istituzioni, i suoi conflitti, Cinisello Bals. 2003)'. .

Kroeber, A.L. - Kluckhohn, C. - Unterreiner, W., Culture. A Crztchl Review of
Concepts and Definitions (Papers of the Peabody Museurr} of American Archae-
ology and Ethnology, Harvard University, 47/1), Cambridge 1952 '

Malina, B.J., What Are the Humanities. A Perspective for the Scientific American,
in W.L. Blizek (ed.), The Humanities and Public Life, Llnco.ln 1978, 37-47.

—, The Social Sciences and Biblical Interpretation: Interpretation 37 n. 3 (1982)
229-242. . . '

—, Why Interpret the Bible with the Social Sciences: American Baptist Quarterly
2 (1983) 119-133

-, Mark 7. A Conflict Approach: Forum 4, n. 3 (1988) 3-30. .

—, Windows on the World of Jesus. Time Travel to Ancient Judea, Louisville, Ky.

1993.

‘—*_



40 Studio della Bibbia e antropologia culturale

Malina, B.J., Reading Theory Perspectives, in The Social World of Jesus and the
Gospels, London 1996, 3-31.

-, The Received View and What It Cannot Do, in The Social World of Jesus and
the Gospels, London 1996, 217-241.

Malina, B.]. - Rohrbaugh, R.L., A Social-Scientific Commentary on the Synoptic
Gospels, Minneapolis 1993.

=, A Social-Scientific Commentary on the Gospel of Jobn, Minneapolis 1998.

ng, D.M.,, «.men from Nature or Common Life». Social and Cultural Read-
ing Strategies for the Parables: Review and Expositor 94 (1997) 199-214.

Neyrey, J.H., A Symbolic Approach to Mark 7: Forum 4,1n. 3 (1988) 63-92.

= (ed.), The Social World of Luke-Acts. Models for Interpretation, Peabody
Mass. 1991. , ,

Pilch, J.J., A Structural Functional Analysis of Mark 7: Forum g4, n. 3 (1988) 31-
62. , 7
— Introducing the Context of the New Testament. Hear the Word 1, Mahwah
N.J. 1991. ’ ’
Rohrbaugh, R.L. (ed.), The Social Sciences and New Testament Interpretation
Peabody, Mass. 1996. ’
Rubinstein, M.F., Patterns of Problem Solving, Englewood Cliffs, N.J. 1975.
Steg.emann, E.W. - Stegemaqn, W., The Jesus Movement. A Social History of Its
Fn.fs.t Cent1.41.'y,. anegpohs 1999 (ediz. it. Storia sociale del cristianesimo pri-
mitivo. Gli inizi nel giudaismo e le comuniti cristiane nel mondo mediterraneo
Bologna 1998). ,
Turner, J.H. - Turner, P.R. et al., The Structure of Sociological Theory, Belmont
Cal. °19938. , ’
Van Staden, P. - Van Aarde, A.G., Social Description or Social-Scientific Inter-
pretations A Survey of Modern Scholarship: Hervormde Teologiese Studies 47
(1991) 55-87.

\

Capitolo 1

Onore e vergogna

I valori capitali del mondo mediterraneo del 1 secolo

Che cosa significa studiare modelli culturali? Si potrebbe provare a im-
maginare la terra vuota e deserta, senza punti di riferimento come fiumi e
monti, rocce e alberi — soltanto un’immensa estensione piatta e uniforme.
Immaginiamo I'immensa distesa inviolata di un deserto sconfinato. Si sup-
ponga che ora entri in scena un gruppo di persone. Con le mani sulla sab-
bia cedevole ciascuno inizia a tracciare linee che indicano all’altro che que-
sta parte € «la mia parte», quella parte ¢ «la tua parte». Si fa avanti un al-
tro gruppo, traccia una linea e dichiara che questa parte ¢ «la nostra par-
te», quella «la vostra parte». Si alza un vento che ricopre linee tanto chia-
re, ma tutti continuano ad agire come se quelle fossero ancora Ii, celate dal-
la sabbia. Che cosa accade quando si tracciano linee? Etimologicamente i
verbi «definire» e «delimitare» significano individuare tracciando limiti,
stabilire confini tra dentro e fuori, ossia tra chi ¢ dentro e chi sta fuori.

La costruzione di significati ¢ come tracciare linee nel tessuto informe
dell’ambiente umano cosi da produrre una definizione o un significato so-
cialmente condiviso. Linee di questo tipo sono ovviamente tracciate attra-
verso e attorno al tempo (di qui i tempi sociali di infanzia, adolescenza,
etd adulta, mezza etd, pensionamento, vecchiaia) e allo spazio (di qui gli
spazi sociali spesso segnati implicitamente dai «confini» tra gli Stati Uniti
e il Canada, la nostra casa e quella del vicino). Non altrettanto evidente &
che le linee che si tracciano sul piano sociale attraversano e delimitano
anche il singolo (linee sociali che demarcano I’io dagli altri, che demarca-
no ruoli e status), gruppi di persone (linee sociali che demarcano la mia fa-
miglia dalle altre, i parenti di parte materna da quelli paterni, i membri
della famiglia dagli estranei), la natura (linee tracciate sul piano sociale
che demarcano tutto cio che studiano scienze ed economia e che si speri-
menta nell’ambiente fisico) e Dio o gli dei (linee tracciate sul piano socia-
le che demarcano chi o ¢io a cui in definitiva spetta il comando e che quin-
di tiene insieme il tutto).

Siamo tutti nati in sistemi di demarcazioni che segnano i limiti di quasi
tutte le nostre esperienze. Queste linee definiscono I’io, gli altri, la natura,
il tempo, lo spazio e Dio / gli dei. Non si smette di tracciare linee del ge-
nere probabilmente perché gli esseri umani mostrano un’irresistibile ten-
denza a sapere dove si trovano. Tracciare confini mette in grado di defi-

T



42 Onore e vergogna

nire le nostre diverse esperienze, cosi da situare noi stessi e qualsiasi cosa
O persona con cui possiamo venire in contatto. I nostri avi ci hanno tra-
mandato il sistema di linee da loro ereditato e quindi ci troviamo in una
continuita che risale alle fonti della nostra eredita culturale.

Quando ci si pensi, disegnare queste linee & un’operazione alquanto ar-
bitraria che pud avere significati molto ambigui e scopi contrastanti. Che
cosa significa tracciare una linea tra me e te? che non puol mai venire dal-
la mia parte senza timore di conflitti? che la tua parte vale meno della mia?
che non possiamo mai modificare le linee una volta che siano state trac-
ciate? Poiché queste linee sono introdotte sul piano sociale e possono es-
sere assai ambigue, questi segni di confine sono spesso fonte d’ansia e di
conflitto oltre che di soddisfazione e di appagamento. Si pensi ad esem-
pio alla linea temporale che segna Ieta del pensionamento. Indica soddi-
sfazione e compimento di una vita di lavoro o rifiuto e inutilita? porta a
un periodo di ricompensa o di punizione? L’insieme delle linee sociali che
si assimilano nel processo d’inculturazione fornisce a tutti noi una sorta
di quadro socialmente condiviso che ajuta e induce a situare persone, co-
se € avvenimenti con particolare riguardo ai confini. Mostra che per tutti
e per qualsiasi cosa ¢’¢ un posto, e insegna che le persone e le cose fuori
posto sono abnormi. Si pensi ad esempio alla buona vecchia mota della
fattoria di campagna. La mota nel campo ¢ nel luogo che le spetta, ma
quando la mota entra in casa, questa viene considerata sporca’ e impura
(altri sinonimi: contaminata, violata, profanata). La mota & fuori posto.
Riportiamola al luogo che ¢ il suo, € la casa & nuovamente pulita e pura (al-
tri sinonimi: incontaminata, purificata, incorrotta). Le persone fuori po-
5t0 in senso negativo sono dette «devianti». Anch’esse $ono ritenute impu-
re, contaminate, violate. Spesso rinchiudiamo i devianti in una sorta di pat-
tumiera sociale, cosi da tenere la nostra comunita pura, Incontaminata,
sacra, incorrotta e dunque salva. D’altra parte vi sono persone fuori luo-
g0 In senso positivo. Queste sono dette «insigni». Benché abnormi, non si
tratta di persone impure, contaminate o profanate. Sono piuttosto, per co-
si dire, superpure o superincontaminate. Cadono al di fuori dei limiti or-
dinari del sistema di purita dominante, come i diamanti e I"oro che si tro-
vano sepolti nella mota. Uno dei capitoli che seguono si occupera pili ap-

profonditamente di puro e impuro, di sacro e profano.

A questo punto vorrei prendere in considerazione tre sistemi di demar-
cazioni che coesistono e che si pensa che ricorrano abbastanza regolar-
mente nel mondo mediterraneo. Queste tre pietre di confine sono chiamate

autorita, status di genere ¢ rispetto. Dove coesistono, esse demarcano qual-
cosa che & chiamato onore.

1 [Nel testo originale, bisticcio tra dirt (mota, terriccio, ma anche sudiciume, sporcizia) e dirty
(sporco, e anche impuro, contaminato))

)

Onore e vergogna 43

per comprendere l’<‘mf)rc ¢ opportuno pa rtire ‘da 11 n c}u;,c'lm. ])1?1:0?;]@011:11‘:
Je. Negli Stati Uniti l’}Sl’ll"LlItO sociale ch.c sta al centro (c.. ‘a.t’rcr‘l: o ‘:mo-
i interessi ¢ degli obiettivi de]l-fl maggior parte dt‘gll'al'l.‘;{'.i‘l.{.‘dlllle .‘c‘a\' =
g ia. Quando la famiglia statunitense I11C(ila si trova in ¢ ?lflu,o m-, un_ e !
B bilmente dovuto a una crisi del sistema di approvvigionamento sta-
\W.]'ﬂ*:se — il sistema del lavoro, beni e servizi, produzione e consumo. Si
;Lllll;[;uindi dire a ragion veduta, glat\a la nostra es;\)er’icnza sta.tunpi‘tﬁ,r'lsi, rcrlll(f):
pistituto fondamentale della societa americana & lc.conomlg. 1\nle :
di questa struttura, il principio organizzativo della v1Fa\ amerl.cana; edg sa
pacita di mettere a profitto la conoscenza N la capacita del singolo di de-
terminare il proprio ambiente, pe?rsonale e 1rnper.so\nale, per conseguire C;m
successo basato sulla quantita: rlcch‘e;za., proprieta, «bellezzg», voti a ei
guati, e tutti gli altri indici misurabili d} SUCCESSO. Nel Medlterranzg, a
giorno d’oggi e soprattutto in passato, l’1st%tu'to \fondamentalf delle 1veilr—
se societd € stato ed € la parentela. La famiglia & tutto. Per | interesse che
mostrano per I’economia, gli amer.icani potrebbero trovare interessante
che prima della rivoluzione industrla}le del x1x secolo la famiglia era una
unita tanto di produzione quanto di consumo, ma che questa non & piu
la situazione negli Stati Uniti anche per fam1gl1e c'onta.d'lne. Considerata
la composizione sociale, chi ¢ inculturato .negh Stati Uniti PoFrebbe trgvg—
re difficile concepire che cosa potesse significare che la famiglia fosse I’isti-
tuto centrale di un sistema sociale. S
Quando la famiglia ¢ I’istituzione d’interesse primario, il principio orga-
nizzatore della vita & "appartenenza. Il successo consiste ngll avere e nel
procurarsi le giuste relazioni interpersonali, nell’essere legati al.le persone
giuste. In altre parole, se si considera I’appartenenza come principio or-
ganizzatore, il successo nella vita consiste ne-l mantenere legaml, con .altri
persone all’interno di sistemi di gruppi si.gr\nﬁ.catlw, e in quest amblllt,o 1
gruppo centrale ¢ quello parentale. Lfidentlta di qualcuno dipende dall’ap-
partenere a una famiglia e dall’esservi accplto. Questa app::lrtegenza Z que-
st’accoglienza risultano tuttavia dall’adesione alle reg(.)le. d 0rd1pe tra 1210F:
nali dalle quali sono organizzate e perpetuate le fam1ghe rp§d1terranee.
queste regole d’ordine tradizionali sono intrinseche ai codici complemen-
tari che ruotano attorno ai valori di base dell’onor? e de.lla vergogna.
L’onore, come si vedra, ¢ sostanzialmente una rivendicazione di valor.e
socialmente riconosciuta. Si mostra in particolare quand.o l.e tre caratteri-
stiche che lo definiscono, I’autorita, lo status di genere Clll rispetto, i dan-
no insieme. Diamo una definizione di autorita, status di genere ¢ ,rzspetz"o\.
Autorita € la capacitd di determinare il comportamento altrui. L autorita
¢ una realta simbolica, non dovrebbe essere confusa con la forz.a fisica. Ab-
bastanza spesso persone anziane e deboli, per esempio 2gr,'enerah 0 b(;)ss mzj
fiosi, possono esercitare personalmente poca forza fisica ma godono di

D



44 Onore e vergogna

grande autorita e guidano facilmente il comportamento altrui. D’altra par-
te, ’apparato militare statunitense ha a sua disposizione un’incredibile for-
za fisica, ma nella maggior parte del mondo gode di scarsa autorita!

Con status (o ruolo) di genere s’intende I'insieme di obblighi e diritti ~
che cosa dovremmo fare e che cosa gli altri dovrebbero fare a o per noi —
conseguenti dall’interpretazione simbolica della differenza biologica di ge-
nere. Gli «imperativi» maschili sono identici agli «imperativi» femminili?
il modo con cui si dovrebbe trattare un uomo ¢ lo stesso di quello che si
dovrebbe avere con una donna? Con status di genere s’intendono gli «im-
perativi» maschili e femminili riconosciuti in un gruppo sociale.

Con rispetto, infine, intendo I’atteggiamento che si deve tenere e il com-
portamento che ci si attende venga osservato verso chi puo incidere sul-
Pesistenza di qualcuno. Nel mondo mediterraneo fino al xv1 secolo que-
sto atteggiamento e il comportamento che ne consegue era tradizionalmen-
te chiamato «religione». Per indicare questo atteggiamento le traduzioni
bibliche usano la parola «pieta» e talvolta «timore». La frase «principio
di sapienza ¢ il timore di Jhwh» (Sal. 111,10), ad esempio, parla in realti
del rispetto per il Signore. A chi determina la nostra esistenza si deve ri-
spetto. Quando eravamo bambini, chi guidava direttamente la nostra esi-
stenza? I genitori. Chi determinava la loro esistenza? I nonni. Chi al mo-
mento sta sopra sia a noi sia ai nostri genitori e nonni? I diversi funzio-
nari di governo locali, regionali e nazionali, i diversi datori di lavoro e ;
ricchi nelle stanze del potere. E questi, da chi sono dominati? chi sta al
vertice della scala? Colui che tiene tutto insieme, il nostro Dio o i nostri
déi. Questo rispetto ¢ I’atteggiamento adeguato di riguardo e omaggio in-
sieme al comportamento che ci si attende sia tenuto verso coloro che de-
terminavano e determinano la nostra esistenza. Ed ¢ anche cid che era la
«religione» nel mondo neotestamentario del 1 secolo.

IL CONCETTO DI ONORE

Si potrebbe definire 'onore come gli atteggiamenti e il comportamento so-
cialmente adeguati sul terreno in cui s’intersecano le tre linee dell’autori-
ta, dello status di genere e del rispetto. Se tutto cié suona un po’ troppo
astratto (come in effetti ¢, ma & da ricordare che si sta lavorando su un
modello), proviamo allora a esprimerci altrimenti. L’onore é il valore di
una persona ai suoi stessi occhi (ossia la sua convinzione di valere) piit il
suo valore agli occhi del suo gruppo sociale. L’onore & la rivendicazione
di valore insieme al riconoscimento sociale del valore. I membri di una
societa condividono il complesso di significati e sentimenti associati ai
simboli di autorita, status di genere e rispetto. La varieta di persone a cui
si deve rispetto dipende dal ruolo maschile o femminile, a sua volta con-

»

1l concetto di onore 45

nesso anche al posto che si occupa nella scala di status del gruppo. Ri-
vendicando il diritto a un determinato status che sarebbe previsto dall’au-
torita e dal ruolo di genere, si rivendica onore. In una famiglia, ad esem-
pio, il padre (ruolo di genere, status sulla scala sociale) ordina ai figli di
fare qualcosa e questi obbediscono (autorita), secondo la volonta di Dio
(o degli déi): lo trattano con onore. Vedendo cio, altri riconoscerebbero
che si tratta di un padre onorevole. Ma se questo padre comandasse e i
suoi figli disobbedissero, i figli lo disonorerebbero e gli amici del padre lo
schernirebbero, mostrando cosi quanto difetti dell’onore dovuto a un pa-
dre. Passando a un altro esempio, s’immagini un insegnante — nel 1 secolo
tutti gli insegnanti pubblici erano maschi (= status di genere); il ruolo d’in-
segnante presuppone parimenti una buona reputazione nella comunita
maschile (= status sulla scala sociale) — che espone un insegnamento con
il quale 1 suoi discepoli non sono d’accordo: essi non riconoscono la sua
autorita docente e quindi mostrano mancanza di rispetto. Per chi assiste,
questo sarebbe un motivo per disonorarlo, dal momento che anche i suoi
discepoli non credono in lui. Se i suoi discepoli gli credessero, vedessero
la verita del suo insegnamento e accettassero quanto dice in ragione della
sua autorita, allora gli osservatori della comunita riconoscerebbero che &
veramente un insegnante, dunque degno d’onore. Un altro esempio anco-
ra: s’immagini un giovane che fugga con la figlia di un padre onorevole.
Che cosa significherebbe il comportamento della figlia? Il padre in quan-
to padre (ruolo di genere) ha il diritto e il dovere di decidere del matri-
monio della figlia (autorita), perché questa, per cosi dire, fa tutt’uno con
la famiglia di lui. La figlia deve riconoscere la posizione del padre rispet-
to a lei, dal momento che questo ¢ il rango che Dio gli ha attribuito (au-
torita) sulla scala di status. Con la sua fuga la figlia mette simbolicamen-
te in scena P'indifferenza per ’autorita del padre su di lei, ne rifiuta e ne
spregia I'autorita e i compiti di cui Dio lo ha investito. Che cosa dira la
comunita quando il padre rivendichi una posizione sociale, il suo onore?
Fuggendo, naturalmente la figlia lo disonora, e la comunita negherebbe
la sua rivendicazione d’onore, dal momento che in quanto padre egli non
¢ stato neppure in grado di tenere sotto controllo la figlia.

L’onore ¢ quindi una rivendicazione di valore e il riconoscimento so-
ciale di questo valore. In una societa che ha a cuore onore si ¢ posti di
fronte a una dialettica costante, a un andirivieni tra le norme della societa
e il modo in cui si € tenuti a riprodurre queste norme nel comportamento
specifico. Non si smette di pensare a che cosa si debba fare, a che cosa nel-
la societa sia assolutamente riconosciuto come significativo e valido e quin-
di si esaminano le proprie azioni alla luce di queste norme e questi impe-
rativi sociali. Quando si avverte che le proprie azioni riproducono effet-
tivamente gli ideali della societa, ci si attende che gli altri membri del grup-

D —



46 Onore e vergogna

po lo riconoscano ¢ che ne consegua un riconoscimento d’onore, un rico-
noscimento di rispettabilita. Onorare qualcuno significa riconoscere pub-
blicamente che le sue azioni si conformano agli imperativi sociali. L’ono-
re in quanto valore cardinale di una societd comporta uno stile di condotta
prestabilito, adottato allo scopo e a motivo del conseguente diritto a un
trattamento sociale determinato. Gli altri non solo stimano qualcuno de-
gno d’onore, ma lo trattano anche come ci si comporta con la gente ono-
revole. E qualcosa di simile al nostro grado di solvibilita. Un buon grado
di solvibilita consente di accedere al credito, permette di contrarre debiti
e di acquistare beni d’uso immediato, con riflessi positivi sulla posizione
sociale nella nostra societa. La gente del 1 secolo aveva a cuore la stima in
cui era tenuto il proprio onore. Il diritto al valore ¢ il diritto a uno status
e questo (I’insieme dei diritti e dei doveri di qualcuno) dipende dal rico-
noscimento dell’identita sociale della persona. Quale persone si sia nella
societa dipende quindi dalla stima in cui & tenuto il proprio onore, la qua-
le determina anche lo status della persona nella comunita.

Prima di diventare effettivamente onore, la rivendicazione d’onore da
parte di qualcuno esige quindi un riconoscimento di rispettabilita da par-
te di altri. Se la rivendicazione d’onore da parte di qualcuno a motivo di
qualche azione non porta a un riconoscimento sociale di rispettabilita, la
sua azione (spesso la sua stessa persona) viene stigmatizzata come ridico-
la, sprezzante o stupida e viene trattata di conseguenza (si ricordi 'uso del-
le parole «stolto» e «sciocco» nei Proverbi, nel Siracide e nel Nuovo Te-
stamento). Per chi lo reclama, il problema dell’onore & costituito quindi
da chi e da come ¢ su quali basi altri ne gindicheranno e valuteranno de-
gne di onorabilita le azioni.

COME SI OTTIENE L’ONORE?

Al pari della ricchezza, 'onore puo essere attribuito o acquisito. L’onore
attribuito, come la ricchezza attribuita, & onore che si ottiene semplicemen-
te per chi si ¢, non a motivo di qualcosa che si fa per acquisirlo. Se, ad
esempio, si ereditasse una grande somma di denaro, quella sarebbe ric-
chezza attribuita. Anche la nascita in una famiglia molto ricca comporte-
rebbe ricchezza attribuita. Se qualcuno mai incontrato prima ci desse un
milione di dollari, anche quella sarebbe ricchezza attribuita. L’onore at-
tribuito ¢ simile: ¢ la pretesa di valore, socialmente riconosciuta, che a una
persona capita, che, per cosi dire, accade passivamente. In questa catego-
ria 'onore dipende dal fatto della nascita («Tale madre, tale figlia», Ez.
16,44; «tale padre, tale figlio», Mz. 11,27; v. anche Deut. 23,2; 2 Re 9,
225 Is. 57,35 Os. 1,25 Sir. 23,25-26; 30,7). La nascita in una famiglia ono-
revole rende onorevoli, dal momento che la famiglia ¢ depositaria del-

_—

gl

Come si acquisisce onore 47

Ponore degli avi illustri del passato e dell’onore acquisito da loro accu-
mulato. Uno degli scopi principali delle genealogie nella Bibbia ¢ di illu-
strare le linee di onore di una persona e quindi porla socialmente sulla
scala delle posizioni sociali. La genealogia indica onore attribuito di qual-
cuno (cosi Mt. 1,2-16; Lc. 3,23-38; uno stesso intento mostrano le doman-
de riguardanti la famiglia e la provenienza di Gesui in Mc. 6,3; Mt. 13,54-
57; Le. 4,225 Gu. 7,40-42; per Paolo cf. Rom. 11,15 Fil. 3,5).

[’onore pud anche essere attribuito da qualcuno ragguardevole per au-
torita. Puo essere attribuito da Dio, dal re, dagli aristocratici — da chiun-
que, insomma, possa rivendicare onore per altri e che inoltre possa im-
porre che questo venga riconosciuto avendo il potere e 'autorita per far-
lo. Di Gesii, gravemente infamato e disonorato dall’essere stato crocifis-
so, Dio riconosce ’onore avendolo risuscitato, mostrando cosi il compia-
cimento divino in Gesu. Il vangelo di Giovanni sviluppa questa concezio-
ne in modo del tutto chiaro, dal momento che per Giovanni la morte di
Gesl ¢ esaltazione, glorificazione. Lo stessa stima viene espressa con |’af-
fermazione che Gesu «siede alla destra di Dio». Per Paolo anche i mem-
bri delle sue chiese si possono attendere che verra loro riconosciuto un
onore analogo (Rom. 8,17-30).

L’onore acquisito & d’altro canto la rivendicazione di valore socialmen-
te riconosciuta che ci si guadagna primeggiando su altri nell’interazione
sociale che chiameremo di sfida e risposta. Quello di sfida e risposta ¢ un
tipo di modello sociale, se si vuole un gioco sociale, nel quale si lotta gli
uni con gli altri secondo ruoli socialmente definiti per conquistare ’onore
di altri. Al pari di qualsiasi altro bene della societa mediterranea del 1 se-
colo, ’onore & un bene limitato (v. sotto, capp. 4 € 5): in circolazione ve
n’¢ soltanto poco, 0 quantomeno questa ¢ la cognizione generale. E poi-
ché I'onore ¢ il valore cardinale (pitt 0 meno come la ricchezza nella no-
stra societa), pressoché qualsiasi interazione con membri esterni alla fa-
miglia si presenta con i colori della sfida all’onore.

COME SI ACQUISISCE ONORE

Nella sfida e risposta si ha una specie di costante tiro alla fune sociale, un
gioco di tira e molla sociale. La si potrebbe considerare un tipo di comu-
nicazione sociale, perché qualsiasi interazione sociale ¢ una forma di co-
municazione in cui si trasferiscono messaggi da una fonte a un destina-
tario. Una persona (fonte) invia un messaggio tramite determinati canali,
identificati dalla cultura, al singolo che lo riceve e questo causa qualche
tipo di conseguenza. La fonte qui ¢ lo sfidante, mentre il messaggio ¢ rap-
presentato da un oggetto (una parola, un dono, un invito) o da un avve-
nimento (qualche azione) o da entrambi. I canali sono sempre pubblici, e



Figura 2. Sfida e risposta
sfida

AZJONE W

positiva
parola di lode (parola)
dono (atto)

(pretesa di penetrare
nello spazio sociale altrui)
positiva e/o negativa

W

negativa
insulto
offesa fisica

richiesta d’aiuto (parola) minaccia
promessa d’aiuto + aiuto (parola + atto) minaccia e tentativo
di compierla

PERCEZIONE l
il singolo che la riceve percepisce il messaggio come appello al proprio valore,
come potenziale disonore all’autostima in una varietd compresa tra la
semplice messa in discussione dell’autostima e il suo attacco o la sua
negazione.

il singolo deve valutare la propria percezione in base ai criteri consueti o alle
norme di valutazione pubblicamente riconosciute.

REAZIONE l
I'individuo che la riceve deve ora rispondere, nella certezza che ne seguira
immediatamente un verdetto pubblico, con la concessione o il rifiuto d’onore.

la risposta o reazione comporta le varieta seguenti:

|
! !

rifiuto positivo accettazione: diniego negativo:
risposta che implica una nessuna risposta
controsfida
scherno
disprezzo disonore
spregio

esige vendetta da parte  lo scambio (lotta, gioco)
dello sfidante di partenza continua
se il destinatario € uguale;
niente se il destinatario
€ superiore

h

Come si acquisisce onore 49

]a dimensione pubblica del messaggio garantisce che il singolo che lo ri-
ceve reagira in qualche modo, poiché anche la sua inazione viene pubbli-
camente interpretata come risposta. La sfida-risposta nel contesto del-
’onore € quindi una forma d’interazione in almeno tre fasi: 1. la sfida per
mezzo di qualche azione (parola, atto o entrambi) da parte dello sfidante;
2. la percezione del messaggio da parte sia dell’individuo cui ¢ indirizzato
sia del pubblico in generale; 3. la reazione del singolo che lo riceve e la
valutazione della reazione da parte del pubblico (v. figura 2 e la spiegazio-
ne che segue).

La sfida ¢ la pretesa di penetrare nello spazio sociale altrui. Questa pre-
tesa puo essere positiva o negativa. Una motivazione positiva per entrare
nello spazio sociale di un altro sarebbe quella di guadagnare una qualche
partecipazione a quello spazio o di ottenere un appoggio di cooperazione
e beneficio reciproco. Una motivazione negativa sarebbe quella di espel-
lere un altro dal suo spazio sociale, temporaneamente o definitivamente.
La fonte che invia il messaggio, quindi — sempre interpretato come sfida —,
esprime qualche comportamento, o positivo (come una parola di lode, un
dono, una richiesta sincera d’aiuto, una promessa d’aiuto unita all’aiuto
effettivo) o negativo (una parola di insulto, un’offesa fisica di diversi gra-
di, una minaccia insieme al tentativo di compierla). Tutte le azioni del ge-
nere rappresentano il messaggio che deve essere percepito e interpretato
tanto dal singolo che ne & destinatario quanto dal pubblico in generale.

Normalmente lo sfidante e il destinatario sono uomini, sebbene donne
di alto rango potessero sfidare e abbiano sfidato uomini (ad es. la regina
di Saba e Salomone in 1 Re). Allo stesso modo le donne lottano tra loro
in interazioni di sfida e risposta. Gli uomini possono anche essere sfidati
da attacchi portati alle donne o ad altri uvomini di cui sono responsabili.
Chi viene sfidato considera Pattacco dalla prospettiva del possibile diso-
nore della propria autostima, del rispetto che si ha di se stessi. Deve valu-
tare se e in che modo la sfida rientri nella varieta socialmente riconosciu-
ta di tali attacchi, dalla semplice messa in discussione dell’autostima a un
attacco esplicito alla stessa, alla sua completa negazione. La percezione del
messaggio & una specie di secondo passo. E di primaria importanza osser-
vare che ’interazione sull’onore, la partita di sfida e risposta, puo aver luo-
go soltanto tra socialmente uguali. 1 destinatari devono quindi valutare
se sono pari allo sfidante, se lo sfidante li onora considerandoli pari, co-
m’e implicito nella sfida, o se li disonora sottintendendo parita quando
questa manca, poiché il destinatario ¢ di posizione superiore o inferiore.
Nei vangeli i diversi gruppi di farisei e scribi che sfidano Gesu presuppon-
gono che egli sia loro pari. I sommi sacerdoti e Pilato, invece, non consi-
derano lattivita di Gest una sfida ma piuttosto una seccatura da parte di
un inferiore che puo essere spazzato via.



50 Onore e vergogna

Il terzo passo dell’interazione sarebbe la reazione al messaggio, il com-
portamento del destinatario che mette il pubblico in grado di emettere un
verdetto: un accredito d’onore tolto a chi era stato raggiunto da una sfi-
da e aggiudicato a chi lo ha sfidato con successo o una diminuzione d’ono-
re, tolto allo sfidante a favore di chi ha accolto con successo la sfida.
Qualsiasi reazione da parte del destinatario di una sfida costituisce la sua
risposta. Queste risposte contemplano una varieta di reazioni comprese
tra il rifiuto «positivo» ad agire, con ’accettazione del messaggio, al ri-
fiuto «negativo» a reagire. Con cio intendo dire che il destinatario di un
messaggio di sfida puo respingere la sfida positivamente mostrando scher-
no, disprezzo o spregio. Se questi € inferiore o pari allo sfidante, ¢io esi-
gerebbe che il secondo prenda provvedimenti per cancellare la risposta in-
sultante, dal momento che una simile risposta lo fa apparire inferiore. Il
destinatario puo d’altro canto accogliere il messaggio di sfida e avanzare
una controsfida e lo scambio tra i due continuera. Oppure il destinatario
puo infine reagire non offrendo nulla in risposta; pud non riuscire a ri-
spondere o evitare di farlo, il che comporterebbe il suo disonore.

La sfida ¢ quindi la minaccia di accaparrarsi la reputazione di un altro,
di privare un altro della sua reputazione. Quando la persona sfidata non
puo rispondere o di fatto non risponde alla sfida lanciata da un suo pari,
perde la propria reputazione agli occhi del pubblico. La gente dira che non
puod o non sa come difendere il proprio onore. Lo perde quindi nei con-
fronti dello sfidante, il quale guadagna un onore corrispondente.

Se si considera il contesto di consenso popolare proprio della cultura
mediterranea, gli indicatori culturali adeguati di cognizione, comporta-
mento e convincimento fondati sull’onore sono impersonati dai re con-
quistatori che prendono i titoli di quanti sconfiggono. Questi indicatori
sono similmente impersonati dalla condotta dei primi membri del gruppo
posteriore a Gesu, i quali applicarono a Gesu risorto tutti i titoli delle fi-
gure il cui compito era la vittoria sul male e la morte: messia, signore, fi-
glio di Davide, figlio di Dio e simili.

Nel mondo mediterraneo del 1 secolo qualsiasi interazione sociale al di
fuori della propria famiglia o della cerchia dei propri amici ¢ sentita come
sfida all’onore, come tentativo di acquisire onore da un proprio pari so-
ciale. L’offerta di regali, gli inviti a cena, le discussioni su questioni giuri-
diche, Pacquisto e la vendita, la combinazione di matrimoni, I’organizza-
zione di quelle che si potrebbero definire imprese di cooperazione per colti-
vazioni, affari, pesca, aiuto reciproco e simili — tutte queste forme d’intera-
zione hanno quindi luogo secondo gli schemi d’onore detti di sfida-rispo-
sta. Per ’invarianza e la regolarita di questi indicatori, gli antropologi de-
finiscono agonistica la cultura mediterranea. Agon & il termine greco per
gara atletica o competizione di qualsiasi tipo tra pari. Cio significa quindi

\

Il nome simbolo dell’onore 51

che quella che qui si prende in considerazione & una societa secondo la
quale tutte le interazioni sociali al di fuori della famiglia naturale o sosti-
tutiva (cerchia di amici, gruppo proprio) sono in gara per ’onore. Poiché
onore e reputazione, al pari di qualsiasi bene vitale, scarseggiano, qual-
siasi interazione sociale di questo tipo finisce con [I’essere sentita come
questione d’onore, una battaglia o una partita in cui va dell’onore, dove i
contendenti si trovano davanti a vittorie, pareggi e sconfitte.

IL SANGUE SIMBOLO DELL’ONORE

Nella famiglia di sangue, vale a dire in tutta la parentela consanguinea, si
presuppone sempre che I'onore non manchi mai. Dei consanguinei ci si
pud sempre fidare, e si pensa che al di fuori di questa cerchia chiunque
sia disonorevole — infido, se si vuole — salvo che non si dimostri il contra-
rio. E con tutti questi altri che si deve giocare la partita, impegnarsi nella
lotta, mettere a rischio ’onore proprio e della propria famiglia. Quindi
non ci si puo fidare di nessuno al di fuori della famiglia di sangue finché e
a meno che questa fiducia possa essere convalidata e verificata. Ragion
per cui uomini dello stesso villaggio o della stessa cittadina che non siano
consanguinei si rapportano gli uni agli altri sottintendendo una profonda
sfiducia che di fatto impedisce qualsiasi forma di cooperazione efficace.
Gente estranea al villaggio, vale a dire che ¢ dello stesso gruppo culturale
ma non risiede nel medesimo luogo, & considerata un nemico potenziale,
mentre gli stranieri, ossia persone di altri gruppi culturali che siano sem-
plicemente di passaggio, sono ritenuti nemici sicuri. Qualsiasi interazione
o conversazione tra due uomini o due donne non imparentati (i generi
non si mescolano) sono quindi incontri in cui entrambe le parti sondano
il minimo indizio sugli intenti o le attivita altrui. Simili interazioni non
hanno a che fare con la cordialita ma sono piuttosto espressioni di av-
versione e di ostilita.

IL NOME SIMBOLO DELL’ONORE

Simili sentimenti di avversione, ostilita ed esclusivita tra abitanti di villag-
gio e le loro famiglie si esprimono ancor pit nella rivalita per il buon no-
me. Ancora una volta il buon nome di qualcuno, vale a dire la sua reputa-
zione, ¢ al centro degli obiettivi di chi si muova sulla scena pubblica, e da
scopo e significato alla vita, anche qui al pari del denaro nella nostra so-
cieta. Da un altro punto di vista, buon nome e reputazione familiare sono
di primaria importanza anche perché nel mondo del 1 secolo le famiglie
non erano del tutto autosufficienti ed economicamente indipendenti. La
vita sociale esige qualche grado d’interdipendenza, collaborazione e con-



52 Onore e vergogna

divisione di iniziative. Nella societa mediterranea una simile collaborazio-
ne extrafamiliare prende la forma di libera associazione di tipo contrat-
tuale. In termini biblici, si stringevano «alleanze» implicite o esplicite. E
noi, con chi entreremmo in una qualsiasi forma di alleanza o di contratto
di cooperazione? Negli Stati Uniti un venditore di automobili non vende-
rebbe un’auto nuova a chi non possa esibire credenziali di affidabilita. Nel
mondo mediterraneo nessuno si sarebbe liberamente associato con altri in
qualche rapporto di alleanza, se non con chi si fosse segnalato per ’ono-
re, tanto il buon nome e la reputazione familiare sono i piu preziosi dei be-
ni (v. sotto, cap. 3).

In generale la gara per la reputazione e Ponore prende quindi la forma
di una battaglia o di una rivalita senza sosta — una partita senza fine di vit-
torie, pareggi € sconfitte in cui parimenti importante € sia come si gioca,
sia se si vinca o meno. Si assiste a tentativi reiterati di distruggere reputa-
zioni ¢ al tempo stesso si mette grande impegno a mostrare una cortesia
formalmente inappuntabile. Il grado di prestigio dei membri della comu-
nita & argomento di osservazioni continue. Qualsiasi disputa porta solita-
mente ad accuse di atti e intenzioni disonorevoli ~ e che non hanno nulla
a che vedere con la disputa. Il prestigio consegue dalla superiorita che si di-
mostra su qualcuno piu che su qualcosa, per cui qualsiasi interesse mo-
strato ad acquisire beni € mosso dall’intento di procurarsi onore dispo-
nendo con generosita di cio che si € acquisito tra pari o con clienti di sta-
tus inferiore socialmente utili. In altre parole, ci si procura onore con la
liberalita, non per possedere e/o mantenere cid che si & acquisito. Dena-
ro, beni e qualsiasi altro genere di ricchezza, in realta sono quindi mezzi
per procurarsi onore, e qualsiasi altro uso della ricchezza € considerato
idiota. I ricchi avidi e rapaci non sono che imbecilli ingordi!

Onorevole & quindi chi sa e riesce a mantenersi socialmente nei limiti
tracciati da autorita, genere e rispetto sociale, Dio compreso. Ignominio-
so & chi non si premura d’osservare i limiti sociali. Imbecille ¢ chi prende
sul serio un ignominioso. Piu propriamente, in che modo si ostenta e si ri-
conosce allora ’onore?

COME SI ESIBISCE E SI RICONOSCE L’ONORE

Si ricordera che ’insieme delle demarcazioni sociali che si assimilano con
I'inculturazione definisce per noi la realta consensuale della nostra cultu-
ra, ci fornisce una sorta di prospetto socialmente condiviso che ci avvez-
za e ci guida a situare persone, cose e avvenimenti all’interno di delimita-
zioni appropriate. Questo protocollo sociale & nella maggior parte dei ca-
si in qualche modo compendiato ed espresso in forma simbolica emble-
matica in una determinata persona fisica. Cio che intendo dire — e in se-

) il

Corme si esibisce e si riconosce ’onore 53

guito vi si tornera — ¢ che la persona fisica, il corpo, funge da protocollo
pcrsnnalizzato dei valori sociali della societa in cui si vive. Come, ad esem-
pio, la nostra carta sociale delimita la mia casa dalla tua e consente libe-
ro accesso alla tua casa a chi & e puo essere tuo intimo, analogamente chi
sa di potere toccarti, baciarti e accarezzarti (ha cioé libero accesso alla tua
persona fisica) sara in genere chi ha libero accesso a casa tua. La tua per-
sona fisica replica il tuo spazio sociale in generale, casa tua, dove con «re-
plicazione» intendo Putilizzo di modelli di comportamento simili e spesso
identici in ambiti diversi.

Torniamo all’esempio. Come si puo consentire che dei tecnici abbiano
accesso a casa nostra per scopi determinati, cosi si pud consentire che dei
tecnici abbiano accesso limitato alla nostra persona fisica per scopi spe-
cifici: I'idraulico o Pelettricista per la casa, il medico o il dentista per la per-
sona fisica. Le norme d’interazione con i tecnici sono in genere molto si-
mili. In entrambi i casi bisogna consentire contatti personali in ambiti che
normalmente sono riservati, in entrambi i casi i tecnici sono debitamente
autorizzati (e negli Stati Uniti, dove non si dimentica mai I’economia, as-
sicurati), in entrambi i casi per i propri servizi i tecnici vengono remune-
rati, a significare che la transazione ¢ chiusa, completa, senza alcun debi-
to residuo d’obbligo interpersonale — pur essendo grati a chi ha fermato
I’allagamento del seminterrato o a chi ci ha aiutato a riprendere a cam-
minare. Questo tipo di replicazione — la presenza di regole identiche in
ambiti diversi — & piuttosto comune nelle varie culture.

Per tornare alla discussione sull’onore, la persona fisica (il corpo) € nor-
malmente una replicazione simbolica del valore sociale dell’onore. Ruoli
rilevanti sono ricoperti dal capo e dalla parte anteriore del capo (la fac-
cia): essere seduti a capotavola, essere capofila, essere a capo di un’orga-
nizzazione, sono replicazioni dell’incoronazione del capo, del fatto che ci
si tolga il cappello di fronte a qualcuno, che si chini il capo alla sua presen-
za. Si mostrano onore e disonore quando il capo viene incoronato, unto,
toccato, coperto, scoperto, depilato, tagliato, colpito o schiaffeggiato. La
natura simbolica della faccia, la parte per il tutto, ¢ molto simile a quella
del capo, con la dimensione aggiuntiva dello spazio della fronte, centro
della consapevolezza. Affrontare qualcuno significa sfidare un altro in mo-
do che ne sia consapevole e non possa evitare di esserlo. Davanti a un af-
fronto chi & sfidato & costretto a vedere la sfida rivolta alla sua faccia. D’al-
tra parte il riconoscimento della sfida ha luogo sulla faccia. Nella cultura
semitica questo centro di riconoscimento ¢ il centro della faccia, il naso:
in ebraico ci si serve della metafora delle narici dilatate per indicare la rab-
bia, e la parola per narici dilatate & solitamente tradotta con «collera».

Un affronto fisico ¢ a dir poco una sfida all’onore di qualcuno. Quando
non ottiene risposta, nel giudizio dei presenti I’affronto diviene disonore.



54 Onore e vergogna

Gli affronti fisici sono simbolo della violazione dei confini sociali e perso-
nali prescritti, e sono quindi causa di risentimento. Con questo s’intende
lo stato emotivo di chi si sente afflitto e angosciato perché le attese e le
richieste dell’ego non sono riconosciute dal trattamento di cui in realta si
¢ fatti oggetto da parte di altri. E un senso d’indignazione morale prodot-
to dall’ingiustizia che viene sentita nel comportamento di altri nei nostri
riguardi — un comportamento che non si accorda con il potere, lo status
di genere e il ruolo sociale che sono i nostri. In breve, ¢’¢ chi rifiuta di ri-
conoscere 'onore e il prestigio che ci distinguono, e la loro sfrontatezza
fisica ¢ il simbolo di questo rifiuto, costoro hanno fatto irruzione nello
spazio sociale che & nostro.

Per riportare la situazione alla normalita & necessaria una risposta, qua-
si un ricacciare gli sfidanti dalla loro parte della linea, procedendo nel con-
tempo a riparare il recinto. Questo processo di restaurazione della situa-
zione dopo la privazione d’onore & solitamente detto soddisfazione o ot-
tenere soddisfazione. Tollerare che il proprio onore sia contestato e di con-
seguenza alienato, significa lasciarlo in uno stato di profanazione — inva-
lidato, violato, svilito — e quindi restare socialmente disonorati e disono-
revoli. D’altra parte, tentare di restaurare il proprio onore, anche se il ten-
tativo non riesce, significa riportarlo in una condizione di sacralita, risan-
tificarlo e riconsacrarlo, mantenendo il proprio onore e onorabilita socia-
li (facendosi cosi persona di valore, di buona reputazione).

Ancora una volta ¢ di primaria importanza osservare che secondo i mo-
delli sociali antagonistici dell’onore non tutti possono impegnarsi nella
partita. Secondo le regole non scritte, il codice implicito, solo i pari pos-
sono competere. Solo un pari pud di fatto sfidare un altro in modo che
tutti colgano I'interazione come sfida. Soltanto un pari — che dev’essere ri-
conosciuto come tale — puo contestare ’onore di qualcuno od offenderlo.
Il motivo ¢ che le regole della contesa d’onore esigono che gli sfidanti sia-
no socialmente pari. Un inferiore sulla scala della posizione, dell’autorita
e dello status di genere sociali non ha quindi abbastanza onore per indi-
gnarsi per l'affronto di un superiore. D’altra parte ’onore di un superiore
semplicemente non viene impegnato, non & coinvolto dall’affronto di un
inferiore, anche quando il superiore abbia il potere di punire I'impuden-
za. Un uomo puo offendere fisicamente i figli o la moglie, qualcuno di al-
ta condizione pud colpirne un altro di bassa estrazione, i liberi possono
picchiare gli schiavi, I'esercito romano di occupazione pud schernire la
maggior parte degli autoctoni di umile condizione. In se stesse queste in-
terazioni non implicano una contesa d’onore (possono implicare I'onore
di un altro, ad esempio dei patroni che devono proteggere gli interessi dei
loro clienti; ma a questo punto la situazione si complica, se ne parlera pit
tardi). In altri termini, nella partita sociale per 'onore si & responsabili del

_—

»

L’onore e Iinterpretazione della sfida 55

proprio onore soltanto nei confronti dei propri pari sociali, verso coloro
con cui, secondo la cognizione che si ha della societa, si pud competere.

Per tornare alle offese fisiche, qualsiasi violazione dei confini fisici da
parte di altri presuppone ¢ implica Pintenzione di disonorare. Nelle soci.e—
ta d’onore le azioni sono piu importanti delle parole e come si parla ¢ piu
importante di cio che si dice. Nell’insolenza fisica si presume che esista una
¢fida all’onore a meno che sia chiaramente e del tutto evidente che non si
tratta affatto di sfida (ad es. un bambino che colpisce un adulto). Afferma-
re di non avere voluto disonorare (per es. dicendo «Non volevo» oppure
«Mi scusi») significa tuttavia appellarsi a una certa indulgenza da parte
dell’offeso, il quale puo concederla 0 meno. Molto dipenderebbe dal gra-
do di disonore compromesso (ad es. in che modo, in quale situazione e do-
ve qualcuno abbia colpito o toccato un altro), dallo status dello sfidante
(chi ha colpito) e dal grado di pubblicita (quali spettatori hanno assistito
alPavvenimento).

Ancora una volta la pubblicita, i testimoni, sono fondamentali per I’ac-
quisizione e Pattribuzione d’onore. I rappresentanti dell’opinione pubbli-
ca devono essere presenti, dal momento che 1’onore riguarda esclusiva-
mente il tribunale o la corte dell’opinione pubblica e la reputazione attri-
buita da questa corte. La lode pubblica pud far vivere, lo scherno pubbli-
co pud uccidere. In senso proprio.

L°’ONORE E L’ INTERPRETAZIONE DELLA SFIDA

Dovrebbe esser ormai chiaro che nella sfida e risposta d’onore sono impli-
cati due livelli d’interpretazione: 1. quello del singolo che é stato sfidato —
la sua valutazione degli intenti e dello status dello sfidante; 2. quello del
pubblico che assiste alla sfida - interpretazione che un gruppo di testimo-
ni da degli intenti e dello status dello sfidante e insieme della sfida in pub-
blico. Tenendo conto di questi due elementi imprescindibili, vi saranno
diversi stili di sfida, dall’affronto diretto a sfide indirette in azioni in qual-
che modo ambigue.

Per iniziare da queste ultime, lo stile chiamato di affronto ambiguo con-
siste in una parola o in un atto di sfida avanzati «accidentalmente di pro-
posito». Posso per esempio andare a sbattere «accidentalmente» contro
qualcuno e gettarlo a terra, o posso dire a qualcuno che qualcun altro ha
affermato che sua figlia ¢ una vera e propria sgualdrina. Questo tipo di
sfida mette lo sfidato di fronte a un dilemma: questi deve decidere quale
valutazione dara la comunita della sfida, perché la vittima di un affronto
o di una sfida viene disonorata soltanto quando e dove sia costretta dal
pubblico ad ammettere d’essere stata sfidata ¢ di non aver reagito. E qui
che entra in causa ’affermazione solenne o giuramento extralegale. L’in-



56 Onore e vergogna

tento di un simile giuramento (ad es. negli affari: «Giuro per Dio che que-
sto & un ciuco sano») ¢ di dissipare ’'ambiguita e di rendere esplicite le in-
tenzioni di qualcuno. Un giuramento attiva un tipo di maledizione impli-
cita (ad es. se il ciuco ¢ malato e muore, Dio mi punira per aver invocato
la divinita a testimone di una falsita, in tal modo disonorandolo) e ’opi-
nione pubblica ritiene disonorato chi non si sottomette a giuramento (si
veda la legge sulla moglie sospettata di adulterio in Num. §,11-31 e cf.
Le. 1,73; Atti 2,305 23,12.14-21; Ebr. 7,20-28; Pantitesi di Mt. §,33-37
ha di mira i giuramenti in affari). Se qualcuno giura a un altro, a poter es-
sere disonorato dopo il giuramento ¢ solo chi ha giurato, non la contro-
parte; ma per impegnarsi nella partita di sfida e risposta questo giuramen-
to, come la parola d’onore, deve essere assunto liberamente.

Che cos’¢ quindi una parola d’onore? Si pud impegnare il proprio ono-
re nella lotta della vita solo con un’intenzione sincera. Per dimostrare que-
sta sincerita d’intenzione, questa fermezza di decisione, si puod fornire una
parola d’onore, che rappresenta un giuramento o affermazione solenne.
Un simile giuramento o affermazione solenne impegna tuttavia soltanto il
singolo stesso, non Dio o gli altri. Una tale parola d’onore & necessaria
solo per coloro che ritengono ambiguo o non credibile cio che una perso-
na dice o fa. Il tipico «in verita, vi dico» di Gesti funge da parola d’onore
(cf. Mt. 5,18.26; 6,2.5.16; 8,10; 10,15.23.425 I1,I1; 13,17; 16,28; 17,
205 18,3.13.18.19; 19,23.28; 21,21.31; 23,365 24,2.34.47; 2§,12.40.45;
26,13.21.34; Mc. 3,28; 8,12; 9,1.41; 10,15.29; 11,23; 12,435 13,30; 14,
9.18.25.30; Lc. 4,245 12,37; 18,17.29; 21,325 23,43; Gu. 1,5T; 3,3.5.11;
5,19.24.25; 6,26.32.47.53; 8,34.51.58; 10,1.7; 12,24; 13,16.20.21.38;
14,125 16,20.23; 21,18).

La ragione per cui si da la parola d’onore ¢ che in queste culture del-
Ponore impegnarsi moralmente a dire senza ambiguita la verita consegue
dagli obblighi o dalla lealta sociali verso coloro ai quali questo impegno
¢ dovuto. Nella societa del 1 secolo dai beni limitati, non s’incontra nulla
che possa far pensare a un impegno universale, sociale (ad es. la cognizione
che tutti gli esseri umani, o quantomeno tutti i maschi in quanto apparte-
nenti a qualche sodalizio di tutti gli uomini, siano persone allo stesso mo-
do). Propri della «persona d’onore» sono piuttosto il diritto alla verita e
il diritto a negare la verita, e contestare questi diritti significa mettere a re-
pentaglio I'onore della persona, sfidarla. Menzogna e inganno sono o pos-
sono essere onorevoli e legittimi. Mentire per ingannare un estraneo, che
non ha diritto alla verita, & onorevole. Nella tradizione israelita i seguaci
di Ben Zakkai credevano che «gli uomini possono giurare ad assassini,
ladri o gabellieri che cid che hanno ¢ offerta d’elevazione anche se non &
offerta d’elevazione; o che appartengono alla casa del re anche se non ap-
partengono alla casa del re» (Mishna, Nedarim 3,4).

-

L’onore e I'interpretazione della sfida 57

D’altra parte esser chiamati bugiardi da qualcuno ¢ un grande disono-
re pubblico, per la ragione che la verita appartiene unicamente a chi ne h.a
diritto. Mentire davvero significa negare la verita a qualcuno che ne ha di-
ritto, e il diritto alla verita esiste soltanto quando si deve rispetto (nella fa-
miglia, al superiori, ma non necessariamente ai pari con cui si € in com-
petizione 0 agli inferiori). Ingannare giocando sull’ambiguita o mentire a
qualcuno di un gruppo altro, significa quindi privare I’altro di rispetto, ri-
fiutare di mostrargli onore, umiliarlo. E a chi si & pronti a sfidare e affron-
tare si puo mentire. Affrontare un altro che ¢ un pari o un inferiore non ¢
disonorevole.

Le linee di confine che demarcano una persona comprendono in qual-
che modo anche tutto cio che la persona possiede di utile e degno. Cio si-
gnifica che, oltre all’onore personale, un singolo condivide una sorta di
onore collettivo o corporativo. Nei confini dell’onore personale sono com-
presi tutti i maggiorenti che regolano Pesistenza di una persona, come i
genitori, 1 patroni, il re e Dio — tutto cio che si ha di sacro in linea verti-
cale. Sono inclusi anche gli altri membri della famiglia — il sacro a livello
orizzontale. Il motivo € che, come i singoli, i gruppi sociali possiedono un
onore collettivo.

E proprio come ’onore & personale o individuale ma anche collettivo o
corporativo (ad es. onore della famiglia, onore del gruppo etnico e simili),
cosi un altro modo di sfidare una persona € tramite cio che potrebbe esse-
re definito un affronto corporativo. Invece di affrontare te, affronto qual-
cuno legato al tuo onore. Si puo dare la reazione a una sfida e la conse-
guente privazione d’onore di qualcuno diverso dalla persona in questione
solo quando I’onore di quella persona € in qualche modo coinvolto. Cio
puo accadere quando si disonora la moglie di altri (che si sa fare tutt’'uno
col marito), la sua famiglia allargata (come il padre o il cugino consan-
guineo alla sua presenza) o anche coloro che la societa reputa incapaci di
difendere in prima persona il proprio onore. La Bibbia parla spesso di que-
ste persone socialmente indifese — orfani, vedove e, prima del Deuterono-
mio, stranieri residenti — come persone incapaci di difendere il proprio
onore. Anziani e malati che siano maschi sono casi marginali. Seguono
quindi quanti sono socialmente impediti a rispondere a sfide al proprio
onore a motivo del proprio status impari, superiore, elevato, com’¢ il ca-
so di un patrono d’alto rango, del re o di Dio (degli dei). Ci si puo quindi
far carico della sfida mossa al proprio patrono, re o Dio perché questi so-
no indistricabili dal proprio onore.

Come sopra si & detto, una persona disonorata deve tentare di ripristi-
nare Ionore. E il tentativo che conta, non il ristabilimento effettivo della
condizione precedente. Si potrebbe chiamare questo tentativo «soddisfa-
zione», ¢ la soddisfazione non coincide col trionfo. In qualche intreccio



58 Onore e vergogna

filmico I’eroe o I’eroina ottiene alla fine una specie di soddisfazione pur
perdendo in modo cruento un combattimento contro nemici soverchian-
ti. In una societa d’onore cio che si richiede ed ¢ sufficiente per la soddi-
sfazione ¢ 1. che chi ¢ stato disonorato abbia la possibilita di ottenere sod-
disfazione e 2. che, nel farlo, questi non si sottragga alle regole del gioco.
La soddisfazione ha quindi la natura dell’ordalia, in quanto vi & implicito
il giudizio del destino o del fato, della sanzione divina. Se la persona diso-
norata o la sua famiglia non si attengono alle norme socialmente ricono-
sciute, la partita di sfida e risposta € finita e ne seguono faida o guerra.

ONORE E RICORSO ALLA GIUSTIZIA

E considerato inoltre altamente disonorevole e contrario alle norme d’ono-
re ricorrere in processo e cercare di ottenere legalmente giustizia nei con-
fronti di un pari. Anche questo conduce il codice di sfida-risposta a una
faida o alla guerra. Prima di tutto colui che ¢ stato sfidato e intraprende
qualche azione legale si limita ad aggravare il disonore (cid che qualche
sfidante ha fatto alla persona) rendendolo pubblico. Inoltre la soddisfa-
zione in una corte, la soddisfazione legale, non ripristina ’onore di una
persona perché 1. ricorrere alla giustizia significa dimostrare disugua-
glianza e vulnerabilita e mette a rischio ’onore; 2. il procedimento legale
permette a coloro che ti hanno privato dell’onore di bearsi della tua diffi-
colta; 3. fare in modo che sia la corte a procurarti un risarcimento o a
imporre agli altri di scusarsi & disonorevole in sé, perché sottintende che
tu non sappia trattare con i tuoi pari. L’onore esige di essere ripristinato
o soddisfatto da sé, o dal sé allargato. Per capirlo si pud osservare come
nella nostra societd — o nei film che riproducono aspetti della nostra socie-
ta — coloro che si trovano al di sopra o fuori della legge — come i ricchissi-
mi, le bande di strada, i criminali organizzati, la mafia — sono in qualche
modo legge a se stessi ed evitano di essere disonorati facendo ricorso alle
normali procedure legali. Nel mondo del 1 secolo i procedimenti giudizia-
ri ordinari erano utilizzati per disonorare qualcuno o qualche gruppo che
si concepiva di status superiore, piu potente, € il ricorso a simili procedu-
re era un’ammissione di disuguaglianza. Questa disuguaglianza, natural-
mente, pud essere fortemente ambigua, e ancora una volta dipende dal-
’opinione pubblica distribuire onore.

DIMENSIONI DELL’ONORE COLLETTIVO

Poiché diversamente da noi (v. sotto, cap. 2) le societa mediterranee del 1
secolo non ritenevano I'individualismo un valore centrale, una delle que-
stioni d’interesse primario era ’onore collettivo o della comunita. Gruppi

| B

Dimensioni dell’onore collettivo 59

sociali come la famiglia, il vicinato, il villaggio o la regione, possedevano
un onore collettivo di cui beneficiavano i membri (cf. Gv. 1,46: «<Da Na-
zaret puo venire qualcosa di buono?»; Tit. 1,12: «I cretesi sono sempre
bugiardi, male bestie, indolenti ingordi»). Questa cognizione potrebbe es-
sere espressa come: «lo sono chi sono e quelli ai quali sono legato». In rap-
porto alle dimensioni del gruppo, che possono essere comprese tra la sin-
gola famiglia nucleare e il regno o la regione, il capo del gruppo ¢ respon-
sabile dell’onore del gruppo di fronte a chi ne ¢ al di fuori e anche lo in-
carna. I membri del gruppo gli devono quindi lealta, rispetto e obbedien-
za tanto da impegnarvi senza limiti né compromessi il loro proprio ono-
re. Due sono i tipi di raggruppamenti: naturali e opzionali.

I raggruppamenti naturali dipendono da circostanze sulle quali il sin-
golo non ha influenza, come nascita, residenza, nazionalita, posizione so-
ciale. Nei gruppi naturali il proposito di appartenere al gruppo non ha al-
cuna importanza. Si nasce fisicamente e simbolicamente nel gruppo, sen-
za possibilita di condizionamento. Il raggruppamento non ¢ la conseguen-
za di una scelta, gara o contratto. Cio significa che si appartiene natural-
mente, per cosi dire per sangue, al gruppo. E questo stesso fatto vincola
la persona a rispettare, osservare e mantenere le linee di confine, le defini-
zioni, ’ordine all’interno del gruppo.

Per comprendere le valutazioni d’onore all’interno dei raggruppamenti
naturali, & da ricordare quanto sopra si & detto riguardo alla varieta dei
messaggi di sfida. Le sfide non sono tutte dello stesso grado né dello stes-
so tipo, ma variano dal semplice invito a condividere un bicchiere di vino
a un eccesso come ’assassinio. Come diversi sono i gradi di sfida, cosi an-
che la reazione in risposta dovrebbe essere quantomeno dello stesso tipo
della sfida in modo che la persona coinvolta conservi il proprio onore.

Per essere pill chiaro, vorrei distinguere tre gradi ipotetici. Questi gradi
di sfida dipendevano dalla revocabilita o meno della sfida all’onore, dalla
facilita di ripristino dei confini e dalla gravita della privazione sottintesa
o effettiva d’onore, se leggera, significativa o estrema e totale. Le sfide o
trasgressioni dei confini che delimitano la persona si danno quindi in que-
sti tre gradi. Il primo grado implica il disonore estremo e totale di un al-
tro, senza nessuna abrogazione possibile. Si tratta di oltraggio e potrebbe
essere I’assassinio, ’adulterio, il rapimento, la falsa testimonianza e la de-
gradazione sociale completa di qualcuno che viene a trovarsi privo di tut-
to quanto € necessario alla propria posizione sociale. In sostanza tutto cio
¢ elencato nella seconda meta dei dieci comandamenti con ’eccezione del
furto, che in realta & menzionato qui proprio per la sua natura: oltraggi ar-
recati a israeliti che semplicemente non sono revocabili ma esigono ven-
detta. Il secondo grado era una grave privazione d’onore con possibilita
di revoca, ad esempio restituendo oggetti rubati, versando un risarcimen-



60 Onore e vergogna

to monetario per aver sedotto la figlia non sposata e non fidanzata di qual-
cuno e cosi via, Il terzo e piu basso grado di sfida all’onore erano le inte-
razioni correnti e ordinarie che esigono risposte sociali normali, come con-
traccambiare un dono con un altro di valore pari o maggiore o lasciare
che altri sposino i miei figli se lasciano che i miei figli sposino i loro. In
altre parole, qualsiasi disonore implicito o esplicito deve tenere conto di
una soddisfazione commensurata al grado di disonore inflitto.

Per tornare ai raggruppamenti naturali, ¢ da osservare che qualsiasi ti-
po di disonore premeditato perpetrato all’interno del gruppo ¢ ritenuto sa-
crilego e rientra in una categoria di trasgressione affatto fuori dell’ordi-
nario. Coloro che sovrintendono alla nostra esistenza nei gruppi naturali
sono persone sacre, religiose. Uccidere un genitore, quindi, non & sempli-
ce omicidio, ma parricidio, uccisione di un parente stretto. Lo stesso vale
per ’assassinio di un re (regicidio) e nel medioevo per quello di un papa.
Simili crimini contro membri dei propri raggruppamenti naturali, contro
chi condivide I’onore naturale di ciascuno, sono sempre sentiti come estre-
mamente gravi e fonti di disorientamento sociale. D’altra parte ’omicidio
di estranei non ¢ sacrilego e potrebbe anche essere meritorio, ad esempio
nella difesa dell’onore di gruppo in guerra — e sovente in pace. Gli estra-
nei non sono sacri. I romani definivano nefas il crimine di trasgressione
premeditata nei raggruppamenti naturali, stigmatizzandone [’autore come
sacer, intendendo che gli dei lo avrebbero sicuramente raggiunto per cio
che aveva compiuto. Allo stesso modo le aristocrazie e i rapporti di patro-
nato tra ricchi proprietari terrieri e affittuari residenti fanno ricordare i
raggruppamenti naturali di famiglia, villaggio, regione e lo status sociale
in ognuno di essi.

I raggruppamenti opzionali dipendono invece dalla scelta individuale e
sono la conseguenza di contratti, semi-contratti o di competizione. Que-
ste scelte sono quasi sempre dettate da costrizione e necessita sociali. I
raggruppamenti di questo tipo sono anche detti raggruppamenti «volon-
tari» o «associazioni volontarie», ma di norma i mediterranei non si of-
frono volontari per nulla al di fuori dei propri raggruppamenti naturali.
Se ne avevano la possibilita, i mediterranei limitavano tutto ai raggrup-
pamenti naturali. Tenuto conto della pressione delle circostanze sociali e
dei capricci della vita, talora ci si trovava tuttavia costretti a unirsi a rag-
gruppamenti esterni al gruppo proprio naturale.

Nei raggruppamenti opzionali chi vi & implicato non ha in quanto tale
qualita sacre derivanti dal proprio ruolo rispetto ad altri. In tali raggrup-
pamenti sono invece i posti, le posizioni o gli incarichi a comportare le
qualita che nei raggruppamenti naturali sono incarnate da persone. Men-
tre nei raggruppamenti naturali sono all’opera il parere del gruppo pro-
prio e I'opinione pubblica generale, nei raggruppamenti facoltativi que-

»

Dimensioni dell’onore collettivo 61

spultima ¢ sovrana. Nel 1 secolo tra questi raggruppamenti opzionali fi-
éuravano corporazioni di commercio, municipalita (sistemi di villaggi),
citta con forme repubblicane di governo, organizzazioni funerarie in cui
si entrava per scelta e partiti palestinesi come farisei, sadducei, esseni e si-
mili. Forse dopo la morte e risurrezione di Gest anche quanti credevano
in Gestt vedevano i loro gruppi come associazioni opzionali molto simili
ai partiti palestinesi ai quali spesso si erano ispirati.

Dal punto di vista dell’onore collettivo le persone sacre o le cariche
elettive (a seconda del tipo di raggruppamento) hanno potere su qualsiasi
dimensione d’onore nei rispettivi gruppi. Fanno da arbitri in questioni di
principio, sanciscono cio che puo essere fatto o affermato senza sacrile-
gio, approfondiscono la fedelta incondizionata dei membri. Questo € cid
che fecero Gesu e Paolo per i raggruppamenti opzionali che si formarono
attorno a loro, questo ¢ quanto i capi degli scribi facevano per i raggrup-
pamenti opzionali che si legavano a loro, e questo ¢ cio che 'imperatore
a Roma o il sommo sacerdote a Gerusalemme facevano per i raggruppa-
menti naturali sotto la loro autoritad. Queste persone sacre o eminenti si
presentano quindi esse stesse come simbolo sia dell’onore sociale — hanno
diritto di precedenza rispetto ad altri nei propri gruppi — sia dell’onore eti-
co — sono sentiti come intrinsecamente buoni e nobili. Ragione di tutto
cio & che onore e preminenza sociali (essere a capo di qualcosa o qualcu-
no) sono di solito facilmente convertibili in onore etico o bonta intrinse-
ca, proprio come il capitale o le garanzie collaterali garantiscono credito
nel nostro sistema monetario. L’onore (precedenza sociale) preserva dal
disonore (comportamento etico immorale o ignominioso). Il re della na-
zione (o il padre della famiglia) semplicemente non pud quindi essere di-
sonorato all’interno del gruppo, ¢ al di sopra delle critiche. Cio che egli ¢
avalla la stima delle sue azioni. Qualsiasi offesa contro di lui non fa che
macchiare chi lo offende.

Il re nel suo regno (come il padre nella sua famiglia), inoltre, non puo
sbagliare, perché egli € arbitro di cio che € giusto e di cio che ¢ sbagliato.
Qualsiasi critica che vada al di la dell’ordinaria protesta convenzionale (ad
es. le tasse sono troppo alte) & considerata un atto di slealta, una mancanza
di fiducia. Nessuno ha il diritto di mettere in discussione cio che il re de-
cide di fare, come nessuno nel regno ha alcun diritto di comportarsi in
base a cio che personalmente potrebbe ritenere essere giusto o sbagliato.
Il re (padre) dev’essere seguito e obbedito, lui & coscienza sufficiente per
tutti coloro a lui legati. Questo atteggiamento adeguato viene simboleg-
giato nei riti d’onore, e si deve tributare onore (in inglese «culto» signifi-
cava in origine dignita, riconoscimento di valore) al di la dei propri senti-
menti. D’altra parte quando si ritiene che qualcun altro sia degno d’ono-
re, glielo si tributa, e quando si tributa onore st evidenzia quanto si crede

~—A—



62 Onore e vergogna

di dover provare. Riassumendo, I’onore fa si che una societa ricavi cio che
dev’essere fatto da cio che in effetti si fa. Nel senso che I'ordine sociale co-
me dovrebbe essere deriva dall’ordine sociale come effettivamente &. Tri-
butare onore a colui cui & dovuto, legittima I’autorita stabilita e integra an-
cor pitt i membri della societa nel loro sistema di consenso obbligatorio.

L’ONORE E LA DIVISIONE MORALE DEL LAVORO.
IL DOPPIO PARAMETRO

Come sopra si € accennato, [’onore entra in gioco alla confluenza dei con-
fini sociali di autorita, del rispetto verso chi e di status superiore al nostro
e dei ruoli di genere. Quanto fin qui si & detto riguarda per lo pit Pautorita
e il rispetto, senza distinzione di uomini e donne. Ma nel complesso I’ono-
re del gruppo naturale ¢ diverso in quella che puo essere definita una divi-
sione di genere o morale del lavoro. Questa divisione di genere del lavoro
riguarda principalmente il gruppo familiare o parentale ma puo replicarsi
in altre dimensioni della vita.

Per capire questo aspetto, iniziamo dai simboli di genere pitu importan-
ti in queste societa. L’onore maschile & simboleggiato anzitutto dai testico-
li; questi rappresentano la virilita, il coraggio, I'autorita sulla famiglia, la
volonta di difendere la propria reputazione e il rifiuto di sottomettersi a
umiliazioni (e questo in quale rapporto sta con la parabola dell’eunuco di
Mz, 19,122 Cf. Lev. 21,205 Deut. 23,15 25,115 Ger. 5,8; Ez. 23,20 e an-
che Am. 5,2-6). L’onore femminile ¢ invece simboleggiato dalla verginita
(imene) e rappresenta I’esclusivita sessuale femminile, la discrezione, la ver-
gogna, il ritegno e la timidezza. Evidentemente 'uomo manca del fonda-
mento fisiologico per P’esclusivita sessuale o per la «purezza» sessuale (non
puo simboleggiare Iinvasione del suo spazio come ¢ invece possibile alla
donna, se non nel rapporto anale omosessuale!) e la sua mascolinita & dub-
bia se mantiene la purezza sessuale, se cio¢ non sfida i confini di altri per
mezzo delle loro donne. Le donne, da parte loro, esprimono simbolicamen-
te la loro purezza respingendo anche i piu vaghi approcci al proprio spa-
zio simbolico, benché sia dovere dell’'uomo responsabile proteggere, difen-
dere e custodire la purezza delle proprie donne (moglie, sorella, figlia), dal
momento che il loro disonore tocca immediatamente il suo.

La ripartizione dell’onore in maschile e femminile corrisponde alla sud-
divisione dei ruoli nella famiglia tra marito, moglie e figli. Questa & chia-
mata famiglia di procreazione, per distinguerla da quella di provenienza
— chiamata famiglia d’orientamento. Nella famiglia di procreazione ’ono-
re attribuisce implicitamente valore o virtl espressi nell’esclusivita sessua-
le alla donna, e superiorita sociale, con il compito di difendere I’esclusivi-
ta sessuale femminile, all’'uomo. Questo tipo di ripartizione dell’onore & re-

| a8

L’onore ¢ la divisione morale del lavoro 63

plicato nella distribuzione degli spazi (si ricordi che con replicazione s’in-
tendono gli stessi modelli o le stesse regole in ambiti diversi).

Lo spazio o le cose femminili — i luoghi in cui & consentito Paccesso al-
le donne, gli oggetti di esclusiva pertinenza delle donne, come la cucina e
gli utensili per cucinare, la fontana (pubblica) e 'acqua da attingere, il fi-
lato e il cucito, il forno (pubblico) e la preparazione del pane, la pulizia del-
la casa, ecc. — tutti questi luoghi e oggetti femminili mettono al centro I’abi-
tazione familiare o il villaggio di residenza. Cio significa che guardano
verso l'interno, una sorta d’invisibile calamita di pressione sociale spinge
le donne verso I’interno, verso il loro spazio nella casa o nel villaggio. Tut-
to cio che dall’interno va verso I’esterno & maschile, tutto cid che resta al-
Pinterno € femminile. I luoghi di contatto tra I'interno e I’esterno (il corti-
le familiare, la piazza del villaggio o la zona circostante la porta urbica) so-
no maschili quando sono presenti degli uomini, sebbene talvolta vi pos-
sano entrare donne in assenza di uomini o debitamente accompagnate o
in presenza dei loro uomini. Essendo questa la situazione, generalmente la
moglie diventa 'amministratrice delle finanze, tiene le chiavi dello scri-
gno di famiglia quando e perché il marito deve allontanarsi — nei campi,
in altri villaggi, in pellegrinaggio. D’altra parte 'uomo che senza donna de-
ve assentarsi per periodi prolungati, ad esempio commercianti, venditori
ambulanti, certi tipi di pastori, predicatori itineranti e simili, non pud non
far sorgere dubbi sul suo onore, perché la moglie ¢ lasciata sola per tempi
troppo lunghi.

L’onore dell’'uomo ha quindi a che vedere con la purezza sessuale della
madre (sebbene sia il padre a essere maggiormente implicato al riguardo),
della moglie, delle figlie e delle sorelle — ma non con la sua stessa purezza
sessuale. Stando a questo schema, la purezza sessuale o esclusivita della
donna concorre quindi all’onore di qualche womo. L’uomo & responsabi-
le della tutela di questa esclusivita sessuale, che per cosi dire gli & affidata.
Per questo la responsabilita della donna resta alleggerita, salvo nei casi in
cui essa vada in cerca del disastro oltrepassando confini socialmente accet-
tabili. La donna onorevole, dotata fin dalla nascita degli opportuni senti-
menti di vergogna positiva (vale a dire che ha a cuore il proprio onore)
ereditata dalla madre («Tale madre, tale figlia»: Ez. 16,44), ha quindi cu-
ra di evitare i contatti umani che potrebbero esporla al disonore. Non ci
s1 puo attendere che essa riesca in questa impresa senza il sostegno dell’au-
torita e del potere maschile. E questa concezione che ¢ alla base dell’opi-
nione pubblica che fa oggetto di scherno e disonore il marito o il padre in-
gannati e chiede loro di vendicare qualsiasi oltraggio subito al riguardo.
Si ritiene inoltre che le donne che non sottostanno alla tutela di un uomo
- in particolare le vedove senza figli e le divorziate prive di legami fami-
liari — siano private dell’onore femminile, quindi piti simili a uomini che a



64 Onore e vergogna

donne e di conseguenza predatrici sessuali, aggressive, «provocanti», dun-
que pericolose. Solo un nuovo matrimonio ripristinerebbe i loro autentici
ruoli di genere, ma spesso questo non & socialmente possibile. Da qui la po-
sizione precaria delle vedove e delle divorziate (e 'importanza di un atto
di divorzio che dia alla donna la possibilita e il diritto di un nuovo matri-
monio, se glielo si pud procurare). Questo atteggiamento della cultura ver-
so le vedove ¢ espresso con chiarezza in 1 Tim. 5,3-16.

PER UNA DEFINIZIONE DI ONORE E VERGOGNA

Come sopra si & accennato, con onore s’intende il senso che una persona
(0 un gruppo) ha del proprio valore e il riconoscimento pubblico e socia-
le di questo valore. In questo senso I'onore si applica a entrambi i generi.
E il fondamento della propria reputazione, della propria posizione socia-
le, indipendentemente dal genere. In questo contesto comune, in cui I’ono-
re ¢ tanto maschile quanto femminile, il termine «vergogna» ¢ un simbo-
lo positivo. Esso indica il senso di vergogna. La vergogna positiva, il sen-
so di vergogna, significa mostrarsi sensibili riguardo alla propria reputa-
zione, all’opinione altrui. Provare vergogna, in questo senso, & un valore
eminentemente positivo. Qualsiasi essere umano degno del nome di «uma-
no», qualsiasi gruppo umano meritevole di appartenere all’umanita, deve
provare vergogna, essere sensibile alla valutazione del proprio onore, es-
sere ricettivo nei confronti dell’opinione altrui. Il senso di vergogna rende
possibile, nobilita e umanizza ’ambiente di vita, dal momento che sottin-
tende ’accoglienza e il rispetto delle norme di interazione umana. D’altra
parte una persona o0 gruppo senza vergogna non riconosce le norme di
interazione umana, non ravvisa i confini sociali. La persona senza vergo-
gna ¢ chi ha una reputazione disonorevole al di la di ogni dubbio sociale,
chi si pone fuori dai confini della vita morale accettabile, quindi una per-
sona cui si devono negare le normali cortesie sociali. Mostrare cortesia
nei confronti di una persona senza vergogna ¢ una presa in giro, p01che ¢
da stolti mostrare rispetto per i confini quando una persona non ricono-
sce confini, proprio come sarebbe da stolti continuare a parlare inglese a
chi non lo conosce affatto.

Si puo parlare di onore e vergogna tanto per uomini quanto per donne
soprattutto negli ambiti della vita sociale che interessano "'umaniti comu-
ne, in particolare i raggruppamenti naturali in cui uomini e donne condi-
vidono un onore collettivo comune: la famiglia, il villaggio, la citta e la
loro reputazione collettiva. La condotta effettiva, quotidiana, concreta che
fonda la reputazione di una persona e ricade sul suo gruppo non & d’al-
tro canto mai slegata dalla divisione di genere o morale del lavoro. I co-
stumi effettivi, il concreto comportamento quotidiano, dipendono sempre

D

Figura 3- Omnore e vergogna. Divisione morale del lavoro

umanita comune
corporativa-collettiva
raggruppamento naturale

ONORE = VERGOGNA

reputazione attenzione
alla reputazione /

fedelta
fiducia
segreti di famiglia
onesta

DONNA

rivolta all’interno

rivolto all’esterno

VERGOGNA

ONORE

una volta persa
non la si riacquista
sessualmente esclusiva
sottomissione all’autorita
riluttanza al rischio
attenzione alla vergogna,
timidezza, rispetto

accrescimento-diminuizione
sessualmente aggressivo
autorita
difesa dell’onore familiare
attenzione al prestigio
attenzione alla precedenza

aggressivita passivita
audacia timidezza
coragglo riserbo

dallo status di genere della persona. Su questo piano cognitivo, quando si
considera onore una prerogativa esclusiva di uno dei generi, ’onore ¢
sempre maschile e la vergogna sempre femminile. Nell’ambito del com-
portamento individuale, concreto (e indipendentemente dalle valutazioni
del gruppo), ’onore e la vergogna sono quindi specifici di un genere. Que-
sto ¢ una sorta di livello minore d’astrazione, dove 1 singoli uomini sono
simbolo dell’onore e le singole donne della vergogna (cf. figura 3).

A questo livello d’astrazione "onore maschile & simboleggiato dai testi-
coli e riguarda un comportamento tipicamente maschile compreso tra Peti-
camente neutro e ’eticamente apprezzato: virilita, coraggio (la disponibi-
lita a sfidare e ad affrontare un altro maschio), autorita, difesa dell’onore
familiare, attenzione al prestigio e preminenza sociale — tutto cid ¢ un com-
portamento onorevole per 'vomo. La vergogna femminile, per parte sua,
¢ simboleggiata dalla verginita e riguarda a sua volta una varietd compre-
sa tra ’eticamente neutro e eticamente apprezzato: sentimenti di sensibili-



66 Onore e vergogna

ta o «vergogna» a mostrare la nudita, modestia, ritrosia, rossore, timidez-
za, ritegno, esclusivita sessuale — tutto cio € vergogna positiva per la donna
e la rende onorevole.

Per salire ancora una volta a un livello superiore di valutazione in cui
onore e vergogna riguardano uomini e donne allo stesso modo, si acqui-
sisce onore aspirando personalmente a una determinata condizione e ve-
dendosela socialmente convalidata. Di contro si viene disonorati o si é di-
sonorati (non si ha disonore) quando si aspira a un determinato status
che viene pero negato dall’opinione pubblica. Nel momento in cui ci si ren-
de conto che questo status viene negato si ¢ disonorati, si ¢ umiliati, scre-
ditati, spogliati dell’onore per aspirare a un onore che socialmente non ¢
il nostro. Le valutazioni d’onore vanno quindi dall’interno (rivendicazio-
ne) all’esterno (convalida pubblica). Le valutazioni di vergogna vanno dal-
’esterno (diniego pubblico) all’interno (riconoscimento del diniego da par-
te della persona). Essere o venire disonorati significa quindi essere contra-
stati od ostacolati nella rivendicazione personale di valore o di status e in-
sieme riconoscere la perdita di status che questo rifiuto comporta.

In quanto valore comune, applicabile a raggruppamenti naturali, con
onore s’intende inoltre tutto cio che & compreso tra il valore intrinseco e
la superiorita o il potere sociali. Il re malvagio e potente gode di onore in
termini di superiorita sociale, mentre la famiglia buona ma povera e sen-
za potere gode d’onore per quanto attiene alle virti etiche. Su un ventaglio
di possibilita di questo tipo, i giudizi che si danno dell’onore mostrano
risvolti di replicazione che potrebbero contribuire a comprendere I’espe-
rienza della vergogna — il «pianto e stridore di denti» di Matteo, ad esem-
pio. E questo perché qualsiasi fusione di elementi maschili e femminili in
un simbolo di livello superiore pud sempre essere esaminato nelle sue par-
ti costitutive. Intendo dire che proprio come una donna che perde la pro-
pria vergogna ottiene vergogna e quindi non ha piu vergogna ma é diso-
norata, cosi anche i gruppi naturali possono perdere la propria vergogna
ottenendo vergogna in misura tale da non avere piu vergogna ma essere
disonorati. Certe famiglie e istituzioni (ad es. mariti che fanno i magnac-
cia, proprietari di trattorie e locande del 1 secolo, attori, prostitute intesi
come gruppo) sono ritenuti irreparabilmente privi di vergogna. Il motivo
¢ che costoro non rispettano alcun confine di esclusivita e quindi incarna-
no il caotico. In questo senso 'onore come virtu (aspetto femminile) puod
condurre alla convinzione che una volta che lo si € perso esso non pud
pit essere riconquistato — proprio come Pesclusivita sessuale femminile.
D’altro canto il valore riconosciuto all’onore come superiorita o autorita
sociale (aspetto maschile) puo condurre a ritenere che ’onore possa esse-
re accresciuto o diminuito a spese di altri. Quest’onore variabile sara uti-
lizzato come metro della posizione sociale.

»

Chiarificazione importante 67

Se la famiglia ¢ il deposito dell’onore naturale, il matrimonio, come si
vedra, & sempre la fusione d’onore di due famiglie. L’onore come vergo-
gna positiva o virtu etica proviene dalla madre, che lo impersona; I'onore
come superiorita sociale proviene dal padre, che lo impersona. La fusione
d’onore in un matrimonio onorevole produce quindi I’eredita sociale con
cui la nuova famiglia di procreazione ottiene un corredo per giocare la par-
tita della vita.

CHIARIFICAZIONE IMPORTANTE

Per concludere, qualche riflessione sulla struttura generale alla quale ap-
partengono onore e vergogna. Questa struttura ¢ la categoria detta dei va-
lori. Onore e vergogna sono valori. I valori riguardano la qualita e orien-
tamento del comportamento. Poiché i valori sono fondamentalmente qua-
lita inerenti a qualcos’altro, ¢ sempre aperto a discussione, ovviamente
all’interno dei limiti sociali, che cosa potrebbe essere questo qualcos’al-
tro. Per dirlo in altri termini, se ’onore riguarda una pretesa di valore ri-
conosciuta socialmente, la questione & su che cosa abbia in effetti diritto
a valore. A dare diritto a questa pretesa ¢ il prendere Iultimo posto a ta-
vola, servire gli altri, perdonare o cercare la riconciliazione con gli altri?
C’¢ chi ha affermato che Gesu si sia comportato senza preoccuparsi del-
Ponore perché difendeva la dignita del servizio e del perdono. In verita si
comportd abbastanza in linea con I'onore, affermando il valore di tale
comportamento «femminile», al quale esorta i suoi seguaci. In altre paro-
le, i modelli di onore e vergogna non stabiliscono che cosa sia onorevole
o ignominioso. La precisazione di quali comportamenti od oggetti spe-
cifici siano dotati di valore dipende da fattori diversi da questi valori.
Onore e vergogna servono quindi da sanzioni o criteri d’orientamento
per il comportamento socialmente privilegiati (altri criteri d’orientamento
comprendono la fiducia e Pansia come anche Iintegrita e la colpa). Ono-
re e vergogna sono di importanza cruciale in societd in cui pitt importan-
te dell’effettiva esecuzione di un’azione € la sua approvazione, in partico-
lare da parte di genitori, parenti o parentela fittizia. In realta Pazione ha
spesso un valore scarso o nullo in se stessa, se non per ’approvazione con-
cessa a una persona da parte di quegli altri membri significativi del gruppo.
Alcuni direbbero che ¢ impossibile ritrovare valori mediterranei con-
temporanei nelle societa antiche che si trovavano un tempo in quella regio-
ne. L’impostazione di questo libro prevede che sia il lettore a convalidare
il modello. Basta leggere i documenti del Nuovo Testamento con le lenti
dell’onore e della vergogna per verificare se il modello in verita serva dav-
vero a chiarire o spiegare tutti gli esempi di comportamento interperso-
nale presentati nei documenti. Francis Hsu, noto antropologo statuniten-

R



68 Onore e vergogna

se con interessi psicologici, ha fatto osservare che «il nostro ambiente pit
importante & ’ambiente sociale» e che sebbene in diversi ambienti esista-
no valori simili, «in alcuni casi & probabile che il modello che sta alla ba-
se di ciascuna societa perduri per millenni». Nel Mediterraneo onore e ver-
gogna costituiscono il modello fondamentale che regola che cosa sia si-
gnificativo sul piano simbolico.

RIEPILOGO

Da un punto di vista simbolico ’onore incarna il posto legittimo di qualcu-
no nella societa, la sua posizione sociale. Questa posizione d’onore & deli-
mitata da confini che consistono di autorita, status di genere e posizione
sulla scala sociale. Da un punto di vista funzionalista I’onore ¢ il valore
di qualcuno ai propri occhi insieme al valore di questo qualcuno agli oc-
chi del suo gruppo sociale. L’onore ¢ una rivendicazione di valore unita-
mente al riconoscimento sociale del valore. Scopo dell’onore & di fungere
per cosl dire da valutazione sociale che abilita a interagire in modi speci-
fici con 1 propri pari, i propri superiori e i propri subalterni, secondo gli
indicatori culturali preordinati della societa.

L’onore puo essere attribuito o acquisito. L’onore attribuito ricade su
una persona o le capita senza il suo intervento, per nascita, legami fami-
liari o per dono di ragguardevoli persone di potere. L’onore acquisito &
I’onore attivamente ricercato e ottenuto, perlopit a spese di uguali nella
partita sociale di sfida e risposta. La figura 2 descrive questo tipo di inte-
razione, che & un modello di conflitto abbastanza istituzionalizzato.

I’onore, attribuito e acquisito, & spesso rappresentato dal sangue (rela-
zioni consanguinee, gruppo) ¢ dal nome. Un buon nome significa princi-
palmente un onore adatto a mantenere le interazioni sociali necessarie a
una dignitosa esistenza umana. L’onore trova spesso un simbolo in certi
comportamenti ¢ nel trattamento riservato alla persona fisica. Gli affron-
ti fisici sono sempre affronti simbolici che esigono una risposta. La man-
cata risposta significa disonore, disgrazia. Come il capo e le fattezze del ca-
po simboleggiano I"onore di una persona, cosi il capo di un gruppo € sim-
bolo dell’onore di quel gruppo, perché I’'onore ha dimensioni tanto indi-
viduali quanto corporative o collettive. Ogni qual volta 'onore di una
persona sia legato all’onore di un altro, si esige che costui difenda e rap-
presenti 'onore di tutti coloro che sono legati a lui e, a volte, a lei. Si de-
ve ritrovare questa sorta di onore collettivo nei raggruppamenti naturali
e opzionali. I raggruppamenti naturali, come I’onore attribuito, sono as-
segnati a qualcuno e risultano da circostanze indipendenti dalla sua vo-
lonta. Le relazioni all’interno del raggruppamento naturale sono relazio-
ni sacre, di sangue o incontaminate che legano direttamente tra loro le per-

>

Riepilogo 69

sone. | raggruppamenti opzionali, come I'onore acquisito, risultano da
scelte ponderate, compiute solitamente per coercizione sociale. Le rela-
sioni all'interno dei raggruppamenti opzionali ruotano attorno a cariche
¢ funzioni, e queste cariche e funzioni sono ritenute sacre e incontamina-
te, sebbene possano detenerle molte persone diverse. I capi dei raggrup-

amenti, tanto naturali quanto opzionali, danno il tono e incarnano per
cosi dire la valutazione d’onore del gruppo.

L’onore ha aspetti maschili e femminili. Considerato da questo punto
di vista, l’aspetto maschile ¢ detto onore, quello femminile ¢ definito ver-
gogna. In questo contesto la vergogna mette in gioco la sensibilita di una
persona riguardo a cio che pensano, dicono e fanno gli altri in rapporto
al suo (di lui o di lei) onore. Nei raggruppamenti naturali 'onore e la
vergogna — il maschile e il femminile — sono connessi, cosi anche nella fa-
miglia, nel villaggio o nella citta. Questi raggruppamenti naturali deten-
gono un onore e una vergogna collettivi. Ma nella divisione sociale del la-
voro, nella concreta attivita di persone concrete, onore e vergogna sono
connessi al genere, ai singoli generi. L’uomo deve difendere sia 'onore
corporativo sia 'onore di qualsiasi donna che partecipi dell’onore corpo-
rativo. La donna incarna d’altra parte ’aspetto della vergogna dell’onore
corporativo, la sensibilita positiva nei confronti della buona reputazione
dei singoli e dei gruppi. Questo punto ¢ chiarito dalla fig. 3.

Per comprendere la persona agonistica, basata sull’onore e la vergogna
propria delle societd mediterranee, potrebbe essere utile avere un’idea del-
le pratiche educative dei bambini che favoriscono la costituzione di tali
personalita. La tavola comparativa che segue presenta una serie di diffe-
renze tra il modo tradizionale mediterraneo (e di altri luoghi) di allevare i
figli e d’essere genitori e le preferenze che negli Stati Uniti si possono ri-
scontrare nello stesso ambito. Scopo della tavola ¢ di fornire un orienta-
mento generale, cosi che il lettore attento del Nuovo Testamento possa
comprendere i contesti in cui collocare i vari punti di differenza e giunge-
re cosi a valutare i contesti in cui si trova situato chi legge.

Tavola 1. Confronto tra i diversi orientamenti educativi

Orientamento mediterraneo Orientamento statunitense palese

Totale inconsapevolezza di qualsiasi ti- Crescente fiducia nei «dati» biologici
po di «dato» biologico che influenzi le  che influenzano le necessita e il com-

necessita e il comportamento dell’esse-
re umano in via di sviluppo. Donde un
atteggiamento di sfiducia di fondo: im-
postazione d’istruzione diffidente.

Il bambino € visto come a) egoista
ed esigente; b) desideroso di molte gra-

portamento dell’essere umano in via di
sviluppo. Donde un atteggiamento di
fiducia di fondo: atteggiamento fiducio-
SO e cooperativo.

Il bambino & visto come a) immaturo
e dipendente; b) desideroso di molte



70 Onore e vergogna

tificazioni e concessioni quanto riesce a
ottenerne (solitamente troppe).

St pensa che per avere gratificazioni
il bambino si comporti da ostinato, esi-
gente, calcolatore, scaltro (il che confer-
ma la convinzione del potenziale intrin-
seco di cattiveria).

Sipensa che la gratificazione del bam-
bino porti al pericolo di «viziarlo» se gli
si concede piu della quantita dovuta.

Obiettivo e dovere dei genitori & di te-
nere sotto controllo e orientare il com-
portamento del bambino per avere un
bambino «buono» (che sara obbedien-
te e remissivo).

I genitori devono formare il bambino
secondo un modello predeterminato,
garantirsene la guida sorvegliandone i
comportamenti ¢ abituandolo ad ac-
cettare autorita e disciplina.

I genitori devono insegnare a distin-
guere «il giusto dallo sbagliato» ed esi-
gere obbedienza, soffocare I’«egoismo»
¢ il comportamento «cattivo» ed esigere
efo rafforzare il comportamento «buo-
no».

I genitori hanno ragione a ignorare il
punto di vista del bambino e a non te-
ner conto dei suoi sentimenti e delle sue
capacita. Sara il bambino a doversi ade-
guare alle richieste del mondo adulto.
In queste circostanze, poiché I’ostilita e
i dinieghi del bambino si aggravano
quando non vengano repressi, i genito-
ri hanno il diritto di utilizzare maggior
forza per tenere sotto controllo il figlio.

La disapprovazione dei genitori ¢ ab-
bastanza frequente e pud essere raffor-

gratificazioni e soddisfazioni quanto
gliene servono (quantita adeguata).

Si pensa che per avere gratificazioni
il bambino si comporti in modi che so-
no influenzati da meccanismi il cui sco-
po ¢ di assicurare che le sue necessita
ottengano una risposta adeguata.,

Si pensa che la gratificazione del
bambino porti alla soddisfazione e al-
I’appagamento; il pericolo di «viziarlo»
semplicemente non sussiste.

Obiettivo e dovere dei genitori & di
godere di un buon rapporto con il figlio
e di contribuire a creare una persona
«completa», sana (che probabilmente ¢
anche sufficientemente «buona»).

I genitori devono soddisfare le neces-
sita del bambino e sviluppare un rap-
porto collaborativo, reciprocamente
soddisfacente, affettuoso, nel quale si
sviluppano, fioriscono e poco alla vol-
ta maturano le potenzialita del bambi-
no e dei genitori. Viene rispettata e in-
coraggiata la capacita crescente di
rendersi indipendenti.

I genitori devono insegnare a evitare
i pericoli comuni e incoraggiare gra-
dualmente la disponibilita a prendere
in considerazione e rispettare le neces-
sita e i sentimenti altrui, sperimentan-
do questo atteggiamento all’interno del-
la famiglia.

I genitori devono tentare di compren-
dere il punto di vista del bambino e te-
ner conto dei suoi sentimenti e delle sue
capacita nelle richieste che gli rivolgo-
no; ciod ridurrebbe al minimo ostilita
e i dinieghi. I genitori accettano i senti-
menti del bambino attendendosi che si
raggiungera un sufficiente (auto)con-
trollo, proporzionato all’etd del bambi-
no. (La possibilita dell’esercizio di au-
torita e di una forza sufficiente ¢ anco-
ra disponibile, se indispensabile).

I genitori scoraggiano un comporta-
mento irriguardoso, ma la qualita dei

b

sata da minacce, punizioni e talvolta
violenza o inculcazione di sensi di colpa.

[ risultati implicano solitamente un
accresciuto rischio di conflitto, frustra-
sione € tensione in relazioni insoddi-

sfacentl.

La sensibilita del singolo si pud smus-
sare; una disciplina imposta dall’ester-
no pud erompere presto o tardi in ri-
bellione. .

A scuola gli insegnanti sono onni-
scienti; I'insegnamento si da in una so-
la direzione; ¢’ una totale dipendenza
dei bambini dai genitori ¢ dai piu an-
ziani.

In generale, minore messa in discus-
sione dell’autorita.

Bibliografia 71

rapporti tende a rendere inadeguata la
punizione, che pud non essere mai o
quasi mai richiesta.

[ risultati cercati sono una soddisfa-
zione reciproca nelle relazioni interper-
sonali, dove felicitd e (talvolta) piacere
sono la ricompensa naturale di attivita
che promuovono la salute.

La sensibilita del singolo ¢é lasciata in-
tatta; si sviluppa un’autodisciplina ade-
guata all’eta.

A scuola alcuni insegnamenti sono
reciproci; i bambini imparano cose che
i pit anziani non hanno mai saputo;
meno dipendenti.

In generale, maggiore messa in di-
scussione dell’autorita.

Questi elenchi compararivi sono trawi da P.S. Cook, Childrearing, Culture and !\le:fla.’ Health.
Exploring an Ethological-Evolutionary Perspective in Child Psycbm.fr_y and ‘J"T'c'm'uf:.r:e Mc*utql
Health with Particular Reference to Two Contrasting Approaches to Early Childrearing: Medi-
cal Journal of Australia Special Supplement 2 (1978) 3-14.

BIBLIOGRAFIA

Abu-Hilal, A., Arab and North-American Social Attitudes. Some Cross-Cultural
Comparisons: Mankind 22 (1982) 193-207.

Augsburger, D.W., Pastoral Counseling Across Cultures, Philadelphia 1986.

Bartchy, S.S., The Historical Jesus and Honor Reversal at the Table, in W. Stege-
mann, B.J. Malina, G. Theissen, The Social Setting of Jesus and the Gospels,
Minneapolis, Minn. 2002, 175-183 (tr. it. Ges#t storico e capovolgimento del-
Ponore a tavola, in W. Stegemann, B.J. Malina, G. Theissen, Il nuovo Gesu sto-
rico, Brescia 2006, 286-293).

Bourdieu, P., The Sentiment of Honour in Kabyle Society, in J.G. Peristiany
(ed.), Honour and Shame. The Values of Mediterranean Society, Chicago 1966,
191-241.

Davis, J., Family and State in the Mediterranean, in D.D. Gilmore (ed.), Honor
and Shame and the Unity of the Mediterranean (American Anthropological
Association Special Publication 22), Washington 1987, 22-3 4.

Delaney, C., Seeds of Honor, Fields of Shame, in D.D. Gilmore (ed.), Honor and
Shame and the Unity of the Mediterranean (American Anthropological Asso-
ciation Special Publication 22), Washington 1987, 35-48.

—, The Meaning of Paternity and the Virgin Birth Debate: Man 21 (1986) 494-

13.

Gilsmcs)re, D.D., Anthropology of the Mediterranean Area: Annual Review of An-

thropology 11 (1982) 175-205.



72 Onore e vergogna

Gilmore, D.D. (ed.), Honor and Shame and the Unity of the Mediterranean (Am-
erican Anthropological Association Special Publication 22), Washington 1987,

-, Introduction. The Shame of Dishonor, in Honor and Shame and the Unity of
the Mediterranean (American Anthropological Association Special Publication
22), Washington 1987, 2-2.1.

Giovannini, M.J., Female Chastity Codes in the Circum-Mediterranean. Compar-
ative Perspectives, in D.D. Gilmore (ed.), Honor and Shame and the Unity of
the Mediterranean (American Anthropological Association Special Publication
22), Washington 1987, 61-74.

Hall, E.T., The Silent Language, Garden City, N.Y. 1959 (tr. it. Il linguaggio si-
lenzioso, Milano 1969).

-, The Dance of Life. The Other Dimension of Time, Garden City, N.Y. 1983.

Hanson, K.C., How Honorable! How Shameful! Makarisms and Reproaches in
Matthew’s Gospel: Semeia 68 (1994 [1996]) 83-114.

Hsu, F., Passage to Understanding, in G.D. Spindler (ed.), The Making of Psycho-
logical Anthropology, Berkeley, Cal. 1978, 142-173.

Malina, B.J., Christian Origins and Cultural Anthropology, Atlanta 1986.

Malina, B.J. - Neyrey, J.H., Calling Jesus Names. The Social Value of Labels in
Matthew, Sonoma, Cal. 1988.

—, Conflict in Luke-Acts. Labelling and Deviance Theory, in J.H. Neyrey (ed.),
The World of Luke-Acts. Models for Interpretation, Peabody, Mass. 1991, 97-
122.

-, The First-Century Personality. Dyadic, Not Individual, in J.H. Neyrey (ed.),
The World of Luke-Acts. Models for Interpretation, Peabody, Mass. 1991, 67-
96.

—, Honor and Shame in Luke-Acts. Pivotal Values of the Mediterranean World,
in J.H. Neyrey (ed.), The World of Luke-Acts. Models for Interpretation, Pea-
body, Mass. 1991, 25-65.

Moxnes, H., Honor and Shame, in R.L. Rohrbaugh (ed.), The Social Sciences
and New Testament Interpretation, Peabody, Mass. 1996, 19-41.

Murdock, G.P., Theories of Illness. A World Survey, Pittsburgh 1980.

Neyrey, J.H., Honor and Shame in the Gospel of Matthew, Louisville, Ky. 1999.

Peristiany, J.G. - Pitt-Rivers, J. (edd.), Honour and Shame. The Values of Medi-
terranean Society, London 1966.

Peristiany, J.G. (ed.), Honour and Grace in Anthropology, Cambridge 1992.
Pilch, J.]., Lying and Deceit in the Letters to the Seven Churches. Perspectives
from Cultural Anthropology: Biblical Theology Bulletin 22 (1992) 126-135.

—, «Beat His Ribs While He Is Young» (Sir 30:12). A Window on the Mediterran-
ean World: Biblical Theology Bulletin 23 (1993) To1-1713.

-, Death with Honor. The Mediterranean Style Death of Jesus in Mark: Biblical
Theology Bulletin 25 (1995) 65-70.

Pilch, J.J. - Malina, B.J. (edd.), Handbook of Biblical Social Values, Peabody,
Mass. *1998.

Pitt-Rivers, |., The Fate of Shechem or the Politics of Sex. Essays in the Anthro-
pology of the Mediterranean, Cambridge 1977.

Capitolo 2

La personalita del 1 secolo
Il singolo e il gruppo

Onore e vergogna sono valori centrali per le figure illustrate nel Nuovo Te-
stamento e nella Bibbia in generale. Per esse era virtuoso 'uomo forte che
sapeva come mantenere ed eventualmente migliorare la stima in cui era
tenuto il proprio onore e quello del suo gruppo. E virtuosa era la donna
devota al marito e alla famiglia, che sapeva come salvaguardarne ’onore e
come istruire in tal senso i figli. Passare dall’esame di questi valori cardi-
nali ai singoli che 1i incarnavano significa spostarsi dallo studio di una fa-
se dell’interazione sociale a una sorta di psicologia sociale, all’immagine
di sé e alla struttura mentale della persona onorevole o disonorevole.

LA PERSONALITA DEL I SECOLO

Quale tipo di personalita vede la vita pressoché esclusivamente in termini
di onore? Una persona del genere, tanto per iniziare, si valuterebbe sempre
attraverso occhi altrui. Dopo tutto onore richiede il riconoscimento del-
la reputazione da parte di altri. E dunque di primaria importanza cio che
gli altri tendono a cogliere. Simili persone hanno inoltre bisogno degli al-
tri per qualsiasi tipo di esistenza che abbia un senso, dal momento che I’im-
magine che hanno di se stesse non deve distinguersi dall’immagine che si
sono formata e che rimandano loro altri membri importanti della famiglia,
della tribu, del villaggio, della citta o del gruppo etnico. In questo senso
un’esistenza umana significativa dipende dalla piena consapevolezza di cio
che gli altri pensano e provano al proprio riguardo, oltre che dalla capaci-
ta di essere all’altezza di tale consapevolezza. Questa ¢ in senso proprio la
coscienza. Il latino conscientia e il greco syneidesis stanno per «con-cono-
scenza», vale a dire la conoscenza insieme ad altri, una conoscenza comu-
ne individualizzata, un significato generalmente condiviso, un senso comu-
ne. Per coscienza s’intende quindi la consapevolezza sensibile all’immagi-
ne pubblica del proprio io, congiunta all’intento di adoperarsi per adegua-
re il proprio comportamento e Iopinione che si ha di se stessi all’immagi-
ne che viene percepita pubblicamente. Una persona dotata di coscienza ¢
una persona rispettabile, seria e onorevole. La rispettabilita, in questo con-
testo sociale, sarebbe la caratteristica di una persona che ha bisogno di altri
per comprendere la sua propria identita. La coscienza ¢ una sorta di inte-



74 La personalita del 1 secolo

riorizzazione di cio che altri dicono, fanno e pensano riguardo a noi stes-
si, perché sono questi altri ad avere il ruolo di testimoni e giudici. La loro
opinione attribuisce i crediti d’onore necessari a un’esistenza significativa,
umana.

La persona onorevole, quindi, non esibirebbe mai la propria diversa in-
dividualita. La personalita unica di una persona, il suo io pill intimo — con
le sue difficolta, debolezze, confusioni e insufficienze, oltre che con il suo
mondo peculiare, personale, di speranze e di sogni — semplicemente non &
d’interesse pubblico né & oggetto di conversazione. Piuttosto, chi ha rice-
vuto una simile inculturazione sa come mantenere celato e segreto il pro-
prio nucleo psicologico. Sono persone capaci del calcolo e della discrezio-
ne piu attenti e che solitamente disconoscono qualsiasi dipendenza da al-
tri. Sono esperte nel mantenere il proprio io pit intimo celato sotto un ve-
lo di convenzionalita e formalita, sempre vigili verso tutto cio che potreb-
be condurli a esibirsi, verso tutto quanto non possa corrispondere alle for-
me socialmente attese e definite di comportamento che hanno tributato a
loro e alla loro famiglia il diritto a essere rispettati. Non sorprende, per
esempio, che Paolo faccia sapere ai corinti di rifiutare le opinioni che ci si
potrebbe fare di lui (r Cor. 4,1-4), pur cercando Papprovazione per cid
che fa da parte di altri per lui importanti, in questo caso i corinti (1 Cor. 9,
1 ss.). Anche Gesu & presentato come uomo d’onore che «non guarda la
faccia [= onore] degli uomini» (Mc. 12,14), tuttavia preoccupato di «chi...
dicono gli uomini che io sia» (Mc. 8,27; cf. Mt. 11,2-6.7-14; 16,13-16).

Stando a questa rapida presentazione della personalita del primo secolo,
quale tipo di individui ci aspetteremmo d’incontrare nelle pagine del Nuo-
vo Testamento? queste persone ci assomiglierebbero sentendosi colpevoli
quando avessero fatto qualcosa di sbagliato? si potrebbe dire che aveva-
no un tipo di coscienza come il nostro? Con coscienza come I'intendiamo
noi, e come il termine viene perlopitt usato, s’intende il dolore che avver-
tiamo in noi stessi per qualche precisa azione passata che noi stessi, per-
sonalmente e singolarmente, giudichiamo «cattiva» perché era «sbaglia-
ta». I nostri soggetti del 1 secolo si sarebbero preoccupati di specifiche azio-
ni passate che per se stessi giudicavano sbagliate? oppure si sarebbero pre-
occupati di azioni che pensavano potessero essere definite disonorevoli
da altri? Questioni del genere sono non poco importanti poiché conduco-
no a qualche tipo di valutazione del gruppo di stranieri che popola gli scrit-
ti neotestamentari.

Si consideri ad esempio I’apostolo Paolo. Per molti cristiani odierni Pao-
lo & ’esempio perfetto di qualcuno molto simile a cio che noi pensiamo di
essere, affetto da ansia e senso di colpa, da rimorso e dalla preoccupazio-
ne di espiare ¢ di svilupparsi spiritualmente. Doveva infatti essere intro-
spettivo, meditativo e abituato a esaminare la propria coscienza davanti a

»

La personalita orientata al gruppo 75

Dio. Non scrive forse: «Trovo dunque che sia una legge che, quando vo-
glio fare il bene, mi sta vicino il male. Perché mi compiaccio della legge di
Dio nel mio intimo, ma vedo nelle mie membra un’altra legge in guerra con
la legge della mia mente e che mi rende schiavo della legge del peccato che
risiede nelle mie membra» (Rom. 7,21-23)? Ma sta parlando di qualche
modello interiorizzato di moralita, di qualche senso di colpa personale, di
una reazione autopunitiva e autocritica di rimorso e d’angoscia per la tra-
sgressione di qualche comandamento divino? Questo era certo il pensiero
di Agostino (t 430) e molto tempo dopo di Martin Lutero, ma il proble-
ma pill generale della loro interpretazione ¢ che Paolo era convinto che la
legge potesse essere osservata e che per parte sua egli non ne violasse i
comandamenti divini. In un breve passo autobiografico in Fil. 3 ¢ Paolo
stesso ad affermare che «per quanto riguarda la giustizia sotto la legge»
egli si considerava «irreprensibile» (v. 6, ma si legga tutto il passo). In al-
tre parole, Paolo pensava di aver effettivamente osservato tutto cio che gli
era richiesto dalla legge nel periodo farisaico della sua vita. Non fu quin-
di il senso di colpa o P’ansia per la legge a condurlo ai gruppi di Gesu e a
non rinnegare la sua conversione a questi gruppi. Ma come poteva sape-
re d’essere irreprensibile? perché la sua coscienza non lo rimproverava?
oppure perché nessuna tra le persone per lui significative, nessuno tra il
pubblico lo accusava di agire con vergogna, disonesta e disobbedienza?
qual & la consapevolezza che Paolo rivela nei suoi scritti? quale tipo di con-
sapevolezza era tipica dell’'uomo mediterraneo del 1 secolo?

Per giungere a comprendere in qualche modo la personalita del 1 seco-
lo, mi avvalgo di due modelli provenienti dal’antropologia culturale che
sembrano accordarsi con le indicazioni dei nostri scritti. Il primo di que-
sti modelli riguarda P’autoconsapevolezza non individualista, fortemente
orientata al gruppo e collettivista che pare distinguere le persone del 1 se-
colo del nostro Nuovo Testamento. Il secondo fornisce un profilo della
concezione della formazione del singolo che pare essere stata propria del-
la subcultura semitica del tempo e anche anteriore. In generale i modelli
dovrebbero consentire di comprendere le dinamiche tra il singolo e il grup-
po come li si incontra nel Nuovo Testamento.

LA PERSONALITA ORIENTATA AL GRUPPO

Si & mai fatto caso a quanto pochi siano quelli che leggono qualche altro
scritto mediterraneo del 1 secolo oltre al Nuovo Testamento? Perlopiu chi
legge e studia il Nuovo Testamento lo fa perché crede che sia parola di Dio
e che & per questo che lo si deve leggere. Ma se il Nuovo Testamento non
avesse 'importanza religiosa che oggi ha, quanti nella nostra cultura tro-
verebbero piacevole, invogliante e interessante leggerlo? avrebbero qualche



76 La personalita del 1 secolo

motivo per leggere Plutarco, Giuseppe, Filone Alessandrino, Epitteto, Mu-
sonio Rufo e altri scrittori del tempo? Di solito alla nostra sensibilita gli
scritti mediterranei del 1 secolo suonano noiosi. Il motivo principale & for-
se che cio di cui questi scritti parlano non ci riguarda molto da vicino: ogni
volta che iniziamo a discutere di qualche pettegolezzo, di qualcuno o di
qualche problema sociale, quasi invariabilmente e inevitabilmente la no-
stra conversazione prende toni psicologici. Adottiamo un punto di vista
che ¢ psicologico. Perché qualche nostro amico fa uso di droga? perché
nella nostra scuola qualcuno & omosessuale? perché quel suicidio insen-
sato? perché il matrimonio dello zio o della zia sta andando in pezzi? per-
ché non ci si diverte? perché il mio amico ha invitato la mia amica e non
me? perché c’¢ qualcuno che ha sempre i voti migliori, il lavoro migliore
e piu amici di me? perché qualcuno non dice mai che voti ha preso e qual
¢ il suo stipendio? A quante domande di questo tipo si rispondera senza
andare sullo psicologico, adducendo ragioni recondite alquanto private
che si spiegano con la personalita, le esperienze infantili, lo sviluppo della
personalita, la capacita d’intrattenere relazioni equilibrate, il quoziente di
intelligenza, la padronanza dei sentimenti, la storia personale o con motivi
fortemente soggettivi ecc.?

Nella nostra cultura si tende a considerare la costituzione psicologica di
qualcuno, lo sviluppo della sua personalita dall’infanzia in poi, come an-
che la sua individualita e la sua unicitd (motivi personali) come forse gli
elementi pit importanti per comprendere e spiegare il comportamento
umano, sia il nostro sia quello altrui. Se tuttavia si leggono attentamente
gli scritti neotestamentari o qualsiasi altro testo del medesimo periodo si
sperimentera un’assenza quasi totale di informazioni di questo tipo. Una
ragione ovvia € che i personaggi rappresentati nel Nuovo Testamento, al
pari dei loro autori, non erano incuriositi né toccati da informazioni di ti-
po psicologico o riguardanti la personalita. Diversamente in questi scritti
s’incontrerebbero tante informazioni di questo tipo quante se ne potreb-
bero trovare in una biografia, in un romanzo o in un giornale moderni.
Dal momento che queste informazioni mancano, si potrebbe concluderne
che la persona mediterranea del 1 secolo non condividesse o comprendesse
affatto la nostra idea di «individuo». E la ritengo una buona conclusione.

Che cosa in realta intendiamo con «individuo»? Clifford Geertz ha os-
servato che la nostra concezione dell’individuo come «... universo motiva-
zionale e cognitivo delimitato, unico, piti 0 meno integrato, centro dina-
mico di consapevolezza, emozione, giudizio e azione organizzato in un tut-
to distinto e determinato per contrasto sia con altri interi del genere sia con
il proprio retroterra sociale e naturale &, per quanto ci possa sembrare
immodificabile, un’idea alquanto originale nel contesto delle culture uni-
versali». Potremmo non esserci immaginati in questi termini, ma prendia-

) 2B

La personalita orientata al gruppo 77

moci il tempo di esaminare questa concezione dell’individuo. Nella nostra
cultura siamo educati a reggerci sulle nostre gambe, come com plessi pecu-
Jiari, individui particolari, uomini e donne. Siamo stimolati a comportar-
ci nel modo «giusto», se necessario da soli, indipendent(?mente dg cio che
altri potrebbero pensare o dire. Nel nostro processo di formgmoqe clie!—
Pidentita siamo portati a credere ¢ ad agire come se lo fac§ss1mo l.l‘llel-
dualmente e da soli, responsabili soltanto delle nostre proprie azioni, per-
ché riteniamo ogni persona una sfera unica di sentimento e conoscenza,
di giudizio e azione. Quando ci rapportiamo ad altri li percepiamo parti-
colari e unici al pari di noi stessi. Oltre a essere persone uniche e partico-
lari, ognuno di noi vive all’interno dei nostri peculiari ambienti sociali e
naturali. Questo ¢ individualismo e questa forma d’individualismo ¢ rara
nelle culture universali d’oggi ed era forse del tutto assente nelle societa
rappresentate nel Nuovo Testamento. '

In luogo dell’individualismo, nel mondo mediterraneo del 1 secolo s’in-
contra cio che potrebbe essere definito collettivismo. Le persone si conce-
pivano sempre in rapporto al gruppo (o ai gruppi) al quale.si sentivano in-
dissolubilmente integrate. Un orientamento psicologico di tal genere po-
trebbe essere detto «diadismo» (dal gr. dyas, paio, dualita), contrario di
«individualismo». La persona diadica ¢ sostanzialmente integrata in grup-
pi e orientata al gruppo (una persona del genere ¢ detta anche .«orienta.t:i\
alla collettivita»). Una simile personalita collettivista integrata in gruppi ¢
qualcuno che ha sempre bisogno di altri per sapere chi € davvero. La per-
sona che ho illustrato all’inizio del capitolo non ¢ una personalita indivi-
dualista ma collettivista. Essa interiorizza e fa proprio cio che gli altri di-
cono, fanno e pensano a suo riguardo, perché pensa che per essere umani
sia necessario rispondere alle aspettative di altri. Queste persone si consi-
dererebbero sempre in rapporto con altre che occupano una diversa po-
sizione sociale, sia orizzontalmente (con quelli che condividono il mede-
simo status andando dal centro alla periferia) sia verticalmente (con quel-
li che si trovano sopra e sotto nella scala sociale). Costoro hanno bisogno
di verificare questa reciprocita di rapporti in cui al centro dell’attenzione
non sta I’io ma le esigenze e le aspettative di altri che possono assicurare
o negare il riconoscimento. Valori cardinali per persone di tal genere era-
no I’onore e la vergogna, non la colpa.

La personalita collettivista & tipica di singoli che si concepiscono e si for-
mano la loro propria immagine a seconda di cio che gli altri percepisco-
no e rinviano loro in risposta. Questi sentono il bisogno di altri per la pro-
pria stessa esistenza psicologica, dal momento che 'immagine che hanno
di sé deve accordarsi con 'immagine espressa e prospettata da altre perso-
ne significative, dai membri di gruppi importanti e di sostegno della per-
sona come la famiglia, la tribu, il villaggio, anche la citta e la rete etnica in



78 La personalita del 1 secolo

generale. Per parafrasare Geertz, la nostra persona del 1 secolo si sarebbe
concepita come un tutto distinto in rapporto con altri analoghi interi e si
sarebbe situata in un determinato retroterra sociale e naturale. La cogni-
zione che si ha di qualsiasi individuo & che esso ¢ incorporato in qualcun
altro, per cosi dire in una sequenza di incorporazioni. Se il nostro tipo di
individualismo ci porta a ritenerci unici perché siamo distinti da altri es-
seri unici e distinti, le persone del 1 secolo si coglievano come uniche per-
ché erano poste insieme ad altri esseri simili all’interno di gruppi unici e
distinti. Se tutto cio suona un poco oscuro, si pud prendere in esame la
situazione seguente. Quando quasi chiunque di noi entra in una stanza af-
follata, ad esempio in una riunione di istituto o al ricevimento di un ami-
co, nella maggior parte dei casi si puo avvertire e immaginare che il com-
pito immediato sia di risolvere il problema della presenza di gruppo, il pro-
blema della comunita. Come spostarsi dal proprio io intimo attraverso la
terra di nessuno della presenza di gruppo ed entrare in contatto con
un’altra persona separata e peculiare? Questo tipo di problema ¢é tipico
dell’individualismo. Per la persona del 1 secolo il problema ¢ il contrario.
Un individuo permanentemente integrato, psicologicamente e socialmen-
te, in un gruppo di altre persone significative, come pud distinguersi per
agire da autentico individuo? La personalita collettivista &¢ dunque una per-
sona la cui autoconsapevolezza dipende primariamente da una simile in-
tegrazione in gruppi.

Per la personalita collettivista il comportamento interpersonale resta as-
solutamente impersonale e non si ha alcuna cognizione che questa o quel-
la o un’altra persona siano in qualche modo legate I’una con I’altra, in
qualche modo collegate. In altre parole, il presupposto per un autentico
scambio interpersonale ¢ che io, personalita collettivista, e un altro essere
umano riteniamo entrambi di avere qualche legame personale in comune,
dalla condivisione del sangue a conoscenze comune a una comune eredi-
ta etnica. Dobbiamo giungere a intuire di essere in qualche modo «fratel-
li e sorelle» o «parenti», cosi da considerarci vicendevolmente membri del-
lo stesso gruppo, un gruppo proprio. Se non ci dovesse essere niente in
comune tra di noi al di fuori della nostra comune umanita — anche il tipo
di umanita comune espressa nella fraternita stoica di maschi sotto la pa-
ternita di Zeus, che ¢ insita in singoli maschi scelti — la nostra interazione
resterebbe impersonale, come fosse con un albero o una pallina da tennis
o un pesce rosso. Una simile interazione impersonale & tipica del compor-
tamento tenuto verso il gruppo altro e i suoi membri insignificanti.

Per afferrare meglio il tipo di personalita che qui illustro si pud immag;-
nare che il nostro nome consista soltanto del cognome e del luogo d’ori-
gine della nostra famiglia. Potrebbe esistere allora uno Smith di Chicago
(con la precisazione che non si tratta che di un artificio per comprendere

h

La personalitd orientata al gruppo 79

la pcrsmmlirﬁ collettivista; nel 1 secolo nessuno aveva come nome un co-
gnome seguito dal luogo d’origine, e da un punto di vista geografico la
maggior parte dei mediterranei del 1 secolo in realta se ne stava ferma).
In quanto Smith di Chicago questi sarebbe ovviamente soltanto un esem-
pio specifico di Smith di Chicago, non ne escluderebbe altri. Il nome «Smith
di Chicago», tuttavia, indicherebbe d’acchito cio che tutti gli Smith di Chi-
cago hanno in comune, cio che ¢ tipico del loro gruppo distintivo. Se quin-
di volessi incontrare e conoscere Smith di Chicago, finirei col conoscere il
rappresentante di una categoria, una categoria astratta nota come Smith
di Chicago, che consisterebbe di qualita durature, permanenti e fisse: tut-
ti gli Smith di Chicago, da tempo immemorabile, avrebbero verosimil-
mente le sue stesse qualita. Riterrei naturalmente che cio che vedo in lui
sia tipico di tutti gli Smith di Chicago, e se riuscissi a conoscere queste qua-
lita grazie a lui o a qualsiasi altro Smith di Chicago, riuscirei a conoscerli
tutti — conoscendone uno. Distintivo e unico & il gruppo, non il singolo
rappresentativo del gruppo.

Poiché inoltre entrambi ci considereremmo e ci vedremmo ['un ’altro
nei termini delle qualita di un gruppo o di una categoria particolari, ten-
deremmo a pensare e a presupporre che il carattere umano, precisato in
gruppi peculiari e distinti e nei loro singoli componenti, sia fisso e immu-
tabile. Qualsiasi famiglia, tribu, villaggio, cittd e gruppo etnico sarebbe
abbastanza prevedibile, e cosi anche i singoli che appartengono a qualche
famiglia, tribu, villaggio, citta o gruppo etnico di cui condivicerebbero le
qualita. Se nella vita ¢’¢ qualcosa d’imprevedibile, non € quindi il singolo
essere umano. L’imprevedibile dipende piuttosto da qualcosa o qualcuno
al di fuori del controllo degli esseri umani prevedibili e immutabili di no-
stra conoscenza. Non ¢’¢ quindi alcun bisogno di guardare dentro al sin-
golo essere umano, si tratti di se stessi o di qualcun altro. In altre parole,
non avrebbe culturalmente alcun senso attribuire qualcosa a motivazioni
psicologiche personali ed esclusivamente del singolo o a ragioni € moti-
vazioni d’origine introspettiva. Si puo anche dire che la personalita collet-
tivista trova senso negli altri per mezzo di un pensiero «sociologico», tra-
mite i motivi tipici del gruppo cui il singolo appartiene e i cui valori sono
da lui incarnati. Secondo i nostri criteri un simile pensiero «sociologico»
si basava su tecniche di campionamento estremamente povere. Definirem-
mo simili cognizioni «stereotipi», ossia immagini mentali generali fisse o
comuni, condivise da diversi membri di un gruppo e rappresentative delle
loro attese e dei loro atteggiamenti oltre che del giudizio di altri membri del
gruppo.

Si considerino ad esempio le affermazioni seguenti: «I cretesi sono sem-
pre bugiardi, male bestie, indolenti ingordi» (Tit. 1,12); «i giudaiti non
hanno rapporti con i samaritani» (Gv. 4,9); «Gerusalemme, Gerusalem-

.



8o La personalita del 1 secolo

me, che uccidi i profeti e lapidi coloro che sono inviati a te» (Mt. 23,37;
Lec. 13,34); «Sei di certo uno di loro, sei infatti galileo» (Mc. 14,70); «Da
Nazaret puo venire qualcosa di buono?» (Gv. 1,46); «Guai a te, Cora-
zin! Guai a te, Betsaida! ... e tu, Cafarnao, sarai esaltata fino al cielo?»
(Mt. 11,21-24; Lc. 10,13-15); «Non ¢ il falegname, il figlio di Maria e fra-
tello di Giacomo e loses e Giuda e Simone, e le sue sorelle non sono qui
tra noi?» (Mc. 6,3). E da osservare come queste frasi facciano dipendere
cio che affermano di qualcuno dalla famiglia, dal villaggio o dalla citta a
cui appartengono. Si puo trovare lo stesso tipo di atteggiamento in Paolo
quando parla di gruppi etnici, di «giudaiti e greci» (in alcune [imprecise]
traduzioni «giudei e greci») (ad es. Rom. 3,2-29; 9,24; 11,14; 1 Cor. 1,22~
24; 9,20; 10,32; Gal. 2,13-15); nel vangelo di Giovanni quando P’autore
parla dei «giudaiti» (in alcune [imprecise] traduzioni «giudei») e nell’Apo-
calisse quando 'autore presenta secondo stereotipi i gruppi posteriori a
Gesu delle citta dell’Asia Minore alle quali sono indirizzate le sette lettere
(Apoc. 2-3). Negli stessi anni Filone Alessandrino parla dei concittadini
per stereotipi: «L’egiziano ¢ per natura uno che lancia il malocchio, e gli
alessandrini, che soffrono d’invidia, pensano che il successo degli altri sia
sciagura per loro»." Giuseppe, a sua volta, fa osservare le «<ambizioni guer-
rafondaie»* degli abitanti di Tiberiade e come gli sciti «traggano diletto
dall’uccisione degli uomini e poco si distinguano dagli animali feroci».?
Tempo prima Cicerone osservava che i cartaginesi erano impostori e bu-
giardi perché i loro porti erano visitati da troppi mercanti. Quindi veni-
vano i campani, sempre pieni di superbia per la fertilita e la bellezza della
loro terra. E i liguri erano duri e selvatici come chiunque debba lottare per
cavar frutti da terreni montani.*

Conoscere un membro del gruppo significa quindi giungere a conosce-
re il gruppo intero. Sebbene molti nella nostra societa formulino di fatto
giudizi del genere, una cultura che non vada al di 1a di criteri «sociologi-
ci» generici mancherebbe di individualismo, per come noi intendiamo il
termine. E a quanto pare tutte le diverse societa del mondo mediterraneo
del 1 secolo manifestavano una cultura collettivista di questo tipo.

Si considerino ad esempio i modi caratteristici con cui nei nostri scritti
si giustifica il comportamento. Ogni volta che accade qualcosa d’impor-
tante che sia motivo di gioia o costituisca un problema o un momento cri-
tico, la personalita collettivista lo attribuisce inevitabilmente a cause con-
venzionali, «sociologiche», stereotipate — ad esempio uscendosene in una
massima o un proverbio: «Perché dove ¢ il tuo tesoro, 13 sara anche il tuo
cuore» (Mt. 6,21) —, o ad avvenimenti abbastanza ovvi, esterni, cataliz-
zatori — ad esempio, in Marco, «la ragazza si alzo e si mise a camminare;

1 In Elaccum 29. 2 Vita 352 (tr. E. Migliario).
3 Contra Apionem 2,269 (tr. L. Troiani). 4 Cf. De Lege Agraria 2,95.

h 28

La personalita orientata al gruppo 81

aveva infatti dodici anni» (5,42) -, o ’'annotazione che Gesu trovo Pietro
¢ Andrea che «gettavano nel mare una rete; erano infatti pescatori» (Mt.
4,18)- Nessun passaggio con «poiché» o «perché» del Nuovo Testamen-
to, che io sappia, contiene qualche forma di spiegazione psicologica, in-
trospettiva, esclusivamente personale, spiegazioni che nella nostra cultura
ricondurrebbero invariabilmente alla persona. Sembrerebbe che il Nuovo
Testamento (e la Bibbia in generale) si astenga del tutto da qualsiasi spie-
gazione psicologica e introspettiva, esclusivamente personale, diversa-
mente dalla nostra cultura. Per la personalita collettivista, spiegazioni di
questo genere sarebbero in sostanza prive d’interesse; il singolo era sin-
tomatico e rappresentativo di qualche gruppo.

Sotto questo profilo la responsabilita della moralita e della devianza non
ricade sul singolo soltanto ma sul corpo sociale, sul gruppo in cui il sin-
golo ¢ integrato. E perché c’¢ qualcosa di sbagliato nel funzionamento
del corpo sociale che emerge la devianza del singolo. Paolo, per esempio,
biasima interi gruppi, giudaiti e greci (Rom. 1-3) o galati (Gal. 3,1) e die-
tro alle azioni peccaminose degli individui vede qualche hamartia che in-
fetta la societa (in latino chiamata piu tardi peccato «originale»). Il lutto,
’affermazione solenne e pubblica della presenza del male, € una reazione
di gruppo alla devianza che si trova in esso, come in 1 Cor. 5,1 ss.; 2 Cor.
12,215 Apoc. 18,7-15.

Senza dubbio le norme morali che s’incontrano nel Nuovo Testamento
sono rilevanti per la condotta del singolo, ma in tutte le indicazioni e gli
elenchi morali del genere al centro dell’attenzione non ¢’¢ il singolo.
Simili esposizioni erano scritte in prospettiva sopraindividuale, nell’oriz-
zonte oggettivo del corpo sociale. Ne sono esempi i diversi elenchi di
peccati (ad es. Mc. 7,21-22 e parr.), le enumerazioni di vizi e virtu (ad es.
Gal. 5,16-24) e i codici domestici (ad es. Ef. 5,21-6,9; Col. 3,18-4,1; 1
Tim. 2, 8-3,15). Il problema principale ¢ la tutela della solidita corpora-
tiva e sociale della famiglia, della tribu, del villaggio e del gruppo etnico.
Nelle comunita posteriori a Gesu il problema principale era di mantenere
In armonia e unita, in una condizione solida, il gruppo di seguaci di Ge-
su, la singola chiesa (ad es. 1 Cor. 125 Rom. 12,3-21). Il singolo in quanto
tale, la personalita collettivista, pud essere sacrificato — per esempio «E
opportuno per voi che muoia un solo uomo per il popolo e che non peri-
sca la nazione intera» (Gv. 11,50); procedure di scomunica in 1 Cor. 3,
§.13; Rom. 16,17; il desiderio di Paolo stesso d’essere rescisso da Cristo
a vantaggio del proprio popolo, Rom. 9,3. L’integrita del gruppo, inoltre,
cosi come, sul piano individuale, il comportamento della personalita col-
lettivista, & profondamente condizionata dal modo con cui il gruppo inci-
de sui gruppi circostanti e dalle attese di chi ¢ al di fuori (cf. ad esempio 1
Tess. 4,125 1 Cor. 6, 6; 10,32-33; 14,23; Rom. 12,17-18; Col. 4,5; 1 Tim.



82 La personalita del 1 secolo

3,7). L membri del gruppo posteriore a Gest devono essere buoni almeno
quanto gli estranei, e in tal senso sono questi ultimi a stabilire la norma
per il gruppo.

Se si tiene conto del rilievo attribuito alla personalita collettivista e dei
corrispondenti valori di onore e vergogna, una delle conseguenze princi-
pali che se ne puo dedurre & che le persone del 1 secolo non si conosceva-
no reciprocamente tanto bene come noi conosciamo la gente, ossia psico-
logicamente, singolarmente, intimamente e personalmente. Ancora una
volta cio si deve al fatto che essi sapevano o si curavano poco dello svi-
luppo psicologico, delle motivazioni psicologiche e di analisi introspetti-
ve. Al riguardo un buon esempio & lo stesso Gesti delle narrazioni evan-
geliche: tra i dodici da lui scelti ci viene riferito che uno lo tradi, uno lo
rinnego e i restanti trovarono parecchio da contestare e alla fine lo ab-
bandonarono in una situazione di crisi. Anche Paolo ebbe sempre proble-
mi con la fedelta dei diversi gruppi da lui raccolti, ad esempio i galati e i
corinti. Tutto cid mostra semplicemente quanto la gente di culture del ge-
nere sia pessimo giudice del carattere del singolo, della psicologia dell’in-
dividuo, e non perché sia stupida o poco perspicace, ma perché simili com-
petenze in quella cultura non sono importanti: non vi sono indicatori cul-
turali cognitivi che danno risalto a caratteristiche di questo genere.

Le condizioni nelle quali sarebbe vantaggioso conoscere bene le perso-
ne come singoli sono, per cosi dire, lasciate fuori dagli interessi culturali.
Se infatti si fossero dovuti conoscere molto bene gli altri individui cio
avrebbe significato che erano eccentrici, scostanti, lunatici, subdoli, mu-
tevoli e imprevedibili, che non erano insomma attenti al proprio onore,
alla propria coscienza, al’immagine che gli altri avevano di loro e del lo-
ro gruppo. In eta neotestamentaria, se gli esseri umani suscitano qualche
interesse, certo non € perché sono «mondi psicologicamente unici», quan-
tomeno non per gli altri esseri umani. Solo Dio conosce il cuore umano
(Lc. 16,155 Atti 1,24), puo vedere cio che e segreto (Mt. 6,4.6.18), puo
svelare cio che si trova nel cuore (1 Cor. 14,25), mette alla prova i nostri
cuori (1 Tess. 2,4), scruta i cuori degli uomini (Rom. 8,27) e indurisce il
cuore di chiunque lui voglia (Rom. 9,18). Al riguardo & estremamente si-
gnificativa ’affermazione che Gesu vedeva cio che le persone avevano nel
cuore (ad es. Lec. 5,225 9,47). Era d’altro canto un presupposto culturale
che soltanto Dio conoscesse il cuore del singolo, e non si tratta di una
espressione di sconforto: significa semplicemente che non si € tenuti a sa-
pere che cosa c’¢ nel cuore di un altro perché quanto & esclusivamente per-
sonale, culturalmente non € molto interessante e in ogni caso non avreb-
be niente a che vedere con i rapporti umani. A contare ¢ cio che esce dal
cuore, i frutti che rivelano la qualita pit profonda dell’albero (ad es. Mc.
7,21-225 Mt. 7,16-20, e v. sotto). Ciononostante cio che di fatto emerge

) 2B

La costituzione degli esseri umani 83

dal cuore & come cisi potrebbe attendere, stereotipato e culturalmente pre-
Vedlblle

Se fossimo studiosi di psicologia e dovessimo valutare le persone di cui
parlzl il Nuovo Testamento, probabilmente diremmo che si trattava di ti-
pidi personalita rigidi e fortemente controllati, o che temevano gli altri, o
che interagivano quasi sempre in modi fissi e convenzionali. Li si defini-
rebbe anti-introspettivi o del tutto indifferenti al lato psicologico. 1l pun-
to & che per questo aspetto della loro cultura essi non ci assomigliano per
niente. Arguire quindi gli stati psicologici di una persona o di un’altra (ad
es. la psicologia di Gesu o di Paolo) sulla base dei nostri documenti sareb-
be un’impresa alquanto discutibile e ovviamente anacronistica. Il docu-
mento semplicemente non fornisce informazioni sufficienti per conclusio-
ni di tal genere.

Per riassumere, al centro della cultura di cui si sta parlando sta anzitut-
to la personalita collettivista, individuo integrato in gruppi, il comporta-
mento deciso da altre persone significative. I gruppi sono peculiari e distin-
ti. D’altra parte il comportamento del singolo era certo oggetto di giudi-
zio, anche se da un punto di vista stereotipato. Una simile valutazione
presuppone qualche tipo di categorie per cogliere e valutare il comporta-
mento. Quale tipo di categorie utilizza allora il Nuovo Testamento come
modello non introspettivo per il singolo essere umano?

LA COSTITUZIONE DEGLI ESSERI UMANI.
UN MODELLO A TRE SETTORI

Sembra che la personalita collettivista fosse diffusa in tutte le diverse cul-
ture del mondo mediterraneo del 1 secolo, e non soltanto qui. Su un pia-
no abbastanza elevato d’astrazione queste culture erano piuttosto affini.
Su un piano d’astrazione inferiore, il livello delle subculture regionali, s’in-
contravano tuttavia differenze considerevoli, tra le quali il modo di artico-
lare la cognizione della personalita, ossia il modo in cui ci si raffiguravano
le attivita del singolo essere umano. I filosofi greci e romani e i loro segua-
ci parlavano della costituzione umana in termini di corpo e anima, di in-
telletto, volonta e coscienza, di virti e vizi che sconvolgono I’anima immor-
tale della persona o la divinita che vi dimora. Queste idee e questa termi-
nologia negli scritti biblici non ci sono. In che modo gli autori biblici, per-
lopiu semiti, intendevano allora la costituzione stereotipata e non intro-
spettiva delle personalita collettiviste che illustravano e interpretavano nei
loro scritti?

Come sopra si ¢ accennato, nel Nuovo Testamento il comportamento
umano ¢ rappresentato per mezzo di persone ed eventi visti in concreto,
per cosi dire dall’esterno. Si evita I'introspezione, poiché non la si ritiene




84 La personalita del 1 secolo

interessante, e si valuta il comportamento sulla base dell’attivita che si la-
scia vedere dall’esterno e alla luce delle funzioni sociali di questa attivita.
Ora, qual ¢ la struttura particolare del comportamento tipicamente uma-
no, la costituzione del singolo in se stesso? D’altra parte il singolo & con-
siderato come un tutto che appartiene e interagisce con una societa, un
essere vivente che reagisce a persone e cose a lui esterne. La struttura
principale dei perimetri o dei confini di questa interazione tra il singolo e
il mondo esterno viene rappresentata mediante metafore, perlopiti quelle
che si servono di parti del complesso organico umano. In parole piu
semplici, gli esseri umani sono provvisti di un cuore per pensare, di occhi
che affollano d’informazioni il cuore, di una bocca per parlare, di orecchi
destinati a raccogliere le parole altrui, oltre a mani e piedi per agire. Su
un piano piti astratto, I’essere umano ¢ suddivisibile in tre settori che in-
teragiscono con persone ¢ cose dell’ambiente umano e che si compenetra-
no I'un ’altro pur restando distinti: il settore del pensiero fuso con ’emo-
zione, il settore della parola che da espressione all’io e il settore dell’azio-
ne intenzionale.

In altre parole, cio porta a pensare che gli esseri umani si adattino al
posto che ¢ loro dovuto nei propri ambienti, fisici e sociali, e agiscano in
modo tipicamente umano per mezzo delle proprie reazioni intime (occhi-
cuore) espresse nel linguaggio (bocca-orecchie) e/o estrinsecate in attivita
(mani-piedi). Questi tre ambiti compongono la struttura non introspetti-
va degli esseri umani e sono utilizzati in tutta la Bibbia, dalla Genesi al-
I’Apocalisse, per rappresentare il comportamento umano. Sono tipici, nel
1 secolo, della subcultura semitica del mondo mediterraneo e forse sono
alla base anche delle concrescenze filosofiche del mondo greco e romano.
In ogni caso qui sono in questione gli scritti biblici, ed & su questi che ci
accingiamo a verificare questo modello in tre settori. F un modello ideato
e concepito da Bernard de Géradon qualche tempo fa e in quanto segue
si riprenderanno molte delle sue osservazioni.

Tanto per iniziare potrebbe essere utile ricordare che le prospettive rap-
presentative semitiche tendono a essere assai sintetiche piu che analitiche
— pin riflettori che faretti. Un riflettore copre contemporaneamente una
grande area, e anche se spostare la luce pud accrescere I’esposizione di
una parte determinata, ’intera superficie resta sempre visibile. Allo stesso
modo, singole parole riguardanti uno dei tre ambiti stavano per I’ambito
intero pur mantenendo sempre di vista I’essere umano in tutte le sue
funzioni. Quello che segue ¢ un clenco esemplificativo di queste parole e
degli ambiti ai quali si riferiscono:

1. Ambito del pensiero fuso con I'emozione: occhi, cuore, palpebra, pupilla e le
attivita di questi organi: vedere, conoscere, comprendere, pensare, ricordare, sce-
gliere, percepire, ritenere, osservare. Attengono a quest’ambito anche i nomi e gli

La costituzione degli esseri umani 85

aggcrrivi rappresentativi che seguono: pensiero, inl'cllligcnzn, mente, saggezza, flol—
lia, INLento, progetto, _vu|011t1‘1, affetto, amore, (ldit').. sguardo, riguardo, cecita,
aspetto; intelligente, affettuoso, saggio, folle, odioso, felice, triste ¢ simili.

Nella nostra cultura quest’ambito includerebbe i settori a cui ¢i riferiamo con
intelletto, volonta, giudizio, coscienza, forza di personalita, personalita di fondo,
affetto e cosi via.

2. Ambito della parola in quanto mezzo espressivo: bocca, orecchie, lingua,
Jabbra, gola, denti, mascelle con le attivita di questi organi: parlare, ascoltare, di-
re, chiamare, lamentarsi, interrogare, cantare, raccontare, narrare, informare, lo-
dare, prestare attenzione, biasimare, maledire, giurare, disobbedire, non prestare
ascolto. Attengono a quest’ambito anche i nomi e gli aggettivi che seguono: pa-
rola, voce, appello, lamento, clamore, canzone, suono, udito; eloquente, muto, lo-
quace, silenzioso, attento, distratto e cosi via.

Nella nostra cultura quest’ambito includerebbe i settori a cui ci riferiamo con ri-
velare se stessi mediante la parola: la comunicazione con altri e la persona uma-
na come ascoltatore che dialoga con altri nella forma dello svelamento reciproco
di se stessi, eccetera,

3. Ambito dell’azione intenzionale: mani, piedi, braccia, dita, gambe e le atti-
vita di questi organi: fare, agire, compiere, eseguire, intervenire, toccare, venire,
andare, marciare, camminare, stare in piedi, sedersi, insieme ad attivita specifiche
come rubare, rapire, commettere adulterio, edificare e simili. Attengono a que-
st’ambito anche i nomi e gli aggettivi rappresentativi che seguono: azione, gesto,
lavoro, attivitd, comportamento, passo, cammino, strada, direzione e qualsiasi at-
tivita particolare; attivo, capace, rapido, lento ¢ cosi via.

Nella nostra cultura quest’ambito includerebbe il settore del comportamento
estrinseco umano: qualsiasi attivita esteriore e intervento umano nel mondo di
persone e cose.

E praticamente impossibile dire se le persone che si servivano di questo
modello ne fossero espressamente consapevoli. Sembra piu verosimile che
il modello fungesse da schema implicito, come complesso indistinto di
settori di significato che funzionavano pit 0 meno come la grammatica di
un madrelingua che non ha alcuna cognizione grammaticale chiara e arti-
colata. Tuttavia quando chi scrive (o che parla nel documento) rappresen-
ta I’attivita umana, inevitabilmente si muove nei tre ambiti, talvolta insi-
stendo soltanto su uno o due, con Paltro o gli altri sempre visibili sullo
sfondo.

L’idea ¢ che tutte le attivita, le situazioni e i comportamenti umani pos-
sono essere e in realta sono fatti rientrare in questi tre ambiti. Quando si
menzionano esplicitamente tutti e tre gli ambiti, chi parla o scrive intende
un’esperienza umana totale e completa. Di una simile esperienza totale e
completa parla per esempio «Giovanni» quando scrive: «Cio che era fin
dal principio, cio che abbiamo udito, cid che abbiamo visto con 1 nostri
occhi, ¢id che abbiamo contemplato e toccato con le nostre mani riguar-
do alla parola di vita... quello che abbiamo wvisto e udito, lo proclamiamo

&_A



86 La personalita del 1 secolo

anche a voi, perché anche voi siate in comunione» (1 Gv. 1,1-3). Allo stes-
so modo la legge di limitazione della vendetta di Es. 21,24, riaffermata in
Deut. 19,21 e ripresa in parte in M¢. 5,38, parla sostanzialmente della li-
mitazione della vendetta all’interno dell’intero arco di interazioni umane
che riguarda ciascuna zona: «Occhio per occhio, dente per dente, mano
per mano, piede per piede». L’affermazione mira a correggere le limitazio-
ni imposte ai diritti sociali del singolo. Se questa formula legale ¢ il risul-
tato e ’espressione dei tre ambiti che costituiscono un essere umano, va
da sé che non deve essere intesa alla lettera e in senso proprio (se non da
parte di chi non sa che cosa sia la cultura o di chi pur trovandosi nella
cultura si trova nella fase di sviluppo cognitivo della concretezza, ossia
bambini e adulti ritardati per natura o per scelta ed esperienza).

Alcuni altri esempi: «Sei cose odia Jhwh, sette sono per lui un abomi-
nio: occhi altezzosi, lingua bugiarda e mani che spargono sangue inno-
cente, un cuore che trama progetti malvagi, piedi veloci a correre al male,
un falso testimone che diffonde menzogne e un uomo che semina discor-
dia tra i fratelli» (Prov. 6,16-19). In questo proverbio articolato in sette
membri (esemplato molto da vicino sui sette giorni della creazione di Gen.
1) si & davanti a due rappresentazioni esaustive della persona assolutamen-
te malvagia secondo i tre ambiti, seguite da quello che per questa cultura
¢ il tipo peggiore di persona, quella che rompe i vincoli di lealtad in una
famiglia di sangue. Si puo poi considerare con quali simboli il profeta
Eliseo esprima tutto il suo io vivente quando si distende sul bambino che
tenta di resuscitare: «la bocca sulla sua bocca, gli occhi sui suoi occhi, le
mani sulle sue mani» (2 Re 4,34). Oppure ancora si puo passare alla rap-
presentazione dell’uomo vestito di lino in Daniele, in quella che mira chia-
ramente a essere una raffigurazione integrale: «La sua faccia dall’aspetto
di folgore, i suoi occhi come torce fiammeggianti, le sue braccia e le sue
gambe come lo scintillio di bronzo lucente e il suono delle sue parole co-
me il rumore di una moltitudine» (Da#n. 10,6). Questo € un resoconto del-
la funzione integrale e completa della persona rappresentata. Prendendo
forse spunto da Daniele, ’autore dell’Apocalisse parla della sua visione
celeste del figlio dell’'uomo in questi termini: «I suoi occhi erano come
fiamma di fuoco, i suoi piedi come bronzo lucente raffinato in crogiolo,
la sua voce come il suono di molte acque; nella mano destra teneva sette
stelle, dalla bocca usciva una spada a doppio taglio e la faccia era come il
sole che splende al massimo della sua intensiti» (Apoc. 1,14-16). Ancora
una volta si & davanti a una rappresentazione funzionale secondo i tre am-
biti, un’immagine di come questo essere si rapporti a quelli con cui entra
in contatto — un quadro funzionale. E anche da osservare come I'ultima
parte del discorso della montagna (Mt. 6,19-7,27), che parla della giusti-
zia dei discepoli, interessi i tre ambiti: la prima sezione riguarda occhi-cuo-

»

La costituzione degli esseri umani e Dio 87

re (Mt. 6,19-7,6), la seconda bocca-orecchie (Mt. 7,7-11) e P’ultima, di ca-
rattere esortativo, mani-piedi (Mt. 7,13-27).

Come gia si & notato, talvolta si parla soltanto di due delle zone, lascian-
do la terza sullo sfondo; per esempio: «Avete sentito che vi fu detto ‘Non
commetierai adulterio [mani-piedi]’. Ma io vi dico che chiunque guarda
4 una donna con lascivia ha gid commesso adulterio con lei nel suo cuore
[occhi-cuore]. Se il tuo occhio destro ti fa peccare, cavalo e gettalo via; ¢
meglio che tu perda una delle tue membra piuttosto che il tuo corpo inte-
ro sia gettato nell’inferno [occhi-cuore]. E se la tua mano destra ti fa pecca-
re, tagliala e gettala via; & meglio che tu perda una delle tue membra piut-
tosto che tutto il tuo corpo sia gettato nell’inferno [mani-piedi]» (Mt. s,
27-30). Si osservi lo schema chiastico del passo (a, b, b’, a’). Come non &
possibile commettere adulterio con mani e piedi fisici e in senso proprio o
con il cuore fisico e in senso proprio, cosi anche "occhio destro che dev’es-
sere cavato e la mano destra che dev’essere tagliata non sono occhi e ma-
ni fisici e in senso proprio. La parabola chiama invece a prendere in con-
siderazione gli ambiti o le sfere di attivita che mostrano d’essere di osta-
colo a un comportamento interpersonale adeguato e a «tagliare» queste
attivita. Nel passo si parla di due ambiti soltanto, mettendo cosi in rilievo
il rapporto fra la testa e le mani e piedi, tra I'io interiore, intimo e attivi-
ta esteriore. In qualche modo simile a questo passo di Matteo ¢ Mc. 7,14-
23, dove si parla di impurita e di cuore per il rapporto tra Iio interiore,
intimo e Pattivita esteriore: questa scaturisce dal cuore ed ¢ il cuore a do-
ver essere riallineato. Lo stesso vale per il detto: «Perché dall’abbondanza
del cuore parla la bocca» (Mt. 12,34; cf. Mt. 13,13-17).

LA COSTITUZIONE DEGLI ESSERI UMANI E DIO

In una tradizione tramandata in uno scritto israelita recente s’incontra que-
sto ammonimento: «Conosci cid che si trova sopra di te: un occhio che
tutto vede, un orecchio che tutto ode e un libro in cui sono registrate tut-
te le tue azioni» (Pirge Abot 2,1). Va da sé che occhio, orecchio e registra-
zione delle azioni sono attribuiti a Dio. Poiché gli asserti riguardanti Dio,
al pari degli asserti delle scienze fisiche, si presentano come analogie col
comportamento umano, ne consegue che le rappresentazioni bibliche del
modo con cui Dio opera avranno la forma di analogie provenienti dalla
cognizione di come gli esseri umani adempiono alla propria funzione.
Guardiamo agli idoli. Com’¢ noto questi hanno «bocca ma non parla-
no, hanno occhi ma non vedono, hanno orecchie ma non odono» (Sal.
135,16-17), «non possono né vedere né udire né camminare» (Apoc. 9,
20). Che cosa dire allora di Dio? «Colui che ha formato Porecchio forse
non ode? colui che ha plasmato 'occhio forse non vede? colui che am-

‘*—%—



88 La personalita del 1 secolo

monisce le genti forse non punisce?» (Sal. 94,9-10). Nella Bibbia capita
spesso di leggere come Dio sia «saggio di cuore e potente di forza» (Giob.
9,4), 1 profeti non si stancano di far osservare che «la bocca del Signore ha
parlato», e i novellieri d’Israele di esaltare cid che Dio ha fatto con «ma-
no forte e... braccio teso» (1 Re 8,42). Naturalmente niente di cid signifi-
ca che per i nostri autori Dio abbia in senso proprio occhi e orecchie 0 ma-
ni e piedi fisici. Al pari degli stessi ambiti quando vengono rappresentati
per ’essere umano, gli organi corporei fisici € concreti simboleggiano la
sfera e lo stile delle potenzialita e dell’interazione umane. E quando que-
sti ambiti vengono utilizzati per parlare di Dio s’insiste in particolare sul-
la differenza tra Dio e la persona umana. Tutto ¢id che riguarda Dio & sem-
plicemente al di la degli esseri umani, compresa la sollecitudine che Dio di-
mostra per 1 suoi. Come dice Paolo riprendendo un inno preesistente: «Cid
che nessun occhio ha visto e nessun orecchio ha udito e che il cuore del-
I'uomo non ha immaginato, cid che Dio ha preparato per quelli che lo
amano» (1 Cor. 2,9).

Il modo particolare con cui si mette in risalto la differenza tra Dio e
'umanita sta nel fatto che nel comportamento di Dio i tre ambiti opera-
no in armonia. Cio che Dio concepisce nel cuore e dice con la bocca &
buono e accade realmente. Le persone non agiscono con coerenza né mo-
strano armonia fra i tre ambiti. Riguardo a Dio & quindi possibile legge-
re: «Perché egli parlo, e fu» (Sal. 33,9); «lo, Jhwh, ho parlato, e lo faro»
(Ez. 36,36) —nessun divario tra parola e azione; «Forse che ha detto e non
lo fara? O ha parlato e non lo compira?» (Num. 23,19). Un’altra differen-
za considerevole tra Dio e 'umanita ¢ che Dio soltanto conosce il cuore
dell’'uvomo: «L’uomo guarda all’apparenza esteriore, ma Jhwh guarda al
cuore» (1 Sam. 16,7; e 1 passi citati sopra riguardo alla personalita collet-
tivista). Naturalmente solo Dio agisce e opera su una scala incomparabi-
le. Una lettura attenta di Gen. 1,1-2,4 mostra sei volte Dio che parla, ope-
ra ¢ vede — 1 tre ambiti. Ad esempio «Dio disse ‘Ci sia luce’, e ci fu luce. E
Dio vide che la luce era buona... Dio disse ‘Ci siano luci’... Dio fece le due
grandi luci... e Dio vide che era buono» (Gen. 1,3-4.14-18). E da osser-
vare la corrispondenza tra cio che Dio dice, fa e valuta o pensa, e quanto
questa corrispondenza degli ambiti connessi sia reale. Al termine del pas-
so (Gen. 1,26), dell’abitante della terra si dice che ¢ immagine e somi-
glianza di Dio, in qualche modo come Dio, ma in qualche modo diverso
da Dio. Come? perché? Si devono ancora una volta prendere in conside-
razione i tre ambiti. L’abitante della terra, al pari Dio, ha un cuore che pro-
getta, pensa, valuta, sceglie; una parola che esprime cid che & nel cuore e
un’attivita che compie cio che il cuore ha ideato e che la parola ha espres-
so. Ma I’abitante della terra & diverso da Dio, ¢ imperfetto, perché cio che
un essere umano progetta spesso non ha effetto, cio che dice spesso non

V

La costituzione degli esseri umani ¢ Dio 89

sj accorda con quanto si trova nel suo cuore ¢ le azioni si rivelano spesso
prive di effetto, incomplete. Riassumendo, gli esseri umani sperimentano
una certa discordanza fra i tre ambiti, e cio é tipico dell'uomo. Al pari di
Dio, tuttavia, anche gli esseri umani agiscono secondo i tre ambiti.

Se si pensa che questo scenario sia eccessivo, si veda come il Siracide ri-
scrive il passato d’Israele:

Diede loro autorita su tutto cid che & sulla terra. Li vesti di forza pari alla sua e li
fece a sua immagine. Riempi di timore dell’uomo tutto cid che vive, rendendolo
signore delle bestie e degli uccelli. Plasmo per loro una bocca e una lingua, occhi
e orecchie, e diede loro un cuore per pensare. Li riempi di conoscenza e intelli-
genza e rivelo loro il bene e il male. Pose nel loro cuore la sua luce per mostrare
Joro la grandezza delle sue opere. Mise davanti a loro la conoscenza, li doto della
legge della vita. Fisso un’alleanza eterna con loro e rivelo loro i suoi giudizi. I lo-
ro occhi videro la sua gloriosa maesta e le loro orecchie udirono la gloria della
sua voce. Disse loro: «Guardatevi da ogni ingiustizia»; diede a ciascuno un co-
mandamento rispetto al vicino. Le loro vie sono sempre sotto il suo occhio, non
si possono nascondere alla sua vista. Su ciascun popolo ha posto una guida, ma
[sraele & la parte del Signore... Tutte le loro opere sono come sole per lui, e i suoi
occhi sono fissi sulle loro vie (Sir. 17,2-19).

Nel Nuovo Testamento s’incontra poi un’interessante applicazione a
Dio di questo modello a tre settori. Senza dubbio la motivazione che sta
dietro a questa nuova applicazione era Pesperienza di Gesu e la questione
della relazione di Gesti con Dio. Gest parlava di Dio come «padre» e «mio
padre», ciod patrono. In molti passi si parla di quanto il padre fa ¢ in
questi passi egli agisce come dio secondo il modello a tre settori. Vi sono
tuttavia passi particolari in cui si distingue il padre rispetto a Gest in
quanto figlio, e in questi il padre opera secondo 'ambito occhi-cuore: ¢ il
padre delle luci (Giac. 1,175 1 Gu. 1,5), invisibile (1 Tim. 1,17) € inacces-
sibile (1 Tim. 6,16). Nessuno ha visto il padre (Gv. 6,46). Il padre pero
«vede nel segreto» (Mt. 6,18), conosce i nostri cuori (Lc. 16,15), ama il
mondo (Gv. 3,16), giudica ciascuno con imparzialita secondo le sue azio-
ni (1 Pt. 1,17) e cosi via. «Riguardo al giorno o all’ora nessuno la cono-
sce, neppure gli angeli del cielo, né il figlio, ma soltanto il padre» (Mc. 13,
32). Rispetto a Dio, Gesti «¢ il mio figlio diletto, nel quale mi sono com-
piaciuto» (Mt. 3,17; 17,5).

Relativamente a Dio, inoltre, Gesul in quanto figlio ¢ rivelatore del pa-
dre: «Tutto mi & stato dato da mio padre; nessuno conosce il figlio se non
il padre, e nessuno conosce il padre se non il figlio» (Mt. 11,27). La rive-
lazione del padre & presentata secondo la funzione bocca-orecchie. Ma
Gesti & pur sempre la parola di Dio (Gv. 1,1 ss.); «in questi ultimi giorni
ha parlato a noi per mezzo di un figlio» (Ebr. 1,2). «Chiunque ¢ della ve-
rita ascolta la mia voce» (Gv. 18,37). Cio che il padre vuole dalla casa



90 La personalita del 1 secolo

d’Israele e che essa obbedisca a Gesui: «Ascoltatelo» (Mz. 17,5). Il coman-
damento di Gesu signore risorto ¢ che i suoi discepoli insegnino ad altri a
osservare «tutto cio che vi ho comandato» (M. 28,20}, cioé¢ una parola
che dev’essere compiuta. E tuttavia da osservare che in quanto essere uma-
no Gesu mostrava chiaramente tre ambiti, al pari di qualsiasi altro essere
umano. [ vangeli illustrano «tutto ¢id che Gesii iniziod a fare e insegnare»
(Atti 1,1) e spesso mostrano dimensioni del suo cuore («Sono mansueto e
umile di cuore», Mt. 11,29). Nellottica dej tre ambiti Gesti & quindi af-
fatto umano, ma rispetto al padre & il figlio che lo rivela, & la bocca-orec-
chie di Dio.

L’ambito di mani e piedi applicato a Dio, infine, si riferisce sempre allo
spirito di Dio. La parola «spirito» significa alla lettera vento, nel mondo
antico la principale fonte di energia visibile se si esclude la forza umana e
animale. I vento riguarda una varieta di significati compresi tra arietta
rinfrescante e 'uragano o il tornado distruttore. Il vento & potenza e il
vento santo («spirito santo») implica sempre potenza, attivita, azione, ef-
ficacia. Molti profeti della Bibbia affermano che «la mano di Jhwh» era
sopra di loro (1 Re 18,46 = Elia; 2 Re 3,15 = Eliseo; Is. 8,11; Ez. 3,22).
Lo stesso vale per il profeta che inaugura il Nuovo Testamento, Giovanni
Battista: «Perché la mano del Signore era con lui» (Le. 1,66). Gesti so-
stiene di compiere il bene per altri con il dito di Dio: «Ma se & con il dito
di Dio che scaccio demoni, allora il regno di Dio & venuto su di voi» (Le.
11,20). Grazie allo spirito di Dio «erano compiuti tra il popolo per le ma-
ni degli apostoli molti segni e prodigi» (A 5,12). Il giorno di pentecoste
questo stesso spirito compare in forma di «lingue come di fuoco», poiché
effetto della sua attivita abilitante & la parola (At 2,1-4). Nella fisica del
1 secolo il vento, 'acqua e il fuoco hanno le proprieta che avevano i liqui-
di secondo la cognizione di allora. Al pari dell’acqua, anche il vento e il
fuoco possono essere «versati» (la radice latina tradotta con «infondere»
significa «versare su», mentre quella resa con «ispirare» significa «soffia-
re sopra»). Si puo quindi versare lo spirito di Dio su tutti (Atti 2,17) e
I'acqua pud fungere da simbolo delleffusione dello spirito nel battesimo.,
Questo tipo di spirito «versato sopra» puo in seguito permeare i cuori e
le bocche degli esseri umani, ossia influenzare tutte e tre le zone, non solo
mani e piedi della persona. I seguaci perseguitati di Gesii possono «dire
¢io che vi verra dato in quell’ora, perché non siete voi a parlare, ma lo spi-
rito santo» (Mec. 13,11). E i carismi suscitati dallo spirito in 7 Cor. 12 so-
no tutti carismi di bocca-orecchie e mani-piedi; al di 13 di essi sta I’«amo-
re», che € I"attributo occhi-cuore di attaccamento al gruppo (1 Cor. 13).

Per riassumere, sembrerebbe che I'idea di Dio tipica del gruppo poste-
riore a Gesn, la trinita, affondi le radici nel modello a tre settori dell’esse-
re umano proprio della cultura che andiamo illustrando. Questo modello

_—

h 28

Riepilogo 91

¢ per cosi dire la replicazione — l’applicagior}e de’llo stesso modello aun
altro ambito — del modello di cio che costituisce | essere umano a;zphcato
all’esperienza di Dio, senza dubbio per via dell’esperienza di Gfesu, e an-
che le varie concezioni di Dio della Bibbia in generale sono da ricondurre
al modello a tre settori della costituzione del genere umano.

RIEPILOGO

Stando alle cognizioni del gruppo di stranieri che andiarpo studiando ne-
gli scritti del Nuovo Testamento, sembrerebbe che up’esnstm?xa umana si-
gnificativa sia frutto dalla piena consapevolezza di cio che di noi pensano
e sperimentano altri e dall’essere all’altezza di questa consapevolezza: La
coscienza ¢ la sensibilita per cio che altri pensano di una persona e si at-
tendono da lei; ¢ un’altra parola per la vergogna in Senso Positivo (proprlq
come mente ¢ un’altra parola per cuore). La persona in questione non si
concepisce quindi come un singolo che agisce da solo 1nd1pendentemente
da cid che altri pensano e dicono. Piuttosto, si ¢ sempre gopsapevoh'delle
attese altrui, in particolare delle persone significative, e ci si sforza di cor-
rispondere a tali attese. Questa ¢ la personalita che fa tutt’uno col. gruppo,
orientata al gruppo, collettivista, che ha bisogno dell’altro semplicemente
per sapere chi ¢é. - o '
Poiché la personalita collettivista trae le proprie informazioni dal .d1 fuo-
ri di sé e a sua volta funge da fonte d’informazione esterna per altri, tutto
quanto accade di unico nell’intimo di una persona ¢ accuratamente filtra-
to. La psicologia personale, 'unicita del singolo ¢ la consapevole.zza che
individuo ha di sé sono semplicemente banditi in quanto non interes-
santi né importanti. Tutte le motivazioni, le rggioni ¢ g'li.atteggiamentl pro-
vengono al contrario da stereotipi culturali condlylsl, da 1d§e .ger.lera}h
sentite come naturali in determinati gruppi compresi tra la famiglia, il vil-
laggio o la citta e la nazione. A loro volta questi stqeotipi non conseguo-
no da considerazioni psicologiche di tipo individualista ma da tratti ¢ com-
portamenti di gruppo ovvi ed evidenti. Gran parte flell.e energie ¢ d(?dlca—
ta a valutare il proprio onore all’interno di gruppi significativi e a stimare
quanto onore il proprio gruppo riconosca ad altri. ' N
Proprio come la societa ¢ composta da un certo numero d% gruppi in-
terconnessi eppure distinti, costituiti da individui interconnessi eppure dl:
stinti, cosi anche del singolo si pensa che sia costituito da' sfere d attivita
interconnesse eppure distinte. L’esistenza e la funzione di queste sfere ¢
confermata e convalidata da osservazioni esteriori, esterne, concrete rag-
gruppate secondo tre ambiti: occhi-cuore, bocca—orec.chie e mani—ple,dl. In
termini pit astratti, occhi-cuore & I"ambito del pensiero fuso. con lemq—
zione, bocca-orecchie & Pambito della parola con cui ci si esprime € mani-



92 La personalita del 1 secolo

piedi ¢ ’'ambito dell’attivita intenzionale. Al pari dei singoli, anche i grup-
pi agiscono all’interno di questi tre ambiti.

Questo modello culturale della costituzione umana ¢ applicato per ana-
logia a Dio. Anche la rappresentazione di Dio viene articolata secondo
questi tre ambiti. A motivo dell’importanza fondamentale che I’esperien-
za di Gesu ha nel Nuovo Testamento, i tre settori del modello di Dio ven-
gono precisati in relazione all’attivitd specifica attribuita al padre, al fi-
glio e allo spirito.

L’elenco che segue presenta una tavola riassuntiva delle differenze tra
la personalita individualista moderna (che tuttavia non & generalizzabile)
e quella mediterranea tradizionale, integrata in gruppi e diadica. Scopo
della tavola ¢ di fornire un orientamento generale cosi che quando si esa-
mini con attenzione il Nuovo Testamento si possa disporre di uno stru-
mento comparativo che consenta di meglio contestualizzare sia il lettore
sia le personalita di cui questi legge.

Tavola 2. Gli statunitensi d’oggi e i mediterranei antichi

Orientamento mediterraneo

In generale

Si attribuisce un alto valore al confor-
mismo.

Gli atteggiamenti autoritari sono la
norma sociale.

I superiori prendono decisioni in mo-
do autocratico e paternalistico.

I subalterni sono piu convinti dai su-
periori che danno ordini e direttive e
che mantengono la propria distanza so-
ciale.

I subalterni preferiscono superiori
che prendono decisioni in modo auto-
cratico-paternalistico o seguendo la re-
gola della maggioranza.

I subalterni (dipendenti) hanno pau-
ra di trovarsi in disaccordo con i supe-
riori e sono riluttanti a fidarsi gli uni
degli altri.

Orientamento statunitense

Si attribuisce un alto valore all’indipen-
denza.

Gli atteggiamenti autoritari sono una
questione di personalita.

I dirigenti (e i genitori) prendono de-
cisioni dopo essersi consultati con i su-
balterni.

I subalterni sono pit convinti dai su-
periori che consentono di partecipare
al processo decisionale e che riducono
la distanza sociale.

[ subalterni preferiscono i superiori
che prendono decisioni in uno stile di
consultazione e di concessioni recipro-
che.

I subalterni (dipendenti) sono meno
timorosi di trovarsi in disaccordo con i
superiori € mostrano maggior spirito di
collaborazione.

Orientamenti riguardo alle differenze di status

Le persone di ceto elevato sono di tipo
diverso da quelle di bassa estrazione.

Le persone di ceto elevato e di bassa
estrazione sono tutte «persone come
me».

hB

Pochi dovrebbero essere indipenden-
¢, i pit dipendenti.

L’elemento fondamentale del potere

recede le questioni morali; la legitti-
mita del potere & attribuita, come il ce-
to Stesso.

Chi detiene il potere gode di privilegi
¢ deve sembrare il piti potente possibile.

Lo sconvolgimento sociale & sempre
dovuto a qualche «perdente», da puni-
re con la forza e la vergogna.

Per cambiare la situazione sociale, de-
tronizzare chi ¢ al potere.

C’e sempre un conflitto nascosto tra
i potenti e chi ¢ senza potere.

Poiché la scarsa fiducia in membri di
un gruppo altro & la norma, chi ¢ senza
potere non si unira né collaborera mai.

Riepilogo 93

Tutti dovrebbero essere interdipen-
denti.

L’uso del potere dev’essere legittima-
to e soggetto alle norme del bene e del
male.

Tutti hanno diritti uguali; i potenti
dovrebbero ridimensionare la propria
forza e non dare apparenza di goder-
ne.

Lo sconvolgimento sociale ¢ sempre
dovuto a qualche aspetto sistemico. Il
sistemna richiede d’essere messo a pun-
to, mentre i devianti necessitano di ri-
abilitazione.

Per cambiare la situazione sociale, ri-
distribuire il potere.

C’¢ sempre un’armonia nascosta tra
i potenti e chi ¢ senza potere.

Chi ¢ senza potere pud unirsi ¢ colla-
borare su principi di solidarieta.

Ovientamento di gruppo vs. individualismo

Si nasce in famiglie allargate che forni-
scono protezione in cambio di fedelta,
fiducia, solidarieta di gruppo.

Emotivamente il singolo dipende da
organizzazioni e istituzioni; il fonda-
mento dell’identita & nel sistema socia-
le.

La vita privata & pervasa dal gruppo
proprio, dal gruppo parentale e dalle
organizzazioni cui si appartiene; le opi-
nioni sono predeterminate; piu impor-
tante di tutto & il conformismo del sin-
golo e I’essere accettati dal gruppo;
I’ideale & far parte di un gruppo.

Relazioni sociali predeterminate nel-
PPambito di gruppi propri; necessita di
prestigio all’interno del gruppo proprio.

I modelli di valore sono profonda-
mente diversi per i membri del gruppo
proprio e per quelli del gruppo altro;
la norma e il particolarismo.

Si ritiene che ognuno si prenda cura di
se stesso e della famiglia ristretta.

Tl singolo ¢ indipendente da organiz-
zazioni e istituzioni; il fondamento del-
’identita ¢ nell’individuo.

I singoli hanno diritto a una vita pri-
vata e a opinioni proprie; piu impor-
tante di tutto & Iiniziativa ¢ la realizza-
zione del singolo, e Pideale & godere di
una posizione di primato.

Si pensa alle persone in termini genera-
li; necessita di stringere amicizie parti-
colari.

I modelli di valore devono essere ap-
plicati a tutti gli esseri umani; ’obiet-
tivo & universalismo.




94 La personalita del 1 secolo

Concezioni ideologiche[religiose

La religione ¢ parte integrante del siste-
ma politico e di quello familiare.

Religione militante in cui & importan-
te compiere azioni simbolicamente si-
gnificative.

Conversioni collettive.

Il culto insiste sull’identita di gruppo
e sulla storia condivisa del gruppo.

E popolare un pensiero ideologico,
orientato alla teoria.

Attivita piu strutturate, con regole pin
esplicite (scritte) e un numero pill gran-
de di specialisti che si occupano di par-
ticolari, avendo di mira l'uniformita
organizzativa,

Acquiescenza al possesso della verita
assoluta.

Certezza dell’ineguaglianza dei sessi.

Attrattiva delle correnti religiose, fi-
losofie ¢ ideologie «dure».

Simpatia per chi compie imprese di
successo, eroi che sopportano patimen-
ti, durezze, sofferenze.

Divisione di genere del lavoro

L’ideale ¢ il machismo (virilitA appari-
scente).

I ruoli di genere nella societa devono
essere distinti con chiarezza.

I maschi devono comportarsi con de-
cisione; le femmine devono mostrarsi
sempre premurose.

I maschi dovrebbero dominare in tut-
ti 1 contesti sociali.

La religione & distinta dal sistema poli-
tico e da quello familiare.

Religioni pragmatiche o introverse
meditative.

)

Conversioni individuali.

Il culto insiste sul mondo di chi agi-
sce in modo indipendente.

E popolare un pensicro pragmatico,
orientato alla prassi.

Le attivitd sono meno strutturate,
con meno regole esplicite (scritte) e piu
persone eclettiche o dilettanti. Gli spe-
cialisti si occupano maggiormente di
strategia, con organizzazioni plurifor-
mi.

Continua ricerca della verita relativa.

Certezza dell’uguaglianza dei sessi.

Attrattiva delle correnti religiose, fi-
losofie e ideologie «morbide».

Simpatia per gli sfortunati, eroi che
fanno il bene per amore di altre perso-
ne meno fortunate.

L’ideale € I'uguaglianza di opportunita
e ricompense tra i generi.

I ruoli di genere nella societa dovreb-
bero essere fluidi.

Non ¢ necessario che i maschi adotti-
no comportamenti aggressivi, possono
anche mostrare d’essere premurosi; an-
che le femmine possono essere aggres-
sive.

Le differenze di ruoli di genere non
dovrebbero significare differenze di po-
tere.

Per questa tavola comparativa ci si & serviti di G. Hofstede, Cudture’s Consequences. Interna-
tional Differences in Work-Related Values (Cross-Cultural Research and Methodology Series
5), Beverly Hills, Cal. 1984, - B.J. Malina, Dealing with Biblical (Mediterranean) Characters.
A Guide for U.S. Consumers: Biblical Theology Bulletin 19 (1989) 127-141. — Idem, Mary-
Woman of the Mediterranean. Mother and Son: Biblical Theology Bulletin 20 (1990) 54-64. —
Idem, Is Theve a Circum-Mediterranean Person? Looking for Stereotypes: Biblical Theology
Bulletin 22 (1992) 66-87,

~_—

) 2B

BIBLIOGRAFIA

Geertz, C., «From the Native’s Point of View». On the Nature of Anthropolo-
gical Understanding, in K.H. Basso - H.A. Selby (ed.), Meaning and Anthropo-
logy, Albuquerque 1976, 221-237.

Géradon, B. de, L’homme a I'image de Dieu: Nouvelle Revue Théologique 8o
(1958) 683-695.

Hanson, K.C., Sin, Purification, and Group Process, in H.T.C. Sun eal. (ed.), Prob-
lemns in Biblical Theology, in hon. of R. Knierim, Grand Rapids 1997, 167-191.

Hui, C.H. - Triandis, H.C., Individualism-Collettivism. A Study of Cross-Cul-
tural Researchers: Journal of Cross-Cultural Psychology 17 (1986) 225-248.

Malina, B.J., Dealing with Biblical (Mediterranean) Characters. A Guide for U.S.
Consumers: Biblical Theology Bulletin 19 (1989) 127-1471.

—, Mother and Son: Biblical Theology Bulletin 20 (1990) 54-64.

-, Is There a Circum-Mediterranean Person? Looking for Stereotypes: Biblical
Theology Bulletin 22 (1992) 66-87.

—, Power, Pain, and Personhood. Asceticism in the Ancient Mediterranean World,
in V.L. Wimbush - R. Valantasis (ed.), Asceticism, New York 1995, 162-177.

-, The Mediterranean Self. A Social Psychological Model, in The Social World of
Jesus and the Gospels, London 1996, 67-96.

Malina, B.]. - Neyrey, J.H., Portraits of Paul. An Archaeology of Ancient Person-
ality, Louisville, Ky. 1996.

Pierce, C.A., Conscience in the New Testament. A Study of Syneidesis in the New
Testament (Studies in Biblical Theology 1), London 1955.

Pilch, J.]J., Healing in Mark. A Social Science Analysis: Biblical Theology Bulletin
15 (1985) 142-150.

~, The Health Care System in Matthew. A Social Science Analysis: Biblical Theo-
logy Bulletin 16 (1986) 102-106.

—, Sickness and Healing in Luke-Acts, in J.H. Neyrey (ed.), The Social World of
Luke-Acts. Models for Interpretation, Peabody, Mass. 1991, 181-210.

-, Healing in the New Testament. Insights from Medical and Mediterranean An-
thropology, Minneapolis 2000.

Prochaska, J.O. - Norcross, J.C., Systems of Psychotherapy. A Transtheoretical
Analysis, Pacific Grove, Cal. 31994.

Saunders, G.R., Men and Women in Southern Europe: Journal of Psychological
Anthropology 4 (1981) 413-434.

Selby, H.A., Zapotec Deviance. The Convergence of Folk and Modern Sociology,
Austin 1974.

Sharabi, H. - Ani, M., Impact of Class and Culture on Social Behavior. The Feudal
Bourgeois Family in Arab Society, in L.C. Brown - N. Itzkowitz {ed.), Psycho-
logical Dimensions of Near Eastern Studies, Princeton, N.J. 1977, 240-256.

Triandis, H.C., Cross-Cultural Studies in Individualism and Collectivism, in
R.A. Diensbier - J.J. Berman (ed.), Nebraska Symposium on Motivation 1989,
Lincoln 1990, 41-133.

Triandis, H.C. et al., An Etic-Emic Analysis of Individualism and Collectivism:
Journal of Cross-Cultural Psychology 24 (1993) 366-383.

i o .



Capitolo 3

La cognizione
della limitatezza dei beni

La conservazione dello status sociale

1l gruppo di stranieri che origliamo quando leggiamo gli scritti del Nuovo
Testamento proviene dal mondo mediterraneo del 1 secolo. Un’altra ca-
ratteristica significativa del mondo mediterraneo del 1 secolo & d’essere un
esempio quasi perfetto di cio che gli antropologi chiamano societi conta-
dina classica: un insieme di villaggi socialmente legati a cittd amministrati-
ve preindustriali. Per comprendere i nostri stranieri e la loro apprensione
per Ponore e la vergogna ¢ importante formulare un modello adeguato di
societa contadina e dei tipi di cognizione sviluppati da una societa del ge-
nere. Fin d’ora ¢ importante osservare che con «contadina» nell’espressio-
ne «societa contadina» s’intendono persone, quale ne sia ’occupazione,
che sono state inculturate e continuano a essere membri di una societa
contadina. La mentalita «contadina» dei membri di una societa contadi-
na ¢ tipica del mendicante e del re, del piccolo e del grande proprietario ter-
riero, del profeta e dello scriba. Questa mentalitd «contadina» & una pro-
prieta della societa, non una caratteristica dipendente dall’occupazione o
dalla posizione sociale.

LA SOCIETA RURALIZZATA

Le citta preindustriali s’incontrano immancabilmente in societa ruralizza-
te. Con societa ruralizzata intendo dire che sono i grandi proprietari ter-
rieri a stabilire le priorita del territorio in ragione dei propri interessi, va-
lori e intenti. Cio dovrebbe risultare pit chiaro dalle riflessioni che se-
guono. Per gli storici della citta ¢ lapalissiano affermare che gli Stati Uniti
sono oggi una societd urbanizzata. Le aree urbane raccolgono la maggior
parte della popolazione nazionale e le politiche nazionali sono dettate da
priorita urbane. Le finalita urbane dominano gli obiettivi, i valori e i com-
portamenti del cinque per cento della popolazione che ¢ addetta alla pro-
duzione agricola. La nostra societd urbanizzata si sta rapidamente trasfor-
mando in una societa di dimensioni globali. Prima di urbanizzarsi gli Sta-
ti Uniti si erano sviluppati in societd urbana lungo il periodo segnato dal-
la crescita dell’industrializzazione sino alla fine della seconda guerra mon-
diale. Una societa urbana, da questo punto di vista, & una societ in cui una
percentuale significativa della popolazione vive e lavora in centri urbani,

La parentela 97

secondo priorita molto diverse dalla societa rurale anche se secondo ritmi
che in qualche modo si corrispondono. Nelle societa urbane le priorita ur-
pane entrano in competizione con quelle rurali nel determinare le scelte
politiche nazionali. Le priorita urbane e rurali favoriscono il sorgere di
obiettivi, valori e comportamenti in conflitto. Prima delle ondate d’immi-
grazione alla fine del x1x e nel primo quarto del xx secolo, gli Stati Uniti
erano sostanzialmente una societa rurale, dove gli interessi politici nazio-
nali erano determinati da priorita rurali, e dove interessi rurali domina-
vano gli obiettivi, i valori e i comportamenti del novantacinque per cento
della popolazione che viveva sulla terra e del cinque per cento che risiede-
vya stabilmente in citta. Quando una manciata (pitt 0 meno il due per cen-
to della popolazione) di abitanti appartenenti alle élite urbane possiede la
schiacciante maggioranza della terra di un impero, quando questi grandi
proprietari terrieri stabiliscono il programma dell’impero sulla base degli
interessi, dei valori e degli obiettivi loro propri, & piti opportuno parlare
di societa ruralizzata. E quelle che fanno da sfondo al modo di pensare e
d’essere contadino sono societa ruralizzate.

LA PARENTELA

Com’e risaputo, simili societa ruralizzate presentano due istituzioni so-
ciali cardinali che si concretano nelle strutture spaziali e architettoniche
che vengono chiamate casa e citta. La prima istituzione fondamentale era
la parentela, la seconda la politica. La parentela ¢ la simbolizzazione dei
processi biologici della riproduzione e della crescita umana in termini che
rispettino relazioni, ruoli, status e simili. La parentela riguarda la genera-
zione e ’educazione di esseri umani intesi come membri della famiglia (e
«prossimi», in societa dalla scarsa mobilitd). Nelle societd ruralizzate il
gruppo parentale era anche I'unita economica e religiosa: i mediterranei
antichi conoscevano un’economia domestica e una religione domestica
(ma sul piano familiare non c’erano un’economia o una religione separa-
te dalla parentela). La religione domestica, ad esempio, utilizzava i ruoli,
1 valori e gli obiettivi della comunita familiare per articolare ed esprimere
la religione: i funzionari religiosi della religione domestica erano personag-
gi della famiglia (in particolare padri e, all’interno della casa, madri, come
anche figli maggiori e antenati); al centro stava la (o le) divinita come fon-
te di solidarieta, di fiducia reciproca e di appartenenza mediata dagli ante-
nati, dai quali ci si attendeva che fornissero benessere, salute e prosperita
per il gruppo parentale e per i suoi patriarchi, a beneficio dei membri del-
la famiglia. La casa aveva i suoi altari e riti sacri (che ruotavano attorno
al pasto familiare e al focolare come simboli di vita), dove officiavano il pa-
dre (patriarca) e la madre (che nella casa era autorita maggiore). Le divi-

R



98 La cognizione della limitatezza dei beni

nita erano quelle tribali e/o familiari (ad esempio lari, penati, Dio di Abra-
mo, Isacco, Giacobbe, ecc.) ma anche antenati che avevano a cuore il be-
nessere, la prosperita e la fecondita dei membri della famiglia. Si mostra-
va grande interesse per Peredita e la legittimita degli eredi. La religione do-
mestica cerca il senso nell’appartenenza: una esistenza fondamentalmente
significativa consegue dall’appartenere, ad esempio, a un popolo scelto, se-
lezionato, santo. In societa ordinate significa appartenere al rango appro-
priato di una societa strutturata (spesso chiamato gerarchia). In societa in
qualche modo poco strutturate equivale ad appartenere a una famiglia e/o
a un gruppo parentale fittizio appropriato. Nell’economia domestica le fi-
nalita parentali riguardo alla generazione e all’educazione sono replicate
nella produzione e nel sostentamento di nuova vita in attivita agricole, fac-
cenda familiare che riguarda le non élite. Il modello del gruppo proprio /
gruppo altro che delimita i confini di parentela funge da demarcatore tra
le famiglie oltre che tra 'unita politica del gruppo familiare e il resto del
mondo.

LA POLITICA

La seconda istituzione altrettanto centrale del mondo mediterraneo anti-
co era la politica — che simboleggia le relazioni sociali secondo ruoli, sta-
tus e interazioni verticali. La politica interessava ’azione collettiva effica-
ce, applicazione della forza per raggiungere obiettivi collettivi. I ruoli,
gli status, i diritti e gli obblighi del sistema politico erano alla portata di
persone di lignaggio adeguato, provenienti soltanto dalle famiglie «mi-
gliori», ed erano quindi legati al sistema di parentela. Anche ["unita poli-
tica era economica e religiosa: 'uomo mediterraneo antico conosceva una
economia politica e una religione politica (politicamente parlando non esi-
stevano economia o religione distinte dalla politica). I principi politici di
un’efficace azione collettiva a vantaggio del gruppo proprio erano repli-
cati nell’uso della forza riguardo al gruppo altro, sostanzialmente nell’in-
teresse delle finalita economiche domestiche primarie: acquisizione di ter-
ra, manodopera, animali e simili. La religione politica, a sua volta, utiliz-
zava i ruoli, i valori e gli obiettivi della politica per articolare ed esprime-
re la religione: i funzionari religiosi erano figure politiche, al centro stava
la (o le) divinita come fonte di potere e di potenza da cui ci si attendeva an-
che che procurasse ordine, benessere e prosperita per il corpo politico e
per chi deteneva il potere (élite) a vantaggio dei sudditi. Nelle citta-terri-
torio monarchiche del Mediterraneo orientale i templi erano edifici poli-
tici e i sacrifici del tempio erano finalizzati al bene pubblico; la divinita
del tempio contava su un personale simile a quello di cui poteva disporre
un monarca a palazzo (maior domus = sommo sacerdote; funzionari di di-

h 8

Citta e campagna 99

versi ordini e gradi = sacerdoti, leviti, schiavi del tempio e simili). Le citta
«democratiche» sotto controllo delle élite locali trasformarono i templi
monarchici in templi democratici, ormai posseduti e retti da consigli cit-
tadini o da membri nobili del consiglio, dove i sacrifici erano offerti secon-
do gli intenti dell’entita che sacrificava.

CITTA E CAMPAGNA

I grandi proprietari terrieri dettavano il programma della vita quotidiana
della societa in generale. Questi grandi proprietari terrieri — il «meglio»,
|’«aristocrazia» — avevano generalmente due luoghi di residenza. Uno era
una casa in campagna, sulla terra che all’élite forniva potere e ricchezza.
I’altra era una casa costruita all’interno di un aggregato di case simili di
altre élite proprietarie terriere in un luogo centrale (o principale), la citta.
Come i piccoli proprietari terrieri vivevano in cittadine e villaggi in ag-
glomerati di case (solitamente per godere di sostegno e protezione), lo
stesso accadeva per i grandi proprietari, salvo che gli agglomerati abita-
tivi di costoro costituivano il centro di quella che in antico veniva chiama-
ta polis (greco), urbs e civitas (latino) o ‘#r (ebraico).

Di fatto la cittd antica era un sistema chiuso e centralizzato di relazioni
parentali selettive che aveva come scopo un’azione collettiva operativa e
che quanto a organizzazione dello spazio si manifestava nell’architettura
e della disposizione dei posti. La struttura centralizzata di relazioni so-
ciali tra le élite prendeva una dimensione spaziale nel diritto territoriale,
nel senso che queste élite rivendicavano il controllo del loro luogo centra-
le e dei suoi dintorni. Questa non & che una dimensione dell’azione col-
lettiva operativa di un’istituzione politica. A un gran numero di gente era
richiesto di sostenere le élite e 1 loro interessi sia in campagna sia in citta.
1l supporto urbano dei residenti era fornito dagli addetti ai servizi, 1 quali
costituivano la non élite che abitava il luogo centrale.

In altre parole, la civitas o polis mediterranea del 1 secolo era in real-
td un grande luogo centrale ruralizzato in cui i «contadini/allevatori» di
ascendenza rispettabile mettevano in mostra e utilizzavano le loro ric-
chezze inimmaginabili competendo a vicenda per ’onore. I grandi pro-
prietari avevano quindi interesse a vivere vicino ad altri grandi proprie-
tari in luoghi centrali che fornivano loro una forza organizzata (un eser-
cito) per proteggere i propri interessi dalle grandi masse di altre persone.
Le élite si univano per promuovere e difendere il proprio onore collettivo
di fronte agli esterni al gruppo in riti annuali di guerra, che se erano con-
dotti con successo portavano loro piu terra efo il prodotto di questa ter-
ra. Allo stesso modo, prendevano parte alla continua, anche se stagiona-
le, attivita di estorsione detta tassazione. Un certo grado d’onore derivan-



100  La cognizione della limitatezza dei beni

te dalla parentela forniva cosi loro il potere che procurava ulteriore ric-
chezza.

Per le élite la casa di cittd era tuttavia una residenza secondaria, non un
luogo privato come le residenze urbane della non élite. Si trattava di una
casa dalle diverse funzioni, luogo di socializzazione permanente e di rela-
zioni economiche e anche politiche, non semplicemente di un posto in cui
abitare. Per queste élite la convivenza era in sostanza funzionale a un’in-
terazione quotidiana di sfida e risposta nel perseguire ’onore.

La residenza principale delle €lite era la tenuta di campagna, luogo in cui
risiedere e abitare (famiglia piu terra ed edifici di produzione, distribuzio-
ne, trasmissione, riproduzione e identificazione di gruppo). I coltivatori
della non élite e gli affittuari provvedevano ai propri limitati poderi aven-
do come ideale la tenuta di campagna delle élite. Queste case di campa-
gna erano spaziose, con riscaldamento centralizzato, piscina, biblioteca,
opere d’arte e simili. Erano situate su ampi fondi agricoli lavorati da schia-
vi in Occidente e perlopiu da affittuari in Oriente. In un certo momento del
1 sec. d.C. una buona meta dell’odierna Tunisia apparteneva a sei proprie-
tari soltanto. Non erano rari possedimenti di élite anche di mille ettari, con
fattorie che si estendevano per venti ettari.

LA CITTA PREINDUSTRIALE

L’ambiente umano costitutivo in cui nascevano i mediterranei del 1 seco-
lo - israeliti, romani, greci o altri — si componeva quindi prevalentemente
di villaggi agricoli e/o di pescatori, socialmente legati a cittd preindustria-
li. Le citta preindustriali in questione replicavano I’istituzione politica
con la religione e I’economia che la compenetravano. Le citta servivano
solitamente da centro amministrativo, religioso e mercantile dei villaggi o
degli agglomerati urbani che si trovavano sotto il loro potere simbolico.
In questo tempo tipiche citta preindustriali erano Gerusalemme, Corinto,
Efeso e anche Atene ¢ Roma. L’unica differenza tra Roma e le altre citta
della regione era che la capitale fungeva da citta centrale, fulcro imperia-
le alla quale erano politicamente legate tutte le altre citta. Ogni singola cit-
ta, a sua volta, teneva sotto il proprio potere un numero maggiore o mi-
nore di villaggi o cittadine. Da questa situazione risultava un insieme di si-
stemi centripeti, chiusi, che interagivano o s’intersecavano a vicenda: il si-
stema di villaggi, il sistema di citta, il sistema imperiale e, sopra a tutti que-
sti, il sistema cosmico.

Per farsi un’immagine di cio di cui sto parlando si pud pensare al mo-
dello di una molecola composto di atomi collegati. L’impero era molto si-
mile all’insieme di una molecola, mentre i villaggi e le citta preindustriali
alle quali i primi erano socialmente legati erano come atomi, cerchi chiu-

hZ8

La citta preindustriale 10T

si in cui per lo piti la gente pensava a cid che accadeva all’interno. Qual-
siasi unitd dell’impero - citta e villaggi — stava in relazione con qualche al-
cra unita che avrebbe potuto e poteva influenzare le unita circostanti a es-
sa collegate. Cio che accadeva in un villaggio poteva a volte incidere sulla
citta, mentre cid che succedeva nella citta condizionava sempre i villaggi
collegati, e gli effetti non erano tutti di pari portata.

D’altra parte cio che accadeva nella citta imperiale di Roma si riverbe-
rava in tutto il sistema, mentre P'influenza delle citta e dei villaggi subal-
terni poteva giungere a toccare Roma. Tutte queste organizzazioni sociali
umane chiamate villaggi, cittadine, cittd e impero erano quindi ritenute
chiuse e complete in se stesse, ma cido nondimeno collegate e per lo spazio
(il mondo mediterraneo) e per il tempo (il 1 secolo) e per I’interazione so-
ciale (influenza reciproca tra villaggi, cittadine, cittd e centro imperiale).
Per prendere in prestito un’espressione biologica, questo tipo di relazione
tra comunitd nel mondo mediterraneo (e nelle societa contadine in gene-
rale) potrebbe essere definito simbiotico. Si definisce simbiosi la vita co-
mune in un’unione piti 0 meno stretta di due o pit organismi dissimili in
una relazione di beneficio reciproco. Nel nostro caso abbiamo ordinamen-
ti sociali dissimili in stretto rapporto che operavano per ottenere benefici
reciproci. Ma le unita maggiori ne beneficiavano di sicuro sempre in mi-
sura maggiore di quelle piti piccole. Roma era la citta, mentre il resto del
mondo mediterraneo erano le sue tenute circostanti concesse in locazio-
ne, la sua periferia, per cosi dire. Per le cittadine e i villaggi israeliti di Giu-
dea, Galilea e Perea la citta era invece Gerusalemme, mentre il resto della
regione assomigliava molto a sue proprieta concesse in locazione.

Qual era la vita nella citta preindustriale? Per la sussistenza una citta co-
me Gerusalemme dipendeva dall’esterno per cibo, provviste e materiali
grezzi. Apoc. 18,12-13 fornisce un elenco di cio che si importava nor-
malmente per questo centro religioso e amministrativo: «Oro, argento,
gioielli e perle, bisso, porpora, seta e scarlatto, ogni tipo di legno profu-
mato, tutti gli oggetti di avorio, tutti gli oggetti di legno pregiato, bronzo,
ferro e marmo, cinnamomo, spezie, aromi, mirra, incenso, vino, olio, fior
di farina e frumento, bestiame e pecore, cavalli e carri e schiavi». La citta
era quindi un centro commerciale, e se si trascurano le importazioni eso-
tiche, Gerusalemme dipendeva dai villaggi della Palestina per vino, olio,
farina, frumento, bestiame, pecore, vestiti, pesci, eccetera.

La citta preindustriale teneva sotto il proprio diretto e immediato con-
trollo non piu del dieci per cento di tutta la popolazione, e di questo dieci
per cento che rappresentava la popolazione urbana preindustriale, meno
del due per cento apparteneva all’élite, ai ceti superiori. La citta stessa si
distingueva per la rigida separazione sociale segnata da quartieri e distretti
attraverso i quali correvano strade che non erano niente pit che semplici

‘——A—_



102 La cognizione della limitatezza dei beni

passaggi per la gente e gli animali utilizzati nel trasporto. La maggioran-
za dei cittadini (il restante otto per cento abbondante) era impegnata per-
lopiu nella produzione di oggetti d’artigianato e raggruppata in corpora-
zioni che abitavano nei rioni urbani loro assegnati. La casa di citta era il
luogo di lavoro, e i produttori vendevano direttamente ai clienti.

Nella area urbana in cui si muovevano, piccoli mercanti e piccoli arti-
giani, lavoratori a giornata e facchini non si distinguevano molto dagli
abitanti dei villaggi, dal momento che la vita dell’élite urbana solitamente
si svolgeva abbastanza lontano da quella degli abitanti di bassa estrazio-
ne, e spesso al di la di un muro. La citta preindustriale non contemplava
classi basate sulla ricchezza né certamente ceti medi. Al di sotto dei cit-
tadini di bassa estrazione si trovava d’altra parte il gruppo dello stato pin
basso, quello dei mendicanti e degli schiavi.

Alla élite o alle persone di ceto elevato della cittd preindustriale appar-
teneva gente, anche colta, che aveva una posizione nelle istituzioni politi-
che, politico-religiose e politico-economiche della societa. Assistiti dai pro-
pri schiavi e insieme ai ricchi proprietari terrieri residenti non nella loro
terra ma in citta, queste élite dirigevano le istituzioni amministrative e re-
ligiose della societa. Stando al Nuovo Testamento, all’élite gerosolimita-
na appartenevano sadducei ed erodiani. [ membri dell’élite urbana godeva-
no del loro status per nascita: appartenevano alle famiglie giuste, e dun-
que vantavano potere, beni e certo qualita personali molto apprezzate, e
la loro posizione era legittimata soprattutto dagli scritti dell’ Antico Testa-
mento. Cio ¢ abbastanza chiaro per i sadducei, di estrazione sacerdotale,
mentre gli erodiani, di stirpe principesca, erano legittimati dagli scritti sa-
cri dei romani: la legge romana che nella regione veniva fatta rispettare dal
prefetto romano.

Al nostri intenti la funzione forse pitt importante dell’élite & di essere
portatrice della «grande tradizione» culturale, di personificare le norme e
1 valori che danno continuita e sostanza agli ideali della societa israelita.
Per trovare le forme ideali di norme sociali (matrimonio e famiglia, edu-
cazione, religione, governo, economia) realizzate al meglio nella realta, si
sarebbe dovuto guardare all’élite urbana alfabetizzata, poiché piu di tutti
questa era in grado di soddisfare le richieste precise degli scritti sacri. An-
cora una volta, cio dovrebbe andare da sé per il sacerdozio del tempio di
Israele, i suoi scribi e i bennati della citta. In quanto portatrice della gran-
de tradizione, questa élite urbana deteneva il controllo politico, con due
funzioni principali: esazione delle tasse (in particolare per il tempio, la sua
citta e I’élite urbana) e mantenimento dell’ordine mediante una forza di po-
lizia e un tipo di sistema giudiziario che sosteneva I’ordine compitato dal-
le norme della scrittura sacra, la tora, che era la legge della casa d’Israele.

Il motivo per cui mi soffermo, sia pur brevemente, sulla cittd preindu-

h 8

La citta preindustriale 103

striale & che nella societa contadina la non élite (il restante novantotto per
cento della popolazione, composto dalla non élite urbana e dagli abitanti
di villaggio) costituiva in qualche modo un duplicato dell’élite urbana pre-
industriale e stava con questa in una relazione sociale di simbiosi. Il mo-
vimento avviato da Gesu di Nazaret, per quanto si pud leggere nei vangeli
sinottici, ¢ sostanzialmente un movimento di villaggio, un movimento dif-
fuso in campagna. Stando a Matteo, Marco e Luca, soltanto in ultimo Ge-
su raggiunge il centro politico, politico-religioso e politico-economico di
Israele, la citta amministrativa preindustriale di Gerusalemme. Le élite ur-
bane vedono una minaccia in questo movimento e ne distruggono la figu-
ra simbolica centrale. Per altri versi, dopo la risurrezione di Gesu il grup-
po del movimento posteriore a Gesii si fa gradualmente strada in tutto il
mondo mediterraneo come fenomeno urbano, da Gerusalemme passando
per le citta dell'impero fino alla stessa Roma. Ma, come Paolo consente di
vedere, anche nella sua espressione urbana preindustriale il gruppo scatu-
rito da Gesu non incide con grande forza sulle élite urbane.

Nella lettura del Nuovo Testamento, in generale ci si trova quindi di
fronte a societa ruralizzate, anzitutto con comunita di cittadine e villaggi
dei sinottici, poi con gruppi urbani preindustriali non elitari in Paolo e ne-
gli scritti di scuola paolina. Stando a cid che pili sopra si & detto, ci si po-
trebbe figurare le popolazioni del mondo mediterraneo del primo secolo
suddivise in quattro categorie: le élite, le non élite urbane, gli abitanti dei
villaggi e le non élite pitt umili. I gruppi seguaci di Gesu a lui posteriori
sorgono all’interno delle due categorie di mezzo: le non élite urbane e gli
abitanti dei villaggi, provenienti perlopitl dalla casa d’Israele. Questi due
gruppi hanno in comune d’essere portatori della «piccola tradizione» cul-
turale, ossia di un’espressione semplificata e spesso antiquata delle norme
e degli ideali incarnati dalle élite urbane. Per precisare in qualche modo
la differenza, si potrebbe dire che le non élite urbane sono solitamente i
parenti di primo o secondo grado, mentre gli abitanti di villaggio sono
quelli di secondo o terzo grado di «ciod che conta», dove «cio» ¢ lo stile di
vita, le norme e i valori sostenuti dalla grande tradizione delle élite urba-
ne. Per gli scritti neotestamentari questo significa che «cio che contava»,
chi dettava le mode, le figure pit prossime agli ideali e ai valori della so-
cieta israelita erano élite urbane come i sadducei, gli erodiani e gli scribi
gerosolimitani appartenenti al sinedrio. I gerosolimitani non elitari erano
di qualche grado pili lontani, nella pratica e nella familiarita, dall’espres-
sione elitaria della grande tradizione, ma pur sempre in grado di trasmet-
tere questa tradizione alla campagna in generale, anche al mondo intero
—ed & qui che si possono incontrare i farisei di Gerusalemme. Gli abitanti
di villaggio israeliti, per parte loro, erano di parecchi gradi lontani dal-
Pespressione urbana degli ideali e dei valori della societa israelita, che essi



104  La cognizione della limitatezza dei beni

vivevano in forme antiquate e spesso «scorrette» ¢ imperfette rispetto al-
la norma dell’élite urbana. I gruppi di «banditi» galilei, ad esempio, pote-
vano ispirarsi alle speranze superate dei Maccabei del passato (170 a.C.
ca.), mentre Gesli poteva senza alcuna difficolta essere considerato al pari
di un profeta dei tempi andati ~ qualcosa del tutto fuori moda per le cer-
chie urbane.

Nelle societa contadine non s’incontra nulla di simile a un movimento
di gente comune. Gli abitanti di villaggio e, in misura minore, le non élite
urbane sono cio che sono (contadini di ceto inferiore) proprio perché at-
tingono e sviluppano le proprie forme culturali imitando costumj e valori
altrui, di membri della loro societa in generale situati in posizioni supe-
riori. Poiché questi imitatori di basso ceto capiscono in qualche maniera
cio che vedono e ascoltano delle élite urbane, cio che ne traggono ¢ riela-
borato, semplificato e ridotto in modo che questi elementi possano essere
adattati alla situazione meno complessa tipica dell’esistenza di villaggio o
della non élite. Quando si riescono a introdurre nuovi elementi urban; nel-
la cultura della non élite e anche in quella di villaggio, solitamente la vita
delle élite urbane si & trasformata ed evoluta, per cui gli abitanti di villag-
gio a quelli di citta paiono sempre fuori moda, mentre le non élite urbane
appaiono arretrati alle élite urbane.

Cio che questa situazione sociale implica per la lettura del Nuovo Te-
stamento ¢ che sadducei, erodiani e i loro scribi andrebbero Immaginati
come élite urbana che detta la moda. I farisei gerosolimitani e i loro scri-
bi appartenevano alla non élite urbana, con una propria espressione ru-
rale nei villaggi farisei. Nella vita ordinaria di villaggio i banditi sociali ga-
lilei erano qualcosa di naturale, e lo stesso puo dirsi di chi si univa al mo-
vimento di riforma avviato da Giovanni Battista e proseguito da Gest.

LA LIMITATEZZA DEI BENI,
PRIMO DEGLI INDICATORI COGNITIVI

Se si considerano la situazione di simbiosi sociale tra villaggio e citta pre-
industriale oltre che la struttura segmentata e disunita della stessa citta pre-
industriale, la schiacciante maggioranza della gente che viveva nel mondo
del 1 secolo (circa il novantotto per cento, se non pit) era sottomessa alle
esazioni e alle sanzioni di chi deteneva il potere al di fuori della sfera so-
ciale dei piti. La loro sorte consisteva nell’accettare con fatica ma senza
discutere la dominazione di qualche potere supremo e lontano, senza po-
ter molto dominare le condizioni che determinavano la loro vita. Cio si-
gnifica che in parte preponderante (sotto se ne elencano le eccezioni) la
gente rappresentata nelle pagine del Nuovo Testamento vedeva la pro-
pria esistenza determinata e limitata dalle risorse naturali e sociali del vil-

b8

La limitatezza dei beni, primo degli indicatori cognitivi 10§

Jaggio o della citta preindustriale o Siel territorio o del mondq irpmediata-
mente circostanti, sia verticalmente sia orizzontalmente. Una simile es,lsten-
za limitata e condizionata socialmente poteva trovare cqn.f(?rma.nell espe-
rienza e condurre alla cognizione che tutti i beni disponibili al singolo s0-
no di fatto limitati. Grandi settori della vita umana sono rappresentati in
modo da far pensare sempre ¢ a tutti che nella societa e nella natura — nel-
]’ambiente in generale — tutto cio che si pud desiderare — terra, .r{cchezza,
prestigio, discendenza, salute, fecondita, amicizig e amore, virilita, onore,
rispetto e posizione sociale, potere e influenza, sicurezza e salve;za, tutti 1
beni della vita — esiste in quantita finita, limitata, e che scarseggia sempre.
Si da inoltre per scontato non soltanto che qualsiasi bene ci si possa at-
tendere dalla vita sia di numero finito e in quantita limitata, ma come sia
del pari evidente che non ¢’¢ alcun modo a diretta portata d’uomo per ac-
crescere le quantita disponibili. E come se il fatto ovvio della scarsita di
terre /o delle possibilita d’insediamento in una regione der'lsamente po-
polata venisse estesa a qualsiasi altra cosa desiderata nella'v.lta:. semphc'ej
mente non ce n’¢ abbastanza per tutti. Si pensa che i beni 1ndlspensab1.h
al vivere, ad esempio la terra, siano intrinseci alla natura e che quando'sm
possibile e necessario possano essere divisi e ridivisi, ma mai aumentati.
Poiché tutti i beni esistono in quantita limitate non aumentabili né ac-
crescibili, ne consegue che i singoli, da soli o con le loro famiglie? posso-
no migliorare la propria posizione sociale soltanto a spese altrui. Qual-
siasi apparente miglioramento relativo nella posizione di qualcuno rispet-
to a qualsiasi bene della vita ¢ quindi visto come minaccia alla comunita
intera. E ovvio che agli altri si tolga e si neghi qualcosa loro proprllo,.che lo
sapplano o no. E dal momento che spesso non c’¢ certezza su chl stia per-
dendo - puo essere la mia famiglia o io stesso —, qua131as1.m1ghorlamento
significativo & percepito non semplicemente come minacc1a. c.he. rlgqarda
soltanto altri singoli o famiglie, ma come pericolo per tutti i singoli e le
famiglie della comunita, sia questa di villaggio o di un quartiere urbgno.
Per capire il nostro gruppo di stranieri del 1 secolo, si pué) immaginare
che negli Stati Uniti ci si trovi in una situazione di penuria di carburante
che richieda di rifornirsi di continuo. Far benzina comporterebbe lungh.e
file in attesa alle poche pompe casualmente aperte per I’arrivo di una ci-
sterna inaspettata. Come ci si sentirebbe a trovare aperto un distrlb}ltore
di benzina rifornito da poco? che cosa proveremmo per chi non rispet-
tasse la fila? I’americano tende a pensare che tutti i beni della vita siano
illimitati. Nel caso di qualche tipo di penuria, s’incolpano allora i respon-
sabili della lavorazione e distribuzione del prodotto in questione. La mag-
gior parte di noi sa che la determinazione e la riduzione dei prezzi fanno
parte del sistema ideale di libera impresa. . .
Per capire il mediterraneo del 1 secolo si puo applicare 'immagine del-

Sy



106  La cognizione della limitatezza dei beni

la penuria di benzina a tutto cio che ¢’¢ di buono: cose, persone, relazioni
e avvenimenti della vita; si puo immaginare che scarseggino sempre, pro-
prio come la benzina. Come conservare il proprio tenore di vita e 'imma-
gine di se stessi, che tanto spesso nella nostra societa dipendono da quel
tenore di vita? si puo andare avanti senza farsi nemici? sull’aiuto di che
cosa o di chi potremmo contare quando ci trovassimo stato di necessiti?

Per tornare al 1 secolo e alla sua cognizione che tutti i beni della vita sono
limitati, all'interno della situazione sociale circoscritta e delimitata del vil-
laggio o del quartiere urbano si possono sviluppare e mantenere la stabi-
lita della comunita e Parmonia tra i singoli ¢ le famiglie soltanto attenen-
dosi alle suddivisioni di status gia esistenti. Perlopii si aveva quindi inte-
resse a mantenere la situazione come stava. Le persone onorevoli erano
fortemente interessate a conservare stabilita e armonia e a mantenere lo
status ereditato. Le persone onorevoli si muovono dunque per preservare
il proprio status in due modi principali: 1. sviluppando una sorta di stra-
tegia precauzionale personale verso altri con cui non intendono avere re-
lazioni, e 2. allacciando alleanze diadiche scelte con coloro con cui invece
mirano ad avere relazioni. Si prenderanno ora in considerazione entram-
be queste prospettive ¢ le loro implicazioni per il Nuovo Testamento.

LA STRATEGIA DIFENSIVA DELLA PERSONA ONOREVOLE

Lo status indica la posizione sociale di qualcuno rispetto ad altri nel mede-
simo sistema sociale. Lo status ¢ rivelato dai ruoli sociali che si ricoprono
— da come ci si comporta, dai sentimenti che si provano, dai pensieri che
si nutrono. Su un piano astratto questi ruoli consistono di diritti e obbli-
ghi, i diritti di cui si ritiene di godere nelle interazioni con gli altri e gli ob-
blighi degli altri nei nostri confronti a rispettare i nostri diritti. Va da sé
che corrispondentemente noi abbiamo Pobbligo di riconoscere i diritti al-
trui. Nel mondo mediterraneo del 1 secolo lo status dipendeva principal-
mente dalla nascita ed era incarnato dall’onore e dal prestigio gia accumu-
lato e conservato dalla propria famiglia. Nel cap. 1 si ¢ fatta osservare la
divisione del lavoro tra i generi tipica della societa mediterranea. Uomini e
donne condividono I'onore e il prestigio della famiglia, ma gli vomini rap-
presentano la famiglia verso Pesterno, mentre le donne sovrintendono al-
Pinterno. Cio che la buona moglie piti desidera & un marito onorevole e fi-
gli onorevoli, e da lei ci si attende che contribuisca alla realizzazione del-
Pimmagine di uomo onorevole del marito (e dei figli).

L’uomo onorevole, I'ideale virile del primo secolo, & chi sa come realiz-
zare ed essere all’altezza dei vincoli ereditati. Non sconfina nel campo al-
trui e non consente ad altri di sfruttarlo o sfidarlo. Lavora per nutrire e ve-
stire la famiglia, compie i propri obblighi comunitari e rituali, cura la pro-

_—

h 28

La strategia difensiva della persona onorevole 107

pria attivitd in modo tale da essere sicuro che nessun altro. lo leda, men-
tre sta attento a possibili vantaggi per sé. In sostanza, non si mostra supe-
riore, ma sa come proteggere i suoi diritti connessi allo status ereditato.
Chi ¢ onorevole, uomo o donna che sia, si sente inoltre chiamato ad
adempiere i ruoli ereditati e pensa quindi di avere diritto alla sussistenza
economica e sociale. Il diritto alla sussistenza — alla conservazione dellp
status familiare in tutte le dimensioni del ruolo ideale della persona — e il
principio morale attivo nelle societa contadine. In altri termini, I'unica oc-
casione in cui i nostri abitanti di villaggio o le non élite urbane del 1 seco-
lo si ribelleranno sard quando verra loro negata la sussistenza. E quando
cio accadesse la rivolta non avrebbe come scopo il conseguimento di un
livello di vita superiore o di qualche nuova posizione sociale, ma soltanto
il ritorno a normali livelli di sussistenza. Era ad esempio la perdita di
mezzi di sussistenza dovuta a una percentuale fissa di tassazione a causa-
re il banditismo sociale galileo di cui scrive Giuseppe (il nome con cui si de-
finiva un bandito sociale di questo tipo era «ladro»; Barabba era uno di
questi, e Gesu fu crocifisso tra due «ladri» del genere). ‘
Per la nostra persona ideale del 1 secolo, fondamentale per la stessa vi-
ta umana era il mantenimento e la difesa di un’immagine di sé stimata ol-
tre che del’immagine sociale della famiglia allargata e della coppia spo-
sata con i suoi figli. Era quindi I’intera famiglia che aveva a cuore il pro-
prio onore. Il lessico biblico per il peccato interpersonale, come si e visto,
riguardava la sottrazione d’onore ad altri mediante parole e/o azioni. Piu
in concreto come si comportavano le persone onorevoli, uomini e donne?
Per mostrare ai propri pari che di fatto non ledono il bene altrgi,. le
persone onorevoli ideali tengono un’esistenza culturalmente prevedibile,
trasparente, socialmente aperta. Cio significa vivere in modo da permet-
tere agli altri di sapere di che cosa si stanno occupando. Si ha %noltre bi-
sogno di riscontri da parte degli altri, giacché si & in presenza di persona-
lita collettiviste. Un modo di mostrare questa apertura, di svelare di non
costituire una minaccia per gli altri, ¢ di consentire ai bambini di vaga-
bondare liberamente dentro e fuori della casa, del luogo di lavoro o di
ogni altro contesto che potrebbe offrire rifugio a una minaccia segreta
contro altri. I bambini fungono da canali di comunicazione tra i villaggi
o il vicinato. Essere ostili ai bambini significa voler allontanare gli altri,
intendere chiudere agli altri le persiane della propria esistenza (¢ da os-
servare quanto non sia difficile aver sotto mano bambini nelle ambienta-
zioni di villaggio in Mt. 18,2; Mc. 9,36; Lc. 9,47). Un altro modo per dar.
mostra di una simile apertura ~ con "opportunita offerta ad altri, se lo si
desidera, di verificare — & di tenere aperta la porta del cortile e/p della ca-
sa quando nel villaggio o tra il vicinato ¢’¢ movimento (si pensi a}lle scene
evangeliche di gente che sfila per le case quando ¢ presente Gesu, per es.



108  La cognizione della limitatezza dei beni

Mc. 2,15-165 7,24b; Mt. 26,6-7). Le persone onorevoli conducono una
vita sulla difensiva, evitano di dare I'impressione di voler approfittare di
altri, affinché una simile liberta non sia interpretata come tentativo d’im-
possessarsi di qualcosa che appartiene ad altri (si osservi la risposta di
Gesu a chi lo vuole far intervenire in una questione di famiglia: «Amico,
chi mi ha costituito giudice o mediatore su di voi?», Lc. 12,14). In altri
termini le persone onorevoli, le persone «buone», incarnano una sorta di
modestia culturale che mostra come esse non cerchlno niente che possa
anche lontanamente appartenere ad altri. E quindi prevedibile che Gio-
vanni Battista proclami la propria indegnita in Mc. 1,7 (cf. Atti 13,25).
Allo stesso modo ¢ tipico che diano mostra d’indegnita persone che spe-
rano in qualche beneficio, al di la che siano effettivamente degne o meno
(Mt. 8,8; v. anche Mt. 10,37-38; 22,8; Lc. 15,19.21). E questo punto di
vista che spinge le persone onorevoli a rifiutare di affidarsi per qualsiasi
aspetto della propria vita ad altri che si trovino al di fuori del gruppo pro-
prio o della famiglia. Dar credito ad altri significa riconoscere di prende-
re a prestito da estranei, quindi confessare di aver preso qualcosa di non
legittimamente loro, di aver consapevolmente sconvolto ’equilibrio comu-
nitario ¢ 'immagine onorevole di sé che si cerca con tanto impegno di di-
fendere (cf. Mc. 9,38-40 e forse Gal. 1,12 ss., dove Paolo protesta di non
aver debiti con nessuno). E perché ha cognizione dello %quiltbl io nella co-
munita che «un profeta non resta privo d’onore se non in patria e tra i pa-
renti e in casa sua» (Mc. 6,4), vale a dire all’interno del gruppo proprio,
della sua societa ristretta. La comunita ristretta ha a disposizione argomen-
ti per respingere la persona di successo {(cf. Mt. 11,19; Lc. 7,34).

Le persone onorevoli, inoltre, non riconoscono mai di aver dato avvio
a legami o alleanze con altri: eventi del genere o «semplicemente accado-
no» oppure sono «richiesti da altri». Temono che riconoscere d’essersi
rivolti a qualcuno che in qualche modo non sia gia indebitato con loro
possa essere interpretato come abuso o imposizione a danno di altri, co-
me tentativo di ottenere qualcosa cui si potrebbe non aver diritto. Ai la-
voratori a giornata, ad esempio, va «richiesto» di lavorare e non sono lo-
ro a cercare un’occupazione: dopo tutto, anch’essi hanno il loro onore
(Mt. 20,7, parabola della vigna: «Nessuno ci ha ingaggiati»). Si diventa di-
scepoli di Gest perché egli lo chiede (Mc. 1,17.20; 2,145 10,21). Nessuno
cerca Gesu per diventarne discepolo, perché sarebbe una richiesta inso-
lente che meriterebbe d’essere biasimata (forse in Le. 9,57-58.61-62 si trat-
tava in origine di reprimende del genere). Lo stesso vale per lo sviluppo
dei gruppi successivi a Gesii: la gente ¢ da invitare, per cui bisogna man-
dare qualcuno (Mc. 6,7-11; Mt. 10,7-16; Le. 10,1-125 Romt. 10,15). Del-
lo stesso tipo sono i frequenti sommari nei vangeli che mettono in rilievo
come sia la gente a venire a Gesii, come lo cerchino per essere guariti e aiu-

e

L 48

Le alleanze diadiche della persona onorevole 109

tati, senza che lui agisca autonomamente senza esserne stato richiest.o (ad
es. Mc. 1,32-33.45b; 3,7-8, ecc.). Le persone onorevoli,. infine, non si con-
gratulano mai con altri, né, finché una transazione ¢ in atto, esprimono
gr atitudine verso persone loro pari o di status superiore. Se si rivolge un
complimento, si ottiene il diniego che vi sia un motivo per il complimen-
to, perché la persona che si complimenta ¢ colpevole di aggressione, di una
sfida negativa. Rivolgere ad altri dei complimenti significa dir loro in fac-
cia che si stanno elevando al di sopra del livello di sicurezza per tutti e la-
sciar pensare che si potrebbe andare incontro a sanzioni. Il rifiuto dei com-
plimenti tributati ¢ la negazione di un motivo per cui invidiare colui che
ottiene i complimenti (cf. capitolo successivo). Per esempio, quando un uo-
mo viene da Gesu dicendo: «Maestro buono, che cosa devo fare per ere-
ditare la vita eterna?», Gesu respinge il complimento, come farebbe qua-
lunque uomo onorevole: «Perché mi chiami buono? Nessuno & buono se
non Dio solo» (Mc. 10,17-18).

Esprimere gratitudine verso persone di condizione superiore dopo qual-
che interazione positiva significa inoltre arrestare una relazione reciproca
gia iniziata dagli esiti indefiniti. Un «grazie» profondo significa che la no-
stra relazione d’impegno reciproco ¢ chiusa e conclusa perché non sono in
grado di ripagarti e non lo far6. Tra pari una «gratitudine» del genere &
biasimevole, ma con le persone di status superiore & onorevole, dal mo-
mento che non si prevedono né si attendono altre interazioni con quelle
stesse persone. Per questo la maggior parte dei personaggi dei vangeli non
ringrazia Gesu dopo esserne stata guarita, ma piuttosto loda Dio, dal qua-
le viene la salute, sottintendendo anche di poter aver bisogno di interagi-
re nuovamente con Gesu se la malattia tornasse a colpire (cf. Mc. 2,12; Mt.
9,8; 15,31; Lc. 5,265 7,165 13,133 18,433 19,37; Gal. 1,24). Ringraziare
Gesu significherebbe chiudere il rapporto (ad es. Le. 17,16, dove il sama-
ritano lo ringrazia, lasciando intendere di ritenere la propria lebbra gua-
rita per sempre, come ci si potrebbe attendere da un guaritore messiani-
co; non cosi gli altri, che potrebbero aver nuovamente bisogno dei servizi
di Gesu).

Tanto basta per la strategia personale di difesa tipica delle persone ono-
revoli. Prendiamo ora in conto il tipo di alleanze diadiche di cui poteva-
no servirsi con coloro con i quali volevano essere coinvolti.

LE ALLEANZE DIADICHE DELLA PERSONA ONOREVOLE

Avendo cognizione di ogni bene come bene limitato, le persone onorevoli
del 1 secolo trovavano che il lavoro duro, la parsimonia in vista di acqui-
sti futuri e le capacita e abilita personali fossero qualita umane affatto ne-
cessarie alla conservazione del proprio status ma inutili per farsi strada.



110  La cognizione della limitatezza dei beni

Se si tiene conto della limitatezza di terra e risorse e della mancanza di for-
me di energia inanimate per alimentare la tecnologia, un lavoro pesante
supplementare, lo sviluppo delle proprie abilita e capacita o il consegui-
mento di obiettivi non producevano semplicemente alcun guadagno signi-
ficativo in ricchezza o influenza, in potere o in una maggiore lealta. In un
villaggio in cui poderi e botteghe sono piccoli, come anche in una citta pre-
industriale in cui 'industria familiare scarseggia, si accumula ricchezza con
estrema lentezza, quando vi si riesca. Pochi o nessuno sono i modi in cui
un fittavolo senza terra possa divenire piccolo proprietario terriero, o que-
sti diventare grande proprietario, o con cui minuscoli bottegai, commer-
cianti o artigiani possano farsi ricchi da sé, all’interno dei propri limitati
ambienti sociali. Se quindi uscire dalla propria ristretta porzione di vita
condurrebbe a sfide e rappresaglie di ogni tipo, una persona onorevole in
stato di necessita, difficoltd o ristrettezze come avrebbe potuto riscattarsi
da una situazione problematica? Nel greco comune del primo secolo «sal-
vezza» significava liberazione da una situazione difficile: non era un termi-
ne d’uso particolare per Dio, proprio come il nostro redemption che quan-
do viene usato in ambito finanziario non ha nulla a che vedere con Dio.
Le nostre persone onorevoli del primo secolo erano certo interessate alla
salvezza in tutta una varieta di forme, a seconda delle necessita in cui ve-
nivano a trovarsi con le loro famiglie. Dove avrebbero cercato salvezza se
il raccolto fosse stato fallimentare, se un membro della famiglia si fosse am-
malato, se ci fosse stato bisogno di una dote per un matrimonio, se le tas-
se si fossero dimostrate troppo onerose? La cultura offriva loro forme tra-
dizionali ma limitate di cooperazione con gli abitanti del loro villaggio e
con estranei di posizione sociale uguale o superiore.

La forma forse piu significativa d’interazione sociale nel mondo di beni
limitati del primo secolo & un principio informale di reciprocita, per cosi
dire un impegno contrattuale implicito, non giuridico, non imponibile da
alcuna autorita se non dal senso dell’onore e della vergogna di ciascuno.
Grazie a questo principio di reciprocita, la persona onorevole sceglie (o &
scelta da) un’altra per una serie di non precisati atti ripetuti di sostegno re-
ciproco. E cid che George Foster chiama «contratto diadico», che egli de-
finisce come contratto implicito che lega informalmente coppie di sotto-
scrittori pit che di gruppi. Nel nostro mondo di beni limitati questi con-
tratti possono legare persone di pari status (contratti tra uguali) o perso-
ne di condizioni sociali differenti (contratti tra patrono e cliente). Questi
contratti informali coesistono con i contratti formali della societd, come
quelli di compravendita, matrimonio, alleanza ereditaria d’Israele con Dio,
ecc. Il contratto diadico & trasversale ai contratti formali della cultura e
funge da collante che tiene insieme i singoli per periodi lunghi o brevi,
rendendo possibile Pinterdipendenza sociale necessaria alla vita.

b8

Le alleanze diadiche della persona onorevole 11T

I contratti diadici sono avviati dalle sfide positive di cui si & detto. Ac-
cettare, per esempio, un invito a cena, un piccolo regalo o un beneficio
come la guarigione equivaleva a una sfida positiva che esigeva una rispo-
sta. Segnava I'inizio di una relazione reciproca duratura. Accettare un in-
vito, un dono o un beneficio senza pensare a una reciprocita futura signi-
fica accettare lo squilibrio nella societa, il che sarebbe di danno per lo sta-
tus quo. In un sistema chiuso cid non accade senza pesanti ripercussioni,
perché in realta non ci sono doni liberi, ma solo regali che segnano I’ini-
zio o la prosecuzione di una relazione reciproca duratura. In Lc. §5,27-32,
ad esempio, Gesu invita Levi, esattore del dazio, a seguirlo. Levi accetta e
quindi contraccambia invitando Gesu a una festa tra amici. Ogni invito ¢
una sfida positiva, un dono che richiede d’essere ripagato. Queste sfide po-
sitive e queste risposte adeguate proseguiranno a tempo indeterminato e
comporteranno una varieta di beni e servizi dal momento che un equili-
brio perfettamente pari tra le due parti non si raggiungera mai. E questo
tipo di relazione contrattuale diadica che disorienta i critici del Gesu che
mangia con «peccatori ed esattori delle tasse» (cf. Mc. 2,15-16; Mt. 171,
19). Se si raggiungesse un equilibrio nella reciprocita o se una delle parti
chiedesse un’interruzione rispondendo con una manifestazione verbale di
gratitudine (ad es.: «Grazie mille»), cio significherebbe la fine della reci-
procita costante. Questa forma di reciprocita tra pari € la reciprocita sim-
metrica tra persone con relazioni strette e di pari status sociale, quindi un
contratto tra uguali.

Di sfuggita potrei osservare che anche ’acquisto e la vendita compor-
tano obblighi reciproci di tipo simmetrico, perché in un quadro di limita-
tezza dei beni il venditore fa sempre un favore all’acquirente vendendo a
lui o lei. E sempre un mercato al rialzo. Anche quando un villaggio intero
sia composto dal medesimo tipo di produttori (ad es. pescatori) o se un
intero quartiere urbano preindustriale conti artigiani che producono la
stessa merce {ad es. fabbricanti di tende), a tutti viene quindi garantita la
clientela a motivo delle transazioni che gia sono intercorse; per questo
piccoli mercanti di tal genere non stanno in competizione reciproca, co-
me accadrebbe nella nostra societa.

Un contratto tra patrono e cliente, invece, &€ molto simile a un contratto
tra pari, nel senso che viene avviato da una sfida positiva, un dono o una
richiesta d’aiuto positivi, ma lega persone di status sociali sensibilmente
diversi, per cui i beni e servizi della relazione reciproca duratura saranno
diversi. La relazione & asimmetrica, dal momento che le controparti non
sono dello stesso livello sociale e non accampano alcuna pretesa di ugua-
glianza. Si potrebbe dire che tra uguali, in contratti tra pari, le persone si
offrono, nei periodi di massima richiesta, tutto cio di cui hanno bisogno
fra i tipi di beni e servizi a cui hanno accesso anch’essi. Il contratto tra pa-



112  La cognizione della limitatezza dei beni

trono e cliente fornisce invece quanto non & solitamente disponibile nel
villaggio o tra il vicinato urbano e di cui talvolta vi & grande necessita.
Per essere proseguiti entrambi i tipi di relazioni esigono uno squilibrio ed
entrambi possono essere interrotti, con diversi gradi di sanzioni. Cid che
i patroni offrono sono «favori». Un favore indica qualche oggetto, bene
o azione che assolutamente non ¢ disponibile oppure ¢ indisponibile in un
determinato momento.

Nei vangeli pare trattarsi di relazioni tra patrono e cliente quando la
gente si avvicina a Gesu chiedendo «pieta» (ad es. Mt. 9,27, cieco; 15,22,
cananea; 17,15, padre di un epilettico; 20,30, ancora ciechi). Qualsiasi re-
lazione positiva con Dio, inoltre, affonda le radici nella cognizione del
contratto che lega patrono e cliente. I carismi elencati da Paolo in r Cor.
12 ¢ Rom. 12, ad esempio, sono doni di Dio che naturalmente esigono di
essere ripagati sotto forma di fedelta, obbedienza, onore e sottomissione.
Questi doni provenienti da Dio, patrono celeste, cioé padre, puntano a
una prosecuzione nel lungo periodo. Il lessico teologico della grazia ¢ tut-
to dedicato ai favori concessi dal nostro patrono «che sei nei cieli», ma si
incontrano forme di contratto tra patrono e cliente di durata minore, di un
tipo non permanente. Sono contratti a breve termine di questo tipo, per
esempio, voti rivolti a Dio come quello di nazireato di Paolo (Azti 18,18;
cf. Atti 21,23-24 per altri e Num. 6,1-21 per le norme). Una volta che il
patrono, Dio, abbia esaudito la richiesta e il cliente abbia rispettato i pat-
ti adempiendo il voto, si raggiunge un equilibrio, e sotto questo riguardo
la relazione & conclusa.

Chi sa come mettere possibili clienti in contatto con i patroni di cui
questi clienti hanno bisogno sono detti intermediari (il termine greco per
intermediario ¢ «mediatore»). Nei vangeli Gest agisce perlopit da inter-
mediario che mette le persone in contatto con il patrono/padre celeste, il
Dio d’Israele. Quando invia i discepoli, Gest li nomina intermediari con
il suo stesso incarico. E nel Nuovo Testamento in generale Dio & presen-
tato perlopil in analogia con il «patrono», in una relazione tipicamente
mediterranea di patrono-cliente con coloro che lo venerano.

Tutto considerato i nostri stranieri del 1 secolo avanzavano nella vita
tentando di allacciare contratti diadici di cui intuivano la possibile utilita.
Nel tempo si sarebbero stretti rapporti contrattuali con altri abitanti del
villaggio e con amici di altre comunita, lasciando di tanto in tanto cadere
quelli non piu utili e sviluppandone di nuovi promettenti. Ogni persona
escogitava o provava a stringere legami del genere con persone pit potentt,
cio¢ con patroni umani e non umani. Il loro atteggiamento era pragmati-
co ed eclettico, fondato su tentativi ed errori, e condotto secondo uno spi-
rito da «chi non risica non rosica», tanto tipico della societa contadina
tradizionale. Le persone onorevoli cercavano quindi modi per interessare

h. 28

Limitatezza dei beni e accumulo di ricchezza 113

¢ obbligare possibili soci dai quali sentivano di poter essere aiutati e, nel
fare cio, si dedicavano ad adempiere i termini del contratto con coloro
che di fatto accettavano la loro offerta. Le persone tipiche del Mediterra-
neo del 1 secolo, per mezzo di un numero maggiore o minore di tali legami
contrattuali con pari e superiori, tutelavano al massimo i propri interessi
e una posizione di tranquillita nel mondo insicuro nel quale vivevano.

Sotto il profilo del contratto diadico, nei vangeli la chiamata di Gesu a
seguirlo ¢ un esempio di inizi della relazione reciproca di un singolo con
altri singoli. Talvolta Gesu incontra il rifiuto, come nel caso del giovane
avaro (Mc. 10,17-31; Mt. 19,16-30; Lc. 18,18-23). Importante € osser-
vare che il contratto diadico non obbliga alcun gruppo pin esteso dei sin-
goli che hanno stipulato il contratto (a esclusione forse delle donne e dei
bambini implicati con questi). Per i discepoli di Gesti era quindi abba-
stanza normale litigare e sfidarsi ["'un P’altro, dal momento che sono legati
a Gesl, non tra di loro (ad es. Lc. 9,46; 22,24). Gesu, inoltre, si rivolge a
singoli su base diadica, come nell’esempio che segue: «Venite a me, voi
tutti che faticate e siete oppressi, € io vi dard riposo» (Mt. 11,28). Anche
la relazione tra maestro e discepolo & diadica (Mt. 10,24). Pare infine che
le fazioni della chiesa di Corinto fossero il risultato di relazioni diadiche
con singoli apostoli (1 Cor. 1,12). Per inciso, qui si potrebbe osservare che
la soluzione di Paolo al problema costituito da un diadismo del genere,
piu o meno come la soluzione prospettata in Mt. 23,8-10, ¢ di far notare
come gli obblighi assunti verso Gesti non devono essere mantenuti con
Gesii, ma con altri che stanno in relazione diadica con Gesu, vale a dire
con altri membri del gruppo posteriore a Gesu. 1l risultato ¢ per cosi dire
una relazione poliadica: un certo numero di persone di status sociali equi-
valenti organizzate intorno a un unico interesse e vincolate reciprocamen-
te a motivo di quest’unico interesse, pill 0 meno come una corporazione o
un’associazione funeraria romana.

LIMITATEZZA DEI BENI E ACCUMULO DI RICCHEZZA

In che modo il nostro straniero onorevole del 1 secolo avrebbe guardato
al lucro o alPaccumulo di ricchezza? Da tutto cid che abbiamo preso in
considerazione finora emerge che la maggior parte delle persone del mon-
do mediterraneo del 1 secolo lavorava per mantenere lo status ereditato,
non per arricchirsi. L’obiettivo della vita in una societa chiusa come la lo-
ro ¢ ’appagamento derivante dalla conservazione del proprio status, non
il guadagno o il successo. Sarebbe impossibile tentare di convincere per-
sone del genere che hanno di mira un obiettivo di questo tipo, che sia pos-
sibile migliorare la propria posizione sociale lavorando di piu. Per questo
non si trovera nel Nuovo Testamento un’etica del lavoro capitalista o co-

h—%—



114  Lacognizione della limitatezza dei beni

munista, né un programma di «azione sociale» mirato alla ridistribuzio-
ne della ricchezza o a qualcosa del genere. La realta pit vicina a questo ti-
po di idea nella Giudea del primo secolo era il movimento zelota, sorto aj
tempi della sollevazione della Giudea contro Roma, verso il 66 d.C. Co-
me qualsiasi movimento contadino gli zeloti non miravano a riformare la
societa quanto piuttosto a ricostituire ’'economia politica di sussistenza al-
la quale tutti i contadini credevano di avere diritto.

Al contrario, nel tipo di societa chiusa che qui si esamina, le persone
onorevoli tentavano sicuramente di evitare e prevenire ’accumulo di ca-
pitale, ritenendolo una minaccia alla comunita e al suo equilibrio, piutto-
sto che una condizione previa al miglioramento economico e sociale. Poi-
ché tutti i beni sono limitati, chi cerca di accumulare capitale & necessa-
riamente disonorevole. L’efficace termine dispregiativo al riguardo & «cu-
pidigia». Non si poteva accumulare ricchezza se non facendone perdere a
un altro o danneggiandolo. Un proverbio mediterraneo del 1v secolo di-
ce: «Ogni ricco ¢ ingiusto o erede di un ingiusto», oppure «Ogni ricco &
un ladro o erede di un ladro». Il modo di vedere nel 1 secolo era lo stesso.

In generale unicamente il ricco disonorevole, le non élite disonorevoli e
chi era ritenuto inaccettabile dall’opinione pubblica (le élite urbane, i go-
vernanti e 1 re territoriali) potevano accumulare impunemente ricchezza.
Lo facevano in diversi modi, in particolare commerciando, raccogliendo
tasse e prestando denaro. Il commerciante, l'esattore d’imposte e chi pre-
stava denaro (a interesse, ovviamente) erano in fondo tutti uguali: face-
vano profitto defraudando altri, costringendoli con I’estorsione a spende-
re la propria quota di beni limitati. Chi prestava denaro poteva far im-
prigionare i propri debitori, cosi da costringere, con la prigionia, la fami-
glia del debitore a pagare la quota dovuta (ad es. Mz. §5,25-26; Lc. 12,57-
59). Al tempo del ministero di Gestt i romani raccoglievano direttamente
le tasse in Giudea, mentre gli erodiani lo facevano in Galilea. Vi erano non-
dimeno esattori delle tasse, come Levi, che raccoglievano le tasse indiret-
te (simili a quelle che paghiamo sui liquori, il cibo e la benzina, ossia tas-
se sul consumo). In questo processo Iesattore raccoglieva tanto quanto
poteva spremere dalla popolazione, pit di quanto fosse richiesto dai ro-
mani, quindi pagava loro la sua quota e intascava il resto (ad es. Lc. 3,13;
19,1-9). Il commerciante, il mercante di import-export tra le citta prein-
dustriali, infine, era spesso un liberto o un cittadino non appartenente al-
le élite, segretamente sostenuto da ricchi cittadini romani o da altre élite.
I commercianti compravano in un luogo le derrate necessarie e le vende-
vano in un altro a prezzi di monopolio, ricavandone quanto riuscivano,
indipendentemente dai costi sostenuti. Tutte queste forme di accumula-
zione del capitale erano considerate forme di usura. Tecnicamente usura
significa far soldi consentendo ad altri di disporre del nostro denaro, piu

——__A_

h 48

Limitatezza dei beni e accumulo di ricchezza 11§

o meno come nel caso dei finanziamenti concessi dalle nostre banche e da
altre istituzioni moderne di prestito. Nel 1 secolo erano tutte considejrat.e
forme disonorevoli e immorali di usura. Il commercio, a sua volta, signi-
ficava far denaro investendo in beni comprati all’estero nella speranza (e
certezza) di rivenderli a casa a un prezzo molto maggiore (ad es. Lc. 19,
12-27). Il commerciante, come chi presta denaro e Pesattore delle tasse,
era considerato fondamentalmente empio. In Giac. 4,13-16, ad esempio,
il commerciante se ne esce in queste parole: «Oggi o domani andremo nel-
Ja tale citta e vi spenderemo un anno e commerceremo e guadagneremo»
(merita leggere tutto il passo, dove ai commercianti si rimprovera di con-
fidare non in Dio ma nei propri stratagemmi).

Nelle societa ruralizzate, preindustriali, solitamente profitto e guadagno
si riferiscono quindi a qualcosa che qualcuno si procura con la frode o
’estorsione, ossia qualcosa di diverso da salari, canoni nella media, pre-
stito reciproco o vendita diretta da produttore a consumatore. Paolo ri-
corda ai suoi lettori che «i salari non sono considerati doni» (Rom. 4,4),
benché alcuni ricchi defraudassero chi si era guadagnato un salario non
corrispondendo il dovuto (Gigc. 5,1-6). Una simile cupidigia era tipica
degli «amanti del denaro», di quanti cercavano di accumulare capitale,
linea di condotta assolutamente disonorevole (cf. 1 Tim. 3,8.13; 6,5.6;
Tit. 1,7.115 1 Pt. 5,25 2 Pt. 2,15; Gd. 1,11.16; v. anche Mc. 10,19: «Non
defraudare»; 1 Cor. 6,7-8; Mt. 20,1-15).

L’uomo onorevole non desiderava essere bollato come «avaro», per cui
I’accumulo di capitale, il movente del profitto, gli era precluso. Cio ¢ tipi-
co di una societa a beni limitati, chiusa, orientata all’appagamento e al
mantenimento di status. In una societa del genere il detto «Perché avete
sempre i poveri con voi» (Mc. 14,7; Mt. 26,11; Guv. 12,8) & un’ovvieta
culturale, qualcosa di lapalissiano per qualsiasi testa pensante e sensata
del mondo mediterraneo del 1 secolo. Ma la faccenda € pitt complicata di
quanto sembri. Di fatto, chi sono i poveri in una societa dai beni limitati?

Nelle societa contadine «povero» non € propriamente I’indicazione del
ceto sociale né indica la posizione pit bassa in una serie di ceti del gene-
re. Di fatto essere «povero» non & affatto primariamente un’indicazione
della «classe» o del ceto economico. La cultura che si sta studiando ha co-
me valore prioritario e cardinale la parentela, Pappartenenza e ’ordine so-
ciale fondato sull’onore e la vergogna. Lo status in cui si nasce, al di la di
quanto sia alto o basso, & solitamente onorevole. I contadini reputano tut-
te le persone della loro societa «uguali». Non ¢ il denaro a determinare la
posizione sociale o il ceto, come nella nostra societa, ma la nascita. Che
cosa significa allora essere «povero»? Se si esaminano i dati forniti dal
Nuovo Testamento, si trovano due tipi d’uso della parola. Anzitutto una
serie di passi in cui la parola per «povero» ¢ usata senza ulteriori precisa-



116 La cognizione della limitatezza dei beni

zioni. Questi passi non consentono di farsi alcuna idea di cio che gli au-
tori intendessero, cosi che non resta che appiccicare le nostre idee alle lo-
ro parole (ad es. Mt. 19,215 26,9.11; Mc. 10,2715 14,5.7; Lc. 18,225 Gu. 12,
5-8; 13,29; Rom. 15,26; 2 Cor. 6,10; 8,9; 9,9; Gal. 2,10).

Draltra parte c¢’¢ anche una serie di passi in cui la parola per «povero»
ricorre insieme ad altri vocaboli che mostrano la condizione di chi viene
classificato «povero». Lc. 4,18, ad esempio, riporta una citazione di Isaia
in cui i poveri sono i carcerati, i ciechi o i tormentati dai debiti. Mz. 5,3
ss. € Le. 6,20-21 elencano i poveri insieme a quelli che hanno fame e sete
e piangono (piange chi & toccato dal male e piangendo ne lamenta la pre-
senza). Mt. 11,4-§ insieme ai poveri elenca i ciechi, gli zoppi, 1 lebbrosi, i
sordi e i morti, mentre Lc. 14,13.21 comprende storpi, zoppi e ciechi. Inol-
tre Mc. 12,42-43 e Lc. 21,2-3 parlano di una vedova povera e Lc. 16,20-
22 narra del povero Lazzaro pieno di piaghe, quindi malato, lebbroso.
Giac. 2,3-6, infine, addita come davvero impotente il povero malamente
vestito, mentre Apoc. 3,17 ritiene che il povero sia miserabile, pietoso, cie-
co, nudo — qualcosa di simile all’elenco di Mt. 25,34 ss., dove troviamo
Paffamato, 1’assetato, il forestiero, il nudo e il carcerato.

Se ora si dovessero considerare tutte queste immagini coesistenti del po-
vero per raggrupparle in base a quanto hanno in comune, sembrerebbe
che essere classificati come poveri fosse la conseguenza di qualche svolta
sfortunata di eventi o di circostanze incresciose. Pare che povero sia chi
non riesce a mantenere lo status ereditato a motivo di casi occorsi a lui e
alla sua famiglia, ad esempio debiti, residenza in terra straniera, malattia,
morte del consorte (vedova) o qualche infortunio fisico personale. La po-
verta era dunque non una condizione sociale permanente, ma una sorta
di categoria mutevole di gente che sfortunatamente non & riuscita a man-
tenere lo status ereditato. I lavoratori a giornata, gli agricoltori privi di
terra e i mendicanti nati tali, nella societa del 1 secolo non era quindi gen-
te povera. E certo «povero» non era una definizione economica. Il con-
trario di ricco, inoltre, non era necessariamente povero. Ripeto che nella
cognizione della gente di una societa a beni limitati le persone non sono
per la maggior parte né ricche né povere, ma semplicemente uguali, in
quanto ognuna ha una posizione in qualche modo onorevole da mante-
nere. La valutazione della persona non dipende dall’economia ma & que-
stione di stirpe. In questo contesto, parlare di ricchi e poveri in realta si-
gnifica quindi indicare gli avidi e i segnati dalla mala sorte. I vocaboli
non definiscono due poli della societa ma due categorie minoritarie, 'una
che si distingue per una vergognosa pulsione ad accrescere la propria ric-
chezza, I’altra per I’incapacita di mantenere lo status ereditato, quale ne sia
il livello.

h 28

BENI LIMITATI E CAUSALITA PERSONALE

Se nel 1 secolo normalmente si avevano sempre con sé i poveri, gli infelici
della societa, d’altra parte non mancavano neppure i ricchi avidi — se non
nel proprio villaggio o nel proprio quartiere urbano, certo da qualche al-
tra parte. Come sopra si ¢ illustrato, le persone onorevoli concludevano
contratti tra patrono e cliente con chi apparteneva a uno status superio-
re, soprattutto per procurarsi beni e servizi normalmente non disponibili
nel villaggio o nel vicinato urbano. Di fronte a qualche crisi anomala si
tentava in diversi modi di sfruttare i vantaggi di chi godeva di uno status
superiore, e cio era molto piu agevole che nella nostra societa individua-
lista, perché anche chi era di status superiore aveva una personalita dia-
dica e aveva anch’egli bisogno di mostrarsi all’altezza del’immagine di sé
fornitagli dagli altri e sancita dall’opinione pubblica. I clienti ripagavano
i patroni con beni immateriali quali la lode pubblica, la sollecitudine per
la loro reputazione tra chi condivideva lo status clientelare e informando
i patroni riguardo a complotti e macchinazioni altrui — in sostanza non ces-
sando di accrescere il nome e Ponore del patrono. Nel sistema sociale del
mondo del 1 secolo, fortemente stratificato e consapevole della propria po-
sizione, le élite occupavano un posto legittimo. L’evidente disuguaglianza
di persone e status sociali che & possibile osservare era ritenuta normale,
utile e stabilita da Dio. Dopotutto, la famiglia di nascita, o lo status, la ric-
chezza e il prestigio che ne derivano, non si possono scegliere. Tutto cio
lo si eredita, secondo il beneplacito divino (e si potrebbe osservare che la
distinzione sociale & discriminazione soltanto se la societa sostiene che
tutte le persone sono giuridicamente uguali; nessuna societa del 1 secolo
sostenne mai 'uguaglianza giuridica di tutti i maschi, men che meno di tut-
te le persone).

Ci si attendeva quindi che la persona onorevole di status superiore, co-
me pure quella di estrazione inferiore, vivesse e fosse all’altezza dell’imma-
gine di sé attribuitale dalla societa, il che comportava obbligo di fungere
da patrono per clienti di strati sociali inferiori. Questa situazione metteva
i membri di un determinato sistema chiuso in grado di cercare e spesso ot-
tenere 1’accesso ad altri sistemi — il contadino fittavolo, ad esempio, rag-
giungeva il proprietario terriero, I’artigiano di villaggio qualche residente
in citta, ed entrambi qualche funzionario amministrativo locale, I'impera-
tore, gli déi, o Dio. Un patrono disponibile di questo tipo era, in Lc. 7,1-
10, il centurione di Cafarnao, che «ha costruito la nostra sinagoga».
Lappello di Paolo allimperatore in Atti 25,25 & un esempio di ricerca di
proscioglimento a disposizione di un cittadino romano. Secondo la pro-
spettiva della limitatezza dei beni, il singolo messo di fronte a una crisi in-
consueta poteva farvi fronte appellandosi a fonti ritenute esterne al suo

R



118  La cognizione della limitatezza dei beni

strato o al suo sistema. Quando una manovra del genere riesca, il succes-
so potrebbe anche essere invidiato dai simili all’interno del sistema chiuso,
ma non ¢& considerato una minaccia diretta alla stabilita della comunita,
perché nessuno al suo interno perde nulla. Un successo di questo tipo de-
ve tuttavia essere pubblicizzato e spiegato ad altri.

Detto altrimenti, cio che richiede d’essere spiegato per prevenire la re-
criminazione e il rimprovero della comunita & un successo ottenuto ai con-
fini tra il proprio sistema chiuso e quelli adiacenti. Le conseguenze positi-
ve risultanti da contatti su questi confini erano attribuite alla fortuna, al-
la buona sorte o alla provvidenza. Trovare una pecora perduta o una mo-
neta smarrita (Lc. 15,6-9) con la gioia che vi si accompagna, ad esempio,
esige una spiegazione pubblica onde prevenire il sospetto di furto. I figli
maschi — risorsa economica nella maggior parte degli strati sociali del 1 se-
colo — sono solitamente attribuiti a Dio (Lc. 1,13). Sono da ricordare an-
che le parabole del regno in Mt. 13,44 (tesoro nel campo); 13,45 (scoper-
ta della perla); 13,47-48 (rete e pesci). In tutti questi passi la situazione
del regno ¢ paragonata all’attivita di chi sperimenta un successo dovuto
alla fortuna o alla buona sorte. D’altra parte le parabole dedicate alla pre-
ghiera a patroni di diverse specie — ad esempio Mt. 7,7-8 (comportamen-
to del mendicante); Le. 18,1-5 (vedova e giudice); Lc. 18,9-14 (Dio, il fa-
riseo ¢ il pubblicano); oltre alle preghiere di diverse persone a Gesi, per
esempio Mc. 10,46-52 (il mendicante cieco Bartimeo); Mc. 10,35-41 (la
richiesta di Giacomo e Giovanni) — mostrano come si potesse ricorrere a un
patrono di status superiore, dalla persona di prestigio o dal re del luogo a
qualche dio o a Dio.

L’ultimo punto in questione ¢ abbastanza significativo per comprende-
re un indicatore cognitivo assolutamente fondamentale condiviso dal no-
stro gruppo di stranieri. Come spesso si &€ avuto motivo di osservare, in so-
cieta dai beni limitati il lavoro duro, ’acquisizione di beni e le abilitd uma-
ne semplicemente non possono procurare il potere e la responsabilita ne-
cessari per togliere qualcuno da una situazione abnorme o difficile. Per dir-
la in altro modo, la padronanza da parte del singolo del mondo di cose a
cui ha accesso, del «suo», semplicemente non € produttiva ed ¢ insuffi-
ciente per trarsi d’impaccio in situazioni molto difficili. La padronanza
umana del mondo delle cose disponibile ¢ la tecnologia, e la tecnologia del
1 secolo, anche quando era sfruttata pienamente, non apportava alcun ac-
crescimento apprezzabile di potere, ricchezza, influenza o altro. Se si esclu-
de la fortuna o la buona sorte, la sola fonte d’aiuto stava quindi nella pa-
dronanza del mondo disponibile di persone visibili e non visibili, del «tuo»,
delle persone di status superiore in grado di fornire sollievo in situazioni
inconsuete (i contratti tra pari e uguali provvedono alle necessita ordina-
rie). Se inoltre la fortuna e la sorte in ultima analisi dipendono da Dio o

B

h. 48

Beni limitati e causalita personale 119

dagli déi, anche la divinita diventa allora un «tu» che merita padroneg-
giare. Intendo dire che se per riuscire nella vita ¢ chiaro a chiunque che la
recnologia, il lavoro duro e le capacita tecniche sono tutte perdite di tem-
po € costituiscono una seria minaccia per gli altri anche quando potreb-
bero essere utilizzati, tutto cio che rimane al singolo ¢ di imparare come
padroneggiare a proprio vantaggio altri singoli. Una padronanza di que-
sto genere richiede consapevolezza e abilita, dal momento che molto spes-
so chi offre il maggior bene sara qualcuno di status superiore. Questo da-
to culturale — che la riuscita nella vita dipenda dalla padronanza delle per-
sone — porta a conclusioni tipiche di una prospettiva di beni limitati.

La prima conclusione, un importante indicatore cognitivo, ¢ che nella vi-
ta qualsiasi conseguenza che conta é causata da qualcuno. Quando acca-
de qualcosa di significativo, positivo o negativo, la domanda che quindi
ci si deve porre ¢ «Chi lo ha fatto?» (non «Che cosa lo ha causato?», co-
me nella nostra cultura). Ne consegue che alcune persone sono piu poten-
ti di altre, come si puo facilmente dimostrare dai diversi effetti che queste
persone conseguono. Fondamentale per aver successo ¢ quindi giungere a
conoscere il potere di coloro con cui una persona onorevole puo effetti-
vamente o potenzialmente interagire e servirsene ai propri scopi per sal-
varsi da una situazione difficile. Si pud prendere ad esempio la malattia e
il dolore. In questo contesto culturale, giacché la malattia ¢ qualcosa che
conta nella vita di una persona, chi la originerebbe? Se non puo essere cau-
sata da me o da qualche altro essere umano che possa prendermi a pugni,
pugnalarmi o ferirmi in altro modo, allora dev’essere causata da qualche
persona non umana, da un «tu» non umano. E se ¢ causata da persone, sia
pure persone non umane, allora qualsiasi guarigione sta di fatto cancel-
lando P’influenza di un altro ed & dunque un esorcismo. E com’¢ noto qual-
siasi esorcismo comporta la guarigione, ossia riporta qualcuno alla posi-
zione sociale occupata in precedenza.

Le persone onorevoli devono quindi apprendere come avere successo
con le persone con le quali potrebbero entrare in contatto, in particolare
per mezzo del pensiero «sociologico» di cui si ¢ detto nel capitolo prece-
dente. Le persone con le quali si interagisce sono gli esseri tanto umani
quanto non umani che popolano il proprio mondo di interazioni sociali.
Tutto cid mostra che nel mondo mediterraneo del 1 secolo le strutture so-
ciali in generale (per es. ’economia radicata nella parentela), al pari delle
espressioni concrete di queste strutture (ad es. ’agricoltura e un raccolto
effettivamente buono o cattivo, la siccita, la carestia, una pioggia suffi-
ciente, eccetera), sono sentite come create, tutelate, dominate e governate
da diverse persone, umane e non umane, a seconda delle dimensioni delle
conseguenze. La parabola dell’erbaccia seminata tra il grano da un nemi-
co (Mt. 13,24-30) immagina una persona umana, ma le grandi dimensio-

o



120  La cognizione della limitatezza dei beni

ni dell’esperienza umana, come il clima, la salute, la vita e la sua trasmis-
sione, il potere politico e cosi via sono molto al di sopra e oltre la capa-
cita di controllo o la portata di qualsiasi specifico essere umano e vengo-
no attribuite a persone non umane. In questo periodo si concepivano quin-
di Dio, gli dei e i loro agenti — spiriti, demoni, angeli — necessari a mante-
nere I’equilibrio della societa e delle sue attuazioni nell’ambiente sociale e
fisico, perlopit indipendentemente da quanto potevano fare gli stessi es-
seri umani onorevoli. Plutarco, ad esempio, spiega la sorte dei responsa-
bili della morte di Giulio Cesare con queste parole: «Ma il suo grande de-
mone, di cui frui durante la vita, lo segui in morte come vendicatore della
sua uccisione, perseguitando per tutta la terra i suoi uccisori fino a non
lasciarne in vita alcuno, anzi colpendo tutti coloro che in qualche modo
avevano messo mano all’azione o avevano avuto parte al disegno».” Giu-
seppe racconta che in una bartraglia con Silla e le truppe regie fuori da
Betsaida lulias il suo cavallo scivold in un tratto paludoso provocandog]i
una frattura al polso: «E quel giorno sarebbe filato tutto liscio, se non si
fosse messo di mezzo un qualche demone».*

In altre parole, per la persona mediterranea del 1 secolo pressoché qual-
siasi realta sociale classificata nei manuali moderni e nei corsi di sociolo-
gia, psicologia sociale e scienze naturali era dovuta a qualcuno, visibile o
non visibile. I resoconti del tempo sembrano parlare di fenomeni «reli-
giosi» (0 superstiziosi), perché la «religione» riguardava il rispetto dovu-
to a chi regola I’esistenza umana, e questi erano le persone non umane e
umane al di sopra di noi, verso le quali abbiamo un debito di onore ¢ di
rispetto.

Le fonti piu sicure e comuni disponibili alle persone della societa medi-
terranea del 1 secolo per ottenere aiuto e sicurezza erano quindi persone
dello stesso ceto oltre che, soprattutto, esseri umani e non umani di ceto
pitt elevato che in larga misura regolavano la loro esistenza. La chiave del
successo era imparare a padroneggiare le persone disponibili. Il contratto
tra patrono e cliente ¢ orientato a una fase di questo tipo di padronanza
nella relazione tra superiori e subalterni. Gli abitanti di villaggio e le non
¢lite urbane del 1 secolo pensavano di avere un diritto morale alla sussi-
stenza e all’interazione reciproca con le élite piti fortunate della loro so-
cieta, dal ricco proprietario terriero locale agli déi, a Dio. Finché queste éli-
te consentivano agli strati inferiori di sopravvivere, non importava quanto
si prendessero in tasse, tributi, sacrifici e simili. E finché queste élite con-
sentivano alle persone di ceto inferiore di interagire con loro in relazioni
da patrono a cliente, non importava quanto squilibrato potesse esserne il
prestigio e il potere, dal momento che tutti erano comunque «uguali».

1 Caesar 69,2 (tr. D. Magnino). 2 Vita 402 (tr. E. Migliario).

v

LIMITATEZZA DEI BENI
E STRUTTURAZIONE DEL MONDO SOCIALE

prima di concludere questo capitolo merita considerare la struttura gene-
rale del mondo sociale sperimentata dagli stranieri che studiamo leggen-
do il Nuovo Testamento. La cognizione della limitatezza dei beni condu-
ce alla cognizione della causalita personale. Il contratto diadico era uno
dei modi piti importanti per aprirsi la strada in un mondo in cui tutto cio
che contava nella vita era determinato da quanto veniva causato da qual-
cun altro. Questo mondo di persone consisteva di una struttura di strati
sociali che comprendeva tutti, anzi Iintera realta, e si protendeva fino al
cosmo, con Dio al culmine. Se si considera "ovvio principio che per dan-
neggiare o aiutare qualcuno ¢ necessaria un’altra persona, umana o non
umana, il mondo sociale mediterraneo del 1 secolo era abitato da persone
disposte secondo relazioni verticali reciproche e situate all’interno di si-
stemi orizzontali limitati, chiusi, in qualche modo come segue:

1. Dio. Sopra tutto stava Dio, al mondo mediterraneo noto come «I’Al-
tissimo» (ad es. Lc. 1,32.35; 2,143 6,35). I semiti in generale e gli israeliti
in particolare credevano che a Dio tutto fosse possibile (ad es. Mt. 19,26;
Mc. 10,27; Lec. 1,37; 18,27). Le élite romane e greche credevano che an-
che Dio fosse limitato: non avrebbe potuto tracciare un cerchio quadra-
to, far scorrere i flumi al contrario, far si che gli oceani allaghino la terra
¢ cosl via.

2. Déi o figli di Dio o arcangeli costituivano una sorta di burocrazia ce-
leste responsabile di un segmento del cosmo o impegnata nell’esecuziopg
degli ordini di Dio. Satana (termine persiano per «spia, agente dei servizi
segreti») o il diavolo (traduzione greca di Satana) era in origine ’agente
dei servizi segreti di Dio, come in Giob. 15 a partire dal 1 secolo questa fi-
gura negativa guida per cosi dire una rivolta di palazzo contro Dio, e an-
che in questo Satana coinvolge gli esseri umani {cf. ad es. Lc. 4,6). In que-
sta schiera si dovremmo comprendere le stelle, singole o in forma di co-
stellazioni. Nel 1 secolo si credeva che le stelle fossero esseri viventi, intel-
ligenti e potenti che esercitavano una grande influenza sulle terre sopra le
quali si muovevano. Gli esseri di questo livello possono influenzare tutto
cio che si trova sotto di loro, ma non Dio. Da Dio essi sono dominati.

3. Persone non umane di livello inferiore. Sono le forze iperumane che
influiscono sugli esseri umani e sul loro mondo: sono chiamati angeli (ser-
vi del cielo, in origine espressione semitica che indicava un rappresentan-
te della corte celeste, una sorta di factotum celeste), spiriti (potenze del cie-
lo, espressione semitica per una potenza iperumana conosciuta dai suo.i ef-
fetti) o demoni (parola greca per potenze iperumane di questo genere; i ro-
mani li chiamavano genii). Anche questi potevano influenzare a piacimen-

_%



122 La cognizione della limitatezza dei beni

to tutto cio che si trovava sotto di loro, ma non quelli al di sopra. Erano
agli ordini di coloro che si trovavano sopra di loro e in linea di principio
tutti sottostavano all’autorita di Dio.

4. Esseri umani. Questo livello comprende il mondo dell’umanita in una
societa strutturata che sotto 'impero si estende tra ’imperatore e lo schia-
vo, in Israele tra il re e il sommo sacerdote e lo schiavo. In questa struttu-
ra piramidale le persone di livello superiore potevano influenzare a piace-
re tutto cio che si trovava sotto di loro, ma non viceversa.

5. Esseri inferiori agli esseri umani. Se le creature inferiori all’'umanita
Vengono a contatto con esseri umani, cio avviene perché sono padroneg-
giate a livelli diversi di questa scala di persone da altri che se ne servono
a proprio vantaggio.

Una sopravvivenza sensata comportava evidentemente di conservare il
proprio posto su questa scala. Qualsiasi persona superiore tenta di pa-
droneggiare quelle inferiori per il proprio benessere e la propria sicurezza
— o semplicemente perché questa ¢ la sua indole —, e sta attenta a non subi-
re interferenze sul piano orizzontale. Affinché chi sia di ceto inferiore pos-
sa ottenere un’influenza effettiva su qualche essere superiore & necessario
che intervenga come leva sociale qualche intermediario come mediatore,
una sorta di negoziatore. Il mediatore, va da sé, deve in qualche modo es-
sere in relazione o provenire dalla stessa sfera dell’essere superiore che vuo-
le influenzare o da una sfera ancora superiore. Dio, che si trova in cima al-
la scala di status, tiene realmente sotto controllo tutto quanto.

RIEPILOGO

Il mondo mediterraneo del 1 secolo potrebbe essere rappresentato come
societa contadina, una societa ruralizzata composta di citta preindustriali
circondate da villaggi che esse controllano e influenzano. La maggioran-
za delle persone del tempo viveva in villaggi o in quartieri artigiani della
citta preindustriale. Per questa maggioranza (e a quanto pare anche per la
minoranza elitaria) la prima cognizione era che nella vita tutti i beni sono
limitati. Questa cognizione sta dietro al comportamento ritenuto necessa-
rio per un’esistenza umana sufficiente. Il bisogno fondamentale di sicurez-
za in un mondo minaccioso e minacciato visto attraverso il prisma della li-
mitatezza dei beni rivelava le fonti del potere e dell’influenza, della ricchez-
za e della fedelta nei punti di contatto del proprio sistema chiuso e pure tra
membri scelti del gruppo dei propri pari. Il comportamento su questo con-
fine, sul piano orizzontale comportava obblighi reciproci con i propri pa-
ri, sul piano verticale si configurava nel sistema di patrono e cliente. Tan-
to le relazioni tra pari quanto quelle tra patrono e cliente comportavano
obblighi reciproci che potrebbero essere definiti contratti diadici.

h 428

Bibliografia 123

Nel mondo di beni limitati erano onorevoli le persone che sapevano co-
me conservare lo status ereditato. Nel loro affannarsi per conservare que-
sta importante immagine di sé, le persone onorevoli sapevano come ser-
yirsi dei propri pari e della varieta di persone umane e non umane poten-
ti e socialmente superiori per rispondere ai problemi della vita. Cio ren-
deva ovviamente necessario conoscere i patroni, per dire cosi una sorta di
scienza politica popolare. 1l sistema umano patrono-cliente aveva un si-
stema corrispettivo non umano negli esseri che sovrintendevano all’esi-
stenza umana, il che conduceva a un sistema patrono-cliente cosmico com-
prendente anche gli esseri umani. Le persone onorevoli sapevano allora
come manovrare le persone potenti non umane disponibili per averne un
aiuto di fronte ai problemi della vita. Allo stesso modo cio implicava la
necessita di conoscere i patroni cosmici, una sorta di scienza naturale po-
polare e personalista, oltre alla conoscenza di Dio.

BIBLIOGRAFIA

Elliott, J.H., Patronage and Clientism in Early Christian Society. A Short Read-
ing Guide: Forum 3, n. 1 (1987) 39-48.

—, Temple Versus Household in Luke-Acts. A Contrast in Social Institutions, in
J.H. Neyrey (ed.), The Social World of Luke-Acts. Models for Interpretation,
Peabody, Mass. 1991, 211-240.

Hanson, K.C., The Galilean Fishing Economy and the Jesus Tradition: Biblical
Theology Bulletin 27 (1997) 99-111.

Hanson, K.C. - Oakman, D.E., Palestine in the Time of Jesus. Social Structures
and Social Conflicts, Minneapolis 1998, 99-129 (tr.it. La Palestina ai tempi di
Gesni. La societd, le sue istituzioni, i suoi conflitti, Cinisello Bals. 2003).

Malina, B.]., Patron and Client. The Analogy bebind Synoptic Theology: Forum
4,0, 1 (1988) 1-32.

-, The New Jerusalem in the Revelation of John. The City as Symbol of Life
with God (Zacchaeus Studies), Collegeville, Minn. 2000.

Moxnes, H., The Economy of the Kingdom. Social Conflict and Economic Rela-
tions in Luke’s Gospel, Philadelphia 1988.

Oakman, D.E., Jesus and the Economic Questions of His Day, Queenston, Ont.
1986.

- Tiye Coutryside in Luke-Acts, in |.H. Neyrey (ed.), The Social World of Luke-
Acts. Models for Interpretation, Peabody, Mass. 1991, 151-180.

—, The Ancient Economy in the Bible. BTB Readers Guide: Biblical Theology
Bulletin 21 (1991) 34-39.

—, Was Jesus a Peasant? Implications for Reading the Samaritan Story (Luke
10:30-35): Biblical Theology Bulletin 22 (1992) 117-125.

Potter, ].M. - Diaz, M.N. - Foster, G.M. (ed.), Peasant Society. A Reader, Boston
1967.

Roh9rqugh, R.L., The Biblical Interpreter. An Agrarian Bible in an Industrial
Age, Philadelphia 1978.

h——%



124  La cognizione della limitatezza dei beni

Rohrbaugh, R.L., The City in the Second Testament. BTB Readers Guide: Biblical
Theology Bulletin 21 (1991) 67-75.

~, The Pre-Industrial City in Luke-Acts. Urban Social Relations, in J.H. Neyrey
(ed.), The Social World of Luke-Acts. Models for Interpretation, Peabody,
Mass. 1991, 125-15T.

-, A Peasant Reading of the Parable of the Talents/Pounds. A Text of Terror?:
Biblical Theology Bulletin 23 (1993) 32-39.

Scott, J.C., The Moral Economy of the Peasant, New Haven, Conn. 1976 (tr. it.
L’economia morale dei contadini. Rivolta e sussistenza nel Sud-Est asiatico,
Napoli 1981).

Sjoberg, G., The Preindustrial City. Past and Present, New York 1960 (tr. it. Le
citta dei padri. Re, pastori, ladri e prostitute nelle civilta preindustriali, Mila-
no 1980).

Stansell, G., Gifts, Tributes, and Offerings, in W. Stegemann, B.J. Malina, G.
Theissen, The Social Setting of Jesus and the Gospels, Minneapolis, Minn.
2002, 349-364 (tr. it. Doni, tributi e offerte, in W. Stegemann, B.J. Malina, G.
Theissen, Il nuovo Gesu storico, Brescia 2006, 240-253).

Wolf, E.R., Peasants, Englewood Cliffs, N.J. 1966.



