Capitolo 4
L’invidia,
il pit1 grave di tutti i mali

Invidia e malocchio nel mondo mediterraneo del 1 secolo

Nella versione marciana dell’arresto e morte di Gesu I’autore riferisce che
pilato «si accorse che i sommi sacerdoti lo [Gesu] avevano consegnato a
morte per invidia» (Mc. 15,105 la considerazione di Pilato ¢ ripetuta in
Mt. 27,18), ma pochi lettori della Bibbia prendono molto sul serio Paf-
fermazione, e pochi riflettono sul fatto che la causa della morte di Gesu
fosse qualcosa d’importanza relativamente tanto trascurabile com’¢ I'in-
vidia nella nostra societd. Ma forse nel mondo mediterraneo del primo se-
colo P’invidia non era tanto poco importante. Nella tradizione israelita, ad
esempio, P’invidia era la causa della massima e ineluttabile caratteristica
negativa dell’esistenza umana: la morte. «Per mezzo dell’invidia del dia-
volo la morte & entrata nel mondo» (Sap. 2,24). Filone, emigrato israelita
che viveva ad Alessandria, sottolineava che l'invidia & «il piu terribile di
tutti i mali».” Dopo che si sara potuto apprendere come i mediterranei del
1 secolo concepivano Iinvidia, risultera chiaro che in realta I'invidia era
una delle caratteristiche piti importanti della vita mediterranea antica.

LE RADICI SOCIALI DELL’INVIDIA

Nel capitolo precedente ci si ¢ soffermati a lungo sulla concezione medi-
terranea antica della limitatezza di qualsiasi bene vitale. Prima ancora si
& potuto osservare come i mediterranei del 1 secolo vivessero in una so-
cieta ruralizzata, dove la ricchezza e il benessere dipendevano dalla terra.
E all’inizio del libro si sono presi in considerazione onore e vergogna co-
me valori cardinali del mondo mediterraneo antico (e moderno). Pare che
Papprensione per I'invidia scaturisca dalla configurazione risultante dalla
cognizione della limitatezza dei beni e Pinquietudine per 'onore e la ver-
gogna combinate con il fatto di vivere in una societa ruralizzata. Con cio
non si vuole dire che gli antichi invidiassero e noi no. Anche noi senza dub-
bio sperimentiamo Iinvidia, ma non ne siamo preoccupati e non le attri-
buiamo avvenimenti importanti.

Partendo dalla nostra esperienza occidentale del xx1 secolo, quando ci
si sente invidiosi? quand’¢ che s’invidia un altro o un altro ¢’invidia? Il
sentimento dell’invidia viene immancabilmente a galla solo quando si lot-
1 De Specialibus Legibus 3,1,2.




. 28

126  LDinvidia, il pit grave di tutti i mali

ta con un altro che la spunta su di noi per entrare in possesso di qualcosy
o per avviare qualche relazione estremamente rara: un ruolo unico (capo.
classe, miglior studente), una relazione unica (migliore amico o migliore
amica), un unico lavoro disponibile, un affare unico (vendita di un’autq
nuova) e cosi via. Si puo osservare che I’invidia si manifesta soltanto in sj-
tuazioni di oggetti di valore molto scarsi, decisamente rari. S’invidiano al-
tri quando sono in possesso di beni preziosi, disponibili in quantita estre-
mamente limitata e che noi stessi gradiremmo possedere. E allo stesso mo-
do gli altri ci invidiano se entriamo in possesso di qualche oggetto di va-
lore estremamente raro. Naturalmente chi entra in possesso di oggetti o
di relazioni preziosi e rari si considera fortunato ed esulta per il bene con-
quistato.

L’invidia parrebbe essere il sentimento astioso che si manifesta di fron-
te alla buona sorte altrui per qualche bene limitato che interessa anche
noi. Potremmo sostenere di limitarci a invidiare i nostri pari sociali in
cerchie sociali similari, anche se per quella che ¢ la sensibilita odierna
tutti possiamo aspirare a diventare persone importanti e poco ci trattiene
dal considerare persone di spicco indegne puranche del nostro disprezzo.
Questo modo di vedere conviene ovviamente alla societa individualista
moderna, dove pensiamo di poterci elevare (e cadere) socialmente, cosi che
chiunque ci ¢ potenzialmente pari sul piano sociale. Che cosa dire dei me-
diterranei antichi? Si puo osservare che parlando di come Pilato giudica il
motivo per cui Gesit viene messo a morte, Marco contrappone un singo-
lo a un gruppo, Gesu ai sommi sacerdoti che ne sono invidiosi. L’invidia
che un gruppo manifesta nei confronti altrui, singoli o altri gruppi, ¢ se-
gno che ci si trova di fronte a una societa collettivista orientata al gruppo,
non a una societa individualista. Nelle societa collettiviste si resta nello sta-
tus in cui si ¢ nati. La posizione sociale ¢ determinata dalla nascita, dal
gruppo etnico in generale e dallo status all’interno di questo gruppo etni-
co. Scarsa o nulla & la mobilita sociale, sia verso ’alto sia verso il basso.
Anche quando vengono spodestate e infamate dai propri pari, le élite re-
stano élite al livello pit basso dello status elitario.

Come onore e vergogna agiscono in modi diversi nelle societa indivi-
dualiste rispetto a quelle collettiviste, cosi anche I'invidia. Si ricordera che
nel Mediterraneo antico (e nelle societa collettiviste) per vergogna s’inten-
de il diritto al merito negato pubblicamente. Si vantano pregi o qualita me-
ritevoli d’onore (grande studioso, atleta, oratore, lavoratore) e il pubbli-
co rifiuta di riconoscerne il valore quando addirittura non misconosce la
persona. Questa ¢ la vergogna, che socialmente viene vissuta come ignomi-
nia. Essere disonorati da altri ¢ motivo di rabbia cocente e procura ferite
profonde a chi & stato disonorato e a chi vi & legato, in particolare i mem-
bri della famiglia. Si tratti di un adesivo sul paraurti di un’auto o di un car-

Invidia e onore 127

tello su una croce romana, cio mortifica chiunque facclia parte del gruppo
propl‘i()- Solitamente la reazione della persona collettivista ?‘di ragguaglia-
ce il gruppo d’appartenenza riguardo al riconoscimento rifiutato, in una
prospettiva di rivincita sul nemico nuovo o di sempre responsabile del di-
sonore.

Nelle societa collettiviste la vergogna si fa sentire soltanto nei singoli che
sperimentano un vincolo di fedelta con altri e col sistf':ma sqc‘iale in gene-
rale € che siano in grado di prendersi cura della propria posizione sociale.
Nel mondo mediterraneo esistevano emarginati, persone prive di alleanze
come i mendicanti, le élite diseredate o i conquistati e gli esiliati. Se si trat-
ta di emarginati, il tentativo di disonorarli ¢ irrilevante e pud essere sol-
tanto un distintivo d’onore. Essere crocifissi dai romani conquistatori, che
allo stesso modo avevano crocifisso molti altri israeliti, per gli altri della
stessa etnia non era quindi disonorevole; ma essere consegnati da altri
israeliti per essere crocifissi da autorita del gruppo altro romano era una
vera vergogna pubblica.

Nelle societa individualiste, dove onore e vergogna sono fortemente psi-
cologizzati e hanno una profonda risonanza introspettiva, la vergogna &
la negazione del valore personale da parte di qualche figura importante
(madre, padre, insegnante, parente, fratello o sorella). Chi viene disono-
rato crede semplicemente di non essere degno di vivere, d’essere una perso-
na, di esistere. Questo senso introspettivo della vergogna diminuisce ’au-
tostima e spesso scatena pulsioni di autodistruzione come unica risposta
adeguata all’assenza di autostima. Questo tipo di reazione s’incontra di ra-
do nel Mediterraneo, antico e attuale, Come non molto tempo fa mi dis-
se un informatore mediterraneo dopo essere stati entrambi testimoni di un
caso di umiliazione pubblica: «Se mi sentissi spinto al suicidio, ucciderei
qualcuno». Questa, in poche parole, & una tipica reazione anti-introspetti-
va, collettivista, alla vergogna subita.

INVIDIA E ONORE

L’esperienza dell’invidia nei termini in cui ne parlano i mediterranei del 1
secolo si muove sullo stesso campo da gioco sociale collettivista delle in-
terazioni di onore e vergogna sopra illustrate. Sebbene onore e vergogna
siano valori fondamentali e d’interesse primario, ’onore che altri non pos-
sono vedere, conoscere € sperimentare, semplicemente non ¢ onore, non
esiste. Per questo non era possibile sottrarsi all’esigenza di fare qualcosg
per mostrare il proprio status onorevole. Tra le parole di cui i traduttori
della Bibbia si servono per comportamenti che sono dimostrazioni d’ono-.
re figurano glorificare, acquisire gloria e gloria. Per gloria s’intendono gli
elementi esterni che si possono esibire a dimostrazione del proprio status,




128  D’invidia, il pit grave di tutti i mali

del proprio onore. Glorificare significa tirare fuori, mettere in mostra ¢
far vedere con qualcosa di esteriore che tipo di persona si € e a quale tipo
di gruppo si appartiene. Qualche esempio: «I cieli narrano la gloria di Dio»
(Sal. 19,2); il diavolo porto Gesu «su un monte altissimo, e gli mostrg
tutti i regni del mondo e la loro gloria» (Mt. 4,8; cf. Lc. 4,6); «la gloria
di un re ¢ in una moltitudine di gente, ma senza popolo un principe & ro-
vinato» (Prov. 14,28); «perché 'uvomo non deve coprirsi il capo, giacché
¢ immagine e gloria di Dio, ma la donna ¢ la gloria dell’nomo» (r Cor. 11,
7). Questi sono alcuni esempi di gloria, dell’esteriore e visibile che fa ve-
dere la posizione sociale dei singoli.

Il Mediterraneo antico era assorbito in questioni d’onore, proprio co-
me negli Stati Uniti d’oggi si ¢ presi dalla ricchezza nelle sue molte forme,
La «smania d’onore» (philotimia) come anima del comportamento nel
mondo di Gesu non ¢ diversa dall’ansia moderna per un lavoro dallo sti-
pendio migliore, un aumento, maggiori profitti o qualsiasi altra forma as-
suma la «smania di ricchezza» nella nostra societa imperniata sull’econo-
mia. Dalla sua prospettiva autenticamente mediterranea, Aristotele tentd
di spiegare «per quale ragione, e di chi, e con quale disposizione d’animo
gli uomini siano invidiosi». Il motivo, afferma Aristotele, ¢ la «smania di
onore», la pulsione a emergere con un comportamento che attiri ’atten-
zione ¢ anche Pocchio:

E chiaro anche per quali motivi gli uomini provino invidia, verso quali persone, e
con quale disposizione d’animo, se I'invidia ¢ una forma di dolore di fronte alla
vista della buona fortuna in relazione ai beni di cui si & detto e a proposito di per-
sone di pari condizione, non per ottenere essi stessi qualcosa, ma solo a causa di
costoro. Le persone che proveranno invidia sono gli uomini che hanno o sembra-
no avere persone di condizione pari alla loro; e per «pari condizione» intendo in
rapporto alla nascita, alla parentela, all’eta, alla disposizione d’animo, alla repu-
tazione, agli averi. Saranno invidiose anche le persone alle quali manca poco per
avere tutto quello che desiderano — per questo motivo gli uomini che compiono
grandi imprese e che ottengono successo sono invidiosi — in quanto credono che
tutti portino via cio che spetta loro; quelle, inoltre, che vengono straordinariamen-
te onorate per qualche motivo, e in particolare per la loro sapienza o per la loro
felicita. Chi possiede delle ambizioni sara pit invidioso di chi ne & privo, e anche
chi aspira alla fama di sapiente, in quanto & ambizioso in relazione alla sapienza;
e, in generale, chi desidera essere stimato per qualche cosa sara, in rapporto a es-
sa, facile all’invidia; e anche gli uomini meschini, in quanto a costoro tutto sem-
bra grande.”

Aristotele presuppone che i lettori conoscano cio che lui e il suo mondo
intendevano con «smania d’onore», espressione comune che s’incontra
ovunque nella letteratura greca. La «smania d’onore» era una qualita
spesso nominata ¢ molto apprezzata, da Omero ad Agostino. Senofonte,
1 Rhetorica 2,10,1-3 (tr. M. Dorati).

. 428

Invidia e onore 129

per esemplo, rappresentava gli ateniesi smaniosi di gloria: «Gli ateniesi
non si distinguono tanto dagli altri uomini per avere una buona voce o
un corpo grande e robusto, quanto per il desiderio di gloria, il quale piu
di ogni altra cosa li incita ad azioni belle e onorevoli»." Riandando con il

ensiero a Roma, allo stesso modo Agostino si sofferma su quello che gli
sembra il valore cardinale che spingeva i romani in tutte le loro imprese -
Ja smania di gloria: «Perché la gloria per la quale i romani smaniavano
non € che la buona opinione che alcuni uomini hanno di altri uomini».
Per smania di gloria i romani ebbero ragione di vizi comuni ad altri po-
poli: «Bgli (Dio) concesse la supremazia a uomini che per onore, fama e
gloria si sacrificarono alla terra in cui ricercavano la propria gloria e non
esitarono ad anteporre la salvezza di questa alla loro. Grazie a quest’uni-
co vizio, la smania di gloria, ebbero ragione della smania di denaro e di
molti altri vizi».* Senofonte aveva una concezione tanto alta della «sma-
nia d’onore» da vedervi uno degli aspetti principali che distinguono non
solo 'vomo dall’animale ma il nobile dalla folla.

Per gli antichi «onore» significava anzitutto eccellere in fama e onora-
bilita, e per questa ragione essi s’impegnavano in diverse competizioni fon-
ti di vittoria e dunque di celebrita. Queste competizioni potevano essere
innocenti come rivalita in giochi, danze e canti in occasione di feste, o
mortali come liti, contese e guerre. Non sorprende quindi che quando si
tratta di emulazione «smania d’onore» sia tradotto solitamente con «riva-
lita» o «aspirazione» o semplicemente «ambizione». In sostanza si tratta
della pulsione a eccellere, della ricerca smaniosa di onore.

Ma - come osserva Aristotele e con lui molti altri informatori antichi —
questa «smania d’onore» produce invidia. Poiché gli antichi desiderava-
no ardentemente fama e onore e pensavano che tutto esistesse in quantita
limitata, il desiderio d’onore produce ovviamente invidia. Ecco perché in
una delle sue orazioni Eschine fa osservare come il suo cliente fosse cal-
pestato «da invidiosi pronti a colpire il suo zelo».? Isocrate da lustro a un
eccelso esercito greco pieno di dei e di figli degli dei, «che non si comporta-
vano come la gente comune e non avevano una sensibilita paragonabile a
quella degli altri, ma erano carichi d’ira, di ardimento, d’invidia e ambizio-
ne».* Allo stesso modo Plutarco chiarisce come ’invidia che si fa strada in
chi si trova ad ascoltare un discorso sia prodotta dall’«<ambizione»: «Ma se
in altri casi 'invidia nasce da certe disposizioni rozze e malvagie, quella ri-
volta contro chi parla muove da inopportuno esibizionismo e mala ambi-
zione».> In antico il desiderio di fama, gloria e onore era quindi non sol-
tanto di sprone a eccellere, ma anche di stimolo a invidiare il successo.

1 Memorabilia Socratis 3,3,13 (tr. A. Santoni).
2 De Civitate Dei 5,12.13 (tr. L. Alici). 3 De Falsa Legatione 111 (tr. A. Natalicchio).
4 Panathenaicus 871 (tr. C. Ghirga). 5 De Recta Ratione Audiendi 39¢ (tr. G. Pisani).



v

130  L’invidia, il pit grave di tutti i mali

Come gia si & osservato, fama, gloria e onore devono manifestarsi in og.
getti e comportamenti concreti, tangibili. Gli oggetti e i comportamentj
concreti e manifesti in cui quelli si esprimono sono «beni», ossia persone,
cose e popolazioni. Nel 1 secolo il requisito di servirsi di beni per manife-
stare il proprio onore ¢ connaturato a un sistema sociale che si distingue
per la cognizione della limitatezza di qualsiasi bene. Cio significa che i be-
ni disponibili sono soltanto quelli che bastano a mostrare la propria glo-
ria collettivista.

INVIDIA E LIMITATEZZA DEI BENI

Nelle culture collettiviste 'invidia presuppone chiaramente la cognizione
della limitatezza dei beni. Come sopra si & osservato (pp. 104 ss.), la co-
gnizione della limitatezza dei beni ¢ la convinzione socialmente condivisa
che le risorse che mettono una comunita in grado di far fronte a tutte le
sue necessita sono disponibili in quantita limitate e che qualsiasi turba-
mento dell’equilibrio sociale non puo che essere dannoso per la sopravvi-
venza della comunitd. Si pensa che nel proprio universo sociale, economi-
co e naturale ~ vale a dire nel proprio ambiente in generale — tutti i beni
esistano in quantita finita e limitata e scarseggino sempre. Questi sono
tutti i beni che si possano desiderare dalla vita: terra, ricchezza, prestigio,
discendenza, salute, feconditd, amicizia e amore, virilita, onore, rispetto e
posizione sociale, potere e influenza, sicurezza e salvezza. E chiunque ha
chiaro che non & in suo potere aumentare le quantita disponibili.

Poiché qualsiasi bene esiste in quantita limitate che non si possono né
moltiplicare né aumentare, il singolo che da solo o con la famiglia espri-
ma ’onore che in qualche modo ha potuto guadagnarsi concretamente, lo
puod fare soltanto servendosi di beni a spese di altri. Ecco perché qualsiasi
manifestazione di successo, nel senso del possesso di qualsiasi bene nella
vita, & vista come minaccia a gruppi rivali o anche alla comunita in gene-
rale. C’¢ quindi chi viene privato di qualcosa e al quale si nega qualcosa
che & suo, anche se pud non esserne consapevole. A motivo di questa in-
certezza riguardo a chi ci sta rimettendo — potremmo essere il mio gruppo
proprio o io stesso —, le manifestazioni di maggior benessere possono es-
sere viste come minacce limitate ad altri singoli o ad altre famiglie, ma
anche a tutti i singoli e a tutte le famiglie all’interno della comunita, si
tratti di un villaggio o di un quartiere urbano. Dopotutto nella nostra so-
cieta «egualitaria» qualcuno sgarra, pretendendo d’essere superiore e dan-
do mostra d’arroganza. Si pud sviluppare e mantenere la stabilita della
comunita e I’armonia tra i singoli e le famiglie solo rispettando gli status
esistenti. Per questo la maggioranza era interessata a mantenere le cose co-
si come stavano. Questa ¢ la prospettiva in cui s’inquadra Pinvidia.

Invidia e limitatezza dei beni 131

Quando qualcuno pud dimostrarsi superiore a tutti, non manca chi cre-
dendo di farne le spese ne diviene invidioso. Sebbene pit d’un osservato-
re mediterraneo antico riconosca la natura dell’invidia e le sue dimensio-
ni sociali, nessuno ha fatto caso che il modo in cui si svolgeva la partita
dell’invidia aveva come presupposto comune che tutti i beni vitali sono
Jimitati. In assenza della cognizione della limitatezza dei beni e dell’uso dei
beni come mezzo per manifestare il proprio successo, non si da invidia.
La cognizione della limitatezza dei beni sembra essere una delle condizio-
ni necessarie perché nelle societa ruralizzate a cui onore € la vergogna
stavano a cuore possa emergere 'invidia. Se un amico acquista un’auto
nuova e ce lo fa sapere, ad esempio, solitamente non ne proviamo invi-
dia, dal momento che anche noi possiamo acquistare una nuova auto, e
lo stesso vale per vestiti nuovi, una nuova casa, un matrimonio e dei figli.
Finché il successo ¢ facilmente accessibile a tutti, 'invidia interessa poco.
D’altro canto in una societa in cui la cognizione della limitatezza dei beni
sia socialmente generalizzata, I’invidia verra istituzionalizzata. 1.appren-
sione mediterranea per I’invidia ha dimensioni istituzionali perché ’ono-
re e la vergogna sono valori cardinali che richiedono d’essere resi concre-
ti ed esternati. In una societa ruralizzata di questo tipo, fondata sulla sus-
sistenza, gli esempi d’invidia saranno noti a chiunque, verranno commen-
tati e spesso riscontrati in forme ignote alle societa urbanizzate, nelle qua-
li essere colpevoli equivale a essere responsabili e per le quali i beni sono
illimitati.

Per chi nel primo secolo si trovava a vivere in regioni di cultura mediter-
ranea, 'invidia era un valore che portava a invidiare in altri il possesso di
qualche qualita, oggetto o relazione particolare che procurava o era indi-
ce d’onore. La scarsita della qualita, dell’oggetto o della relazione all’ori-
gine dell’onore, cosi come lo status sociale di chi ne poteva disporre, su-
scitavano invidia. Plutarco osserva come Pinvidia si manifesti tra pari so-
ciali solo quando vi siano altri che paiono godere chiaramente di prospe-
rita." Chi & di posizione sociale superiore & anche al di la dell’invidia. «I
successi straordinari e le imprese illustri spesso finiscono per spegnere I’in-
vidia. Non ha senso che qualcuno invidi Alessandro o Ciro, che conqui-
starono il mondo e ne divennero padroni».* Aristotele, che scriveva qual-
che secolo prima, osserva similmente che «I’invidia & una forma di dolore
di fronte alla buona fortuna di qualcuno di pari condizione». Anch’egli
afferma che soltanto i pari sociali possono essere veramente invidiosi, fa-
cendo osservare quali tratti essi condividano: «la nascita, la parentela,
I’eta, la disposizione d’animo, la reputazione, gli averi», per passare poi a
chi viene invidiato: «E palese anche verso quali persone si provi invidia...:
si prova invidia per le persone prossime per tempo, spazio, eta, reputazio-
1 De Invidia et Odio 537a (tr. G. Pisani). 2 Op. cit. 538a.



v

132  L’invidia, il pit grave di tutti i mali

ne. Di qui deriva il verso: ‘L’affine sa anche invidiare’»." 1l caso piu fre.
quente & quindi quello in cui 'invidiante e I'invidiato sono di pari condj-
zione sociale. Cicerone riprende questo luogo comune quando affermg
che «gli uomini provano invidia soprattutto per gli eguali o gli inferiorj,
quando notano con dispiacere che si sono innalzati troppo in alto, men-
tre essi sono rimasti in basso».* Le interazioni d’invidia replicano quind;
quelle d’onore, le sfide d’onore possono aver luogo soltanto tra pari, pro-
prio come i sentimenti d’invidia.

Queste osservazioni hanno una qualche importanza, perché se fu per
invidia che 1 sommi sacerdoti d’Israele consegnarono Gesu alla morte, cig
significa che, dalla prospettiva esterna di Pilato, sul piano sociale Gesu era
un pari dei sommi sacerdoti. Va da sé che cio puo dipendere semplice-
mente dal senso di superiorita romano nei confronti di qualsiasi gruppo
altro: per Pautorita straniera i «nativi» hanno tutti lo stesso status.

Nella tradizione israelita s’incontra un’illustrazione efficace dell’invidia
nel cosiddetto Testamento di Simeone, uno dei Testamenti dei dodici pa-
triarchi. Questi sono anteriori a Gesu di un secolo o due, e sono conosciu-
ti come testamenti perché si presentano in forma di ultime parole dei pa-
triarchi d’Israele indirizzate agli «eredi», i discendenti. Nel mondo antico
il testamento & uno scritto che espone gli ultimi pensieri del moribondo —
qualcosa di molto simile alle nostre ultime volonta. Poiché tuttavia per la
nostra societa il primo degli istituti sociali ¢ I’economia, nei casi pit co-
muni le disposizioni testamentarie riguardano le proprieta di chi si avvia
a morire. Poiché invece per il Mediterraneo antico il primo degli istituti
sociali era la parentela, i testamenti sono prodighi di consigli agli eredi.
Noi inoltre siamo soliti dire che chi sta per morire vede balenare davanti
agli occhi la vita intera. Non cosi nel mondo mediterraneo antico. Tipico
delle ultime parole nel mondo mediterraneo (e altrove) ¢ che chi si avvia
a morire ¢ in grado di conoscere che cosa accadra a chi gli ¢ vicino e ca-
ro. I moribondi sono prescienti perché sono piu vicini alla sfera di Dio (o
degli déi), onnisciente, che non alla sfera degli esseri umani, la cui cono-
scenza ¢ limitata all’esperienza umana. Per questo a Ciro morente Seno-
fonte fa dire che all’avvicinarsi della morte «I’anima dell’'uomo rivela la
sua natura divina e prevede in certa misura gli eventi futuri».> Nell’lliade
Patroclo morente anticipa la morte di Ettore per mano di Achille, ed Et-
tore in fin di vita predice la morte dello stesso Achille.* Nelle Trachinie
di Sofocle, allo stesso modo, in punto di morte Eracle convoca Alcmena
perché dalle sue ultime parole apprenda «la rivelazione dei sacri vaticini
ch’io conosco».’ Per Virgilio non ¢’¢ nulla di strano che morendo Orode
1 Rbhetorica 2,10,1.2.5 (tr. M. Dorati, il quale osserva che il verso & forse di Eschilo).

2 De Oratore 2,209 (tr. G. Norcio). 3 Cyropaedia 8,7,21 (tr. F. Ferrari).
4 Ilias 16,849 5.5 22,359 s. s Trachiniae 1150 (tr. G. Lombardo Radice).

Invidia e limitatezza dei beni 133

predica che il suo assassino verra presto punito.” Anche Platone racconta
Che nei suoi ultimi momenti Socrate volle fare predizioni, consapevole di
crovarsi «su quel limite in cui pit facilmente gli uomini fanno predizioni,
quando stanno per morire»,* e Cicerone scrive che «I’indiano Callano, re-
candosi alla morte, nell’atto di salire sul rogo ardente, esclamo: ‘Oh, splen-
dida separazione dalla vita! Come accadde a Ercole, dopo che sara ince-
nerito questo corpo mortale, la mia anima ascendera al regno della luce’.
E siccome Alessandro gli chiese di dire se desiderava qualcosa prima di
morire, egli rispose: ‘Grazie: fra poco ti rivedrd’. E cosi avvenne: pochi
giorni dopo Alessandro mori a Babilonia».’

Anche la tradizione israelita condivideva questa convinzione, come mo-
strano le ultime parole di Giacobbe (Gen. 49) e Mos¢ (Deut. 31-34; cf. 1
Sam. 125 1 Re 2,1-17; Gios. 23-24). Questa convinzione sta dietro anche
agli scritti noti come «testamenti», risalenti ai tempi di Gesu (ad es. il Te-
stamento di Mosé e cf. Giubilei 22,10-30; 1 Macc. 2,47-70; Giuseppe, An-
tichita Giudaiche 12,279-284). Nei Testamenti dei dodici patriarchi, Si-
meone ¢ sul punto di morire e sa che cosa accadra ai figli; ecco una lunga
parte dei consigli che egli impartisce loro dal letto di morte:

1 Copia delle parole di Simeone, che disse ai suoi figli prima di morire, quando
aveva centoventi anni, e al tempo in cui mori suo fratello Giuseppe. Quando Si-
meone si ammald, vennero a fargli visita i suoi figli. Fattasi forza, si mise a sede-
re, li bacio e disse:
2 «Ascoltate, figlioli miei, Simeone, vostro padre.

Voglio dirvi che cosa tengo nel mio cuore.

Nacqui da Giacobbe, secondo figlio a mio padre,

e mia madre Lia mi chiamo Simeone,

perché il Signore aveva ascoltato la sua preghiera.

Io ero fortissimo,

non avevo paura ad agire

non temevo nulla

il mio cuore era forte,

il mio fegato irremovibile,

le mie viscere senza compassione

Perché anche il coraggio & dato agli uomini dall’Altissimo, sia quello dello spiri-
to, sia quello fisico. Quando ero giovane, ero molto invidioso di Giuseppe, per-
ché mio padre lo amava piu di tutti gli altri. Indurii il mio fegato contro di lui,
da ammazzarlo, perché il signore dell’inganno e lo spirito dell’invidia mi aveva
accecato la mente, cosicché non lo potevo pili guardare come fratello, né rispar-
miare mio padre, Giacobbe. Ma il suo Dio e Dio dei nostri padri mando il suo an-
gelo e lo protesse dalle mie mani.

1 Aeneis 10,729-741.
2 Apologia Socratis 39c¢ (tr. M. Valgimigli); cf. Senofonte, Apologia Socratis 30.
3 De Divinatione 1,47 (tr. S. Timpanaro).



. 48

134  Linvidia, il pid grave di tutti i mali

Quando andai a Sichem a portare unguenti per i greggi e Ruben (ando) a Do.
taim, dove erano tutti i nostri strumenti ¢ le nostre provviste, mio fratello Giuda
lo vendette agli ismaeliti. Quando Ruben lo seppe, se ne addolord, ché avrebbe
voluto riportarlo al padre. Io, invece, quando seppi la cosa, mi adirai contro Giy-
da, perché lo aveva lasciato andare vivo: per cinque mesi restai adirato contro dj
lui. Ma il Signore mi tenne legato e mi impedi di usare le mani, perché la mia ma-
no era diventata per sette giorni mezza secca. Allora io riconobbi, figlioli, che c¢ig
mi era capitato a causa di Giuseppe. Feci penitenza e piansi; pregai il Signore Id-
dio che la mia mano guarisse e fossi libero da ogni contaminazione e invidia, non-
ché da ogni stoltezza. Riconobbi infatti di aver meditato un’azione cattiva davan-
ti al Signore e davanti a Giacobbe mio padre, a causa di Giuseppe mio fratello,
perché lo avevo invidiato.

3 E ora, figlioli miei, ascoltatemi e guardatevi dallo spirito dell’inganno e del-
Pinvidia. Perché anche I’invidia domina tutta la mente dell’uomo e non lo lascia né
mangiare, né bere, né fare nulla di buono. Ma sempre gli suggerisce di eliminare
Vinvidiato; solo che linvidiato fiorisce sempre, mentre chi invidia appassisce.

Per due anni nel timore del Signore mortificai ’anima mia col digiuno. E rico-
nobbi che la liberazione dall’invidia si produce attraverso il timore di Dio. Se uno
infatti si rifugia nel Signore, lo spirito cattivo fugge via da lui, e la sua mente di-
venta leggera. Finisce con ’avere misericordia dell’invidiato e condivide i senti-
menti di coloro che lo amano: cosi si libera dall’invidia.

4 Poiché mio padre mi vedeva taciturno, mi interrogava sui miei sentimenti: io
gli dicevo che avevo il fegato gonfio. Soffrivo infatti pit di tutti perché il colpevo-
le ero io della vendita di Giuseppe.

Quando poi andammo in Egitto € mi mise in prigione come spia, riconobbi che
soffrivo giustamente ¢ non mi ribellai. Giuseppe era buono ed aveva in sé uno spi-
rito di Dio; era compassionevole e misericordioso, non si ricordd del male che gli
avevo fatto, ma mi amo insieme coi miei fratelli.

Guardatevi, dunque, figlioli miei, da ogni gelosia e invidia e comportatevi in
semplicita di cuore, perché Dio conceda anche a voi grazia, onore e benedizione,
sulle vostre teste, come avete visto che & capitato a Giuseppe. Giorno dopo giorno,
mai ci rinfaccio quel che era successo, ma ci amd come la sua anima e ci onoro pill
dei suoi figli, donandoci ricchezza, bestiame e prodotti della terra.

Anche voi, figlioli miei, amate ciascuno il suo fratello in bonta di cuore, cosi lo
spirito dell’invidia stara lontano da vol.

Esso rende ’anima crudele,

distrugge il corpo

alla volonta offre ira e guerra

incita al sangue (...).

conduce la mente alla ribellione

all’anima produce turbamento

al corpo tremore.
Anche durante il sonno gli appare una qualche gelosia cattiva che lo divora, scon-
volge la sua anima con 'aiuto di spiriti malvagi, mette in agitazione il suo corpo,
fa svegliare la mente tutta confusa: appare agli uomini come spirito malvagio e
venefico...

Invidia e limitatezza dei beni 135§

6 Ecco, vi ho detto tutto, per poter essere innocente del vostro peccato. Se vi
toglierete di dosso I'invidia e ogni durezza di cuore,
come rosa fioriranno le mie ossa in Israele,
come giglio la mia carne in Giacobbe.
Il mio profumo sara come profumo del Libano,
si moltiplicheranno dei santi usciti da me, per tutti i tempi dei tempi
i loro rami si estenderanno per ampio tratto...

8 Quando Simeone ebbe finito di fare queste raccomandazioni ai suoi figli, si
addormentd coi suoi padri, all’eta di centoventi anni. Lo deposero in un sarcofa-
go di legno, per poi riportare le sue ossa in Hebron. Le riportarono di nascosto
durante la guerra egiziana. Gli egiziani conservarono le ossa di Giuseppe nelle tom-
be reali, perché gli indovini avevano detto loro che, se le ossa di Giuseppe fosse-
ro uscite (dall’Egitto), vi sarebbero state su tutta la regione oscurita e tenebra e
grandi sciagure per gli egiziani, cosicché nessuno, nemmeno con una lampada,
avrebbe riconosciuto suo fratello.

o I figli di Simeone piansero il lero padre (secondo la legge del cordoglio). Re-

starono in Egitto fino ai giorni del loro esodo con Mosg.”
E facile vedere che la rappresentazione dell’invidia in questo documento
¢ molto simile a quella di altri autori mediterranei. Simeone narra il suo
ruolo nella vendita del fratellastro Giuseppe. Invidiava ’'amore del padre
per il giovane Giuseppe. L’amore, ’attaccamento dei genitori ai figli mo-
strato in diversi modi esteriori, era un bene limitato. L’autore di questo
documento, tuttavia, al pari di altri suoi contemporanei mediterranei non
& consapevole di questa limitatezza dei beni e attribuisce invece la nascita
dell’invidia a uno spirito malvagio che fece sorgere nel patriarca 'invidia.
E Iinvidia si riveld nella rabbia di Simeone e nei progetti di uccidere il fra-
tello. L’invidia porta all’assassinio (come nella vicenda di Caino e Abele).
Ma i progetti di Simeone furono ostacolati da Dio, il quale fece vendere
Giuseppe ¢ lo fece partire per I’Egitto.

Il paragrafo seguente contiene una rappresentazione dell’invidia. Una
volta che si sia manifestata, essa domina il cuore dell’'uomo, annulla I’ap-
petito, suggerisce progetti per nuocere alla persona invidiata. Chi invidia
peggiora, chi ¢ invidiato prospera. La venerazione per Dio, che provviden-
te dispone benefici tra gli esseri umani, placa I'invidia e rende chi la prova
capace di sviluppare sentimenti positivi verso chi un tempo era invidiato.

Pitl in particolare si viene istruiti sulle conseguenze dell’invidia per il
cuore e il corpo: I’invidia conduce a rabbia e guerra, a faide e delirio men-
tale: alla dissennatezza. Rende insonni, ansiosi, nervosi e violenti. E nel
sonno i sogni sono inquieti — il risveglio ¢ terribile.

Simeone si dilunga infine sui meravigliosi effetti dell’assenza d’invidia
tra i figli: conquista dei nemici, con la pace e la prosperita che ne conse-
guono. Merita osservare che I'invidia di cui parla Simeone ¢ I'invidia al-

1 Testamentum Symeonis 1,1-4,9; 6,1-23 8,1-9,1 (tr. P. Sacchi).



. 48

136  L’invidia, il pit grave di tutti i mali

Iinterno del gruppo proprio, quella che si nutre per i parenti. L’invidia per
un nemico o un estraneo qui interessa poco. In situazioni in cui gli estra-
nei suscitano invidia, la reazione che si deve avere ¢ dopotutto quella dj
sentirsi offesi, fino a giungere all’omicidio.

Perché si dovrebbe pensare di avere qualche ragione per invidiare degli
estranei? Il motivo ¢ che le persone invidiate si mettono al di fuori del re-
sto della comunita, al di sopra dei loro pari. La devianza sociale che ha a
che fare col possesso di qualcosa che viene sentito come esclusivo consi-
ste nel fatto che chi possiede ’oggetto unico si mette al di fuori o al di so-
pra dello status sociale che spetta a lui e/o al gruppo in generale. Chi ¢ in-
vidioso si dispone negativamente verso chi gode di questo possesso unico
ed & spesso preso dal desiderio di privare I’altro di questo possesso — so-
vente in nome del gruppo. E giusto liberarsi di chiunque si ponga all’in-
circa allo stesso livello — purché non sia un parente.

ASPETTI DELL’INVIDIA

Puo essere utile ricordare, una volta ancora, che i mediterranei antichi era-
no anti-introspettivi e per nulla interessati all’aspetto psicologico. Cio si-
gnifica che i vocaboli che indicano stati interiori comportano inevitabil-
mente corrispondenti azioni esteriori. E solo dalle azioni che si pud real-
mente conoscere lo stato interiore di qualcun altro (e di se stessi). Sebbe-
ne per Aristotele I'invidia sia lypé (afflizione, pena, dolore),” si tratta di un
fenomeno estremamente pericoloso, perché raramente si ferma al livello
emotivo, ma si manifesta in comportamenti osservabili. Quale tipo di com-
portamento ¢ dunque sintomatico della presenza d’invidia?

Com’¢ lecito pensare, I’invidioso manifesta i propri sentimenti interiori
in diversi modi, tra i quali si sono indicati I’ostracismo, il pettegolezzo e la
calunnia, la lotta, ’adire vie legali e Pomicidio. Ma non ¢ difficile conve-
nire che la larga diffusione dell’invidia nella societa mediterranea antica
trovava grande alimento nel credito attribuito al malocchio.

Tanto per iniziare si pud prendere in considerazione il primo comples-
so di comportamenti dettati dall’invidia. L’ostracismo & un tipo di rifiuto
che comporta un esilio temporaneo. Si trattava di un meccanismo sociale
sviluppato nell’Atene classica in base al quale chi diventava troppo impor-
tante veniva bandito dalla citta per un tempo limitato. Pur avendo il per-
messo di far ritorno, la persona invidiata che aveva troppo successo veniva
sottratta allo sguardo pubblico e impedita dal far valere la propria «sma-
nia d’onore» in competizione con altri. I ostracismo produceva quindi di
necessita una diminuzione della posizione d’onore di chi era invidiato e
bandito.

1 Cf. Rbetorica 2,10,1.

Aspetti dell’invidia 137

E un ostracismo di questo tipo quello che si pud vedere in comporta-
menti in cui dei profeti vengono respinti dai loro gruppi propri: «<E Gesu
disse loro: ‘Un profeta non & disprezzato se non in patria e tra i parenti e in
casa sua’» (Mc. 6,4: si osservi I’elenco di gruppi propri; cf. Mt. 13,57; Lc.
4,243 Gv. 4,44). Giovanni riferisce che i seguaci di Gest venivano espulsi
dalla sinagoga, altra forma di ostracismo del genere (Gv. 9,22; 12,42).

Il pettegolezzo consiste in sostanza nel «criticare qualcuno che ¢ assen-
te». Il lettore moderno trova in Plutarco Pistruttiva spiegazione di un in-
formatore nativo riguardo a pettegolezzo e invidia: «Il ficcanaso [il pette-
golo], preso com’¢ da qualche disgrazia, cade preda della passione della
malignita, che & sorella dell’invidia e della diffamazione. L’invidia ¢ infat-
ti il tormento di fronte ai beni altrui, mentre la malignita ¢ il piacere che
si prova in presenza dei mali altrui».* 1l pettegolezzo & spesso causa di ro-
vina della rispettabilita. Nei vangeli la richiesta d’informazioni sull’ef-
fettiva provenienza di Gesu & dettata dall’invidia: «Venuto nella sua pa-
tria insegnava loro nella loro sinagoga, tanto che si stupivano e dicevano:
‘Donde viene a costui questa sapienza ¢ queste opere potenti?’» (Mt. 13,
54-57; cf. Lc. 4,22). A sua volta Giovanni riprende la stessa tradizione e
la fa propria in questi termini: «Dicevano: ‘Non ¢ questi Gesu, figlio di
Giuseppe, di cui conosciamo il padre e la madre? Come puo ora dire d’es-
sere disceso dal cielo?’» (Gv. 6,42).

Per lotta s’intendono le interazioni di sfida e risposta tanto diffuse nel
Mediterraneo antico e sopra illustrate. Chi sfida ¢ spesso mosso da invi-
dia. Si vedano tutti i passi dei vangeli in cui gli sfidanti di Gesu cercano
«di metterlo alla prova». Episodi del genere mostrano d’avere il loro mo-
vente immediato nell’indivia. Le domande sono poste per far abbassare un
poco la cresta a un Gesit di successo. Questi scenari di sfida e risposta spes-
so illustrano lo stato permanente d’«inimicizia» tra singoli e famiglie nel-
’antichita. Quando ai suoi seguaci chiedeva di «pregare per i vostri nemi-
ci», Gesu pensava a partner in lotta di questo tipo.

Tra le élite chi era in lotta spesso attaccava ricorrendo alle vie legali, por-
tando se possibile le persone in tribunale. Nell’antichita le controversie le-
gali non miravano alla giustizia, a raggiungere la verita di un caso, come
spesso s’immagina nei programmi televisivi contemporanei, ma, come gia
si & fatto osservare, le vertenze miravano a umiliare Pavversario riducendo-
lo (o riducendola) quindi a essere commiserato pubblicamente.

Un invidioso, per concludere, poteva ricorrere alla violenza fisica e an-
che all’omicidio per ridimensionare lo status della persona invidiata. La
tradizione israelita attribuiva all’invidia ’assassinio di Abele per opera di
Caino e la stessa cosa vale per i tentativi di Saul di uccidere Davide. Nella
tradizione particolare di Luca i concittadini di Gesu cercano di metterlo a
1 De Curiositate s18c (tr. G. Pisani).



138  L’invidia, il piti grave di tutti i mali

morte dopo un’interazione che dimostra la loro invidia nei suoi confronti
(Lc. 4,16-30), e lo stesso si puo dire dell’opinione che Pilato si era fatta
dei sommi sacerdoti che volevano Gesu morto (Mc. 15,10). L’invidia non
¢ dunque un’emozione vuota.

IL MALOCCHIO IN QUANTO DIMOSTRAZIONE D’INVIDIA

In generale i mediterranei si mostravano (e si mostrano) molto guardinghi
verso chi potrebbe mostrarsi invidioso e gettare sguardi malevoli. La cre-
denza nel malocchio ¢ la convinzione che persone, animali, demoni o d¢i
di un certo tipo hanno il potere di provocare effetti negativi su qualsiasi
oggetto, animato o inanimato su cui gettino Pocchio. Il malocchio opera
volontariamente e involontariamente. Le conseguenze negative che puo
arrecare sono offese alla vita o alla salute altrui, ai mezzi di sostentamen-
to e sussistenza o all’onore e alla sorte personali.

Questa credenza di fondava sull’idea che certi individui, animali, demo-
ni o dei avessero il potere di danneggiare o gettare un incantesimo su qual-
siasi oggetto, animato o inanimato, su cui cadesse il loro sguardo. Si pen-
sava che i possessori di un simile malocchio fossero in grado di ledere o
distruggere le vittime sfortunate col potere del loro occhio, il quale pote-
va operare sia involontariamente sia intenzionalmente. In realta simili con-
seguenze negative non derivavano soltanto dal potere del loro occhio ma
dalla condizione del loro cuore, dal momento che occhi e cuore collabo-
ravano in stretta connessione. Diverse fonti mediterranee antiche osser-
vano come le conseguenze del malocchio fossero connesse con invidia,
qualita del cuore. L’occhio serviva a esprimere le disposizioni, i sentimen-
ti e i desideri piu intimi del cuore. Di questa connessione d’occhio e cuore
parlano numerosi passi biblici (Deut. 28,65; 1 Re 9,3; Giob. 30,26-27;
31,1.7.9.26-27; Sal. 73(72),7; Prov. 15,30; 21,4; Is. 6,10; 44,18; Lam.
5,173 Sir. 22,195 1 Cor. 2,9). Ef. 1,18, ad esempio, parla di «occhi del cuo-
re» (cf. anche 1 Clem. 36,2). Ger. 22,17 parla di occhi e cuore dediti a
guadagni disonesti, a massacri e alla pratica delloppressione e della vio-
lenza. Per capire la concezione mediterranea antica del malocchio si pud
considerare quale concezione si avesse del rapporto di luce e occhi.

Per il Mediterraneo antico la luce era la presenza di luce e la tenebra era
la presenza di tenebra, nel senso che sia la luce sia la tenebra erano entita
positive senza alcun rapporto con fonti di luce o di tenebra se non esse
stesse. Non era dunque il sole la «causa» della luce del giorno né la luna
o le stelle la «causa» della luce di notte. Giorno e notte erano semplice-
mente la cornice entro cui operavano il sole ¢ la luna. E da osservare che
nella Genesi il sole, la luna e le stelle sono create dopo la creazione di lu-
ce e tenebre (Gen. 1,3-5.14-19). Sole e luna, pur segnando il cambiamen-
to delle stagioni, non le influenzavano piu di quanto influissero su giorno

. 4

Il malocchio in quanto dimostrazione d’invidia 139

o notte. La relativa oscurita dell’inverno era dovuta al cielo nuvoloso, non
alla traiettoria ribassata del sole. Si parlava del sole pit per il calore che
per la luce, e questa era dovuta alla presenza della luce stessa, non del so-
le. L’alba era quindi il principio della luce celeste sulla terra e il crepusco-
lo il sopraggiungere della tenebra celeste sulla terra (non il levar del sole
e il suo tramonto).

Nel racconto della creazione, la creazione della luce separa la luce dal-
la tenebra preesistente, cosi come la creazione del suolo (la terra) la sepa-
ra dall’acqua onnipresente (Gen. 1). E da osservare che la luce (giorno) &
stata creata prima del sole, e la notte prima della luna. Anche I’alba (mat-
tino) e il crepuscolo (sera) si manifestano indipendentemente dal sole. La
presenza di luce e suolo (terra) consentono che appaiano esseri terrestri.
Questi, umani e non, sono creati dalla terra, animati dal soffio di vita
(Gen. 2,7) ¢ forniti della luce di vita (Giob. 33,30; Sal. 56,14) o «luce vi-
vente» di contro alla luce del cielo. Grazie alla loro luce vivente gli esseri
animati possono vedere.

La vista consiste di luce che si sprigiona dagli occhi degli esseri viventi.
Proprio come la principale fonte di luce dominata dall’uomo ¢ il fuoco,
cosi & perché gli occhi sono fatti di fuoco che gli esseri umani vedono. Co-
me dice Gest, «’occhio ¢ la lampada del corpo» (Mt. 6,22), e Aristotele
osservava che «la vista & fatta di fuoco, 'udito d’aria»; «la vista € fuoco»;
«& perché nella vergogna gli occhi si raffreddano (la vergogna risiede ne-
gli occhi) che non possono guardare in faccia nessuno?»." L’occhio emet-
te luce con effetti immediati sugli oggetti su cui cade lo sguardo. «L'uomo
sperimenta e produce molti effetti per mezzo degli occhi; ¢ posseduto e
governato dal piacere o dal dispiacere a seconda di cio che vede», osser-
va uno degli ospiti alla tavola di Plutarco.”

La tradizione israelita credeva similmente che i servi celesti di Dio (an-
geli) fossero fatti di fuoco. Per questo quando si manifestano agli esseri
umani paiono brillare di luce. Che corpi celesti come le stelle o le comete
emanino luce significa che sono vivi. Le stelle, in costellazioni o da sole,
sono entitd animate viventi, secondo la convinzione di tutti gli antichi.
Questo ¢ il motivo per cui si muovono, mentre la terra sta ferma al cen-
tro della creazione. Poiché tutti gli esseri viventi hanno luce, luce ¢ vita
procedono insieme. In questa prospettiva, qualsiasi luce e qualsiasi vita
ha origine nell’opera creatrice di Dio soltanto e pud essere trasmessa da-
gli esseri umani, ma da questi non pud essere creata.

L’invidia proviene dunque dal cuore attraverso gli occhi. Normalmen-
te sospetti di esercitare malocchio erano nemici di famiglia, stranieri, estra-
nei e devianti, come anche i fisicamente deformi, disabili e ciechi. Si pen-
sava che stranieri ed estranei fossero invidiosi delle buone cose godute
1 Problemata 31,960a.959b.957b. 2> Quaestiones Conviviales 5,7,681a.



. 28

140 L’invidia, il pit grave di tutti i mali

dai locali e dai membri del gruppo; i devianti sociali (criminali, traditor;)
erano invidiosi di coloro che non erano stati presi né etichettati come de-
vianti, mentre storpi e ciechi erano invidiosi di chi godeva di buona salu-
te. Era uno stereotipo pensare che gruppi altri del luogo fossero affetti da
sguardo malvagio. Nel suo scritto contro Flacco, Filone etichetta gli egi-
ziani come invidiosi e iettatori: «L’egiziano & per natura uno che lancia il
malocchio, e gli alessandrini, che soffrono d’invidia, pensano che il succes-
so degli altri sia sciagura per loro».”

L’associazione di occhio malvagio e invidia ¢ caratteristica del Mediter-
raneo antico. La tradizione israelita, ad esempio, abbonda di ammonimen-
ti contro persone dallo sguardo malvagio. «I.’occhio benevolo sara bene-
detto, perché condivide il suo pane con il povero» (Prov. 22,9), ma «mal-
vagio ¢ I'uomo dall’occhio cattivo; distoglie il suo volto e trascura il po-
polo» (Sir. 14,8). «<Un uomo dall’occhio arrogante non si soddisfa di una
porzione, e la meschina ingiustizia avvizzisce ’anima» (Sir. 14,9). «Un uo-
mo dall’occhio cattivo invidia il pane, e questo manca sulla sua tavola»
(Sir. 14,105 cf. anche Sir. 18,18; Tob. 4,7.17). «Ricorda che un occhio mal-
vagio € una cosa cattiva. Che cosa € stato creato pit cattivo dell’occhio?
Sparge lacrime da ogni volto» (Sir. 31,13). Bisognava evitare lo sguardo
e persino la presenza di un individuo del genere, perché si riteneva avesse
il potere di ferire e distruggere con l’occhio. «Uno stolto» afferma la sag-
gezza israelita «¢& scortese e ingiurioso e il dono invidioso di una persona
dall’occhio malvagio vela gli occhi» (Sir. 18,18). «Non consultarti con un
uomo dall’occhio malvagio sulla gratitudine o con un uomo spietato sul-
la gentilezza» (Sir. 37,11). «L’occhio malvagio del vizio oscura cid che &
buono, e il capriccioso desiderio perverte la mente innocente» (Sap. 4,12).

Nella Bibbia I'invidia si manifesta sia fra tribu (Gen. 26,14; Is. 11,13)
sia tra famiglie (Gen. 30,15 37,11). Come sopra si & osservato, essa & con-
nessa alla visione del mondo secondo cui la prosperita si da solo a spese
altrui, con la conseguenza che i pochi agiati sono malvagi. La loro pro-
sperita dev’essere stata ottenuta con I’oppressione sociale e sara alla fine
castigata da Jhwh (Giob. 5,25 Sal. 37,15 73,3; Prov. 3,31; 23,17; 24,1.19;
27,4). Le situazioni in cui nell’Antico Testamento si sospetta il malocchio
variano dalla carestia e mancanza di cibo per gli affamati (Deut. 2.8,53-57)
e dalla condivisione o non condivisione di cibo in generale (Prov. 23,1-8;
Sir. 31,12-31) alla sete di ricchezza (Prov. 28,22), all’indisponibilita del-
I’avaro a condividere i beni con chi & nel bisogno (Deut. 15,7-11; Sir. 14,
3-10; 18,18; Tob. 4,1-21), alla consultazione di consiglieri inadeguati per
un parere (Sir. 37,7-15), al fascino per il malocchio ai tempi di Enoc (Sap.
15,10-15), alla protezione dei campi con uno stratagemma scaramantico
(Ep. ler. 6,69) e alla padronanza del malocchio e di altre passioni social-

1 In Flaccum 29.

La protezione dal malocchio 141

mente destabilizzanti (Tob. 4,1-21). Altre tracce implicite della credenza
nel malocchio nell’Antico Testamento si possono incontrare in passi che
parlano dell’invidia, dell’odio, dell’avidita o della cupidigia dell’occhio o
del cuore (ad es. Gen. 4,5; 30,15 37,113 Es. 20,17; T Sam. 2,32; 18,8-9; Sal.
73,33 Prov. 23,15 Ger. 22,17) o di amuleti protettivi (ad es. Giud. 8,21.26;
Is. 3,20), utilizzati di norma contro il malocchio.

Nel Nuovo Testamento si parla del malocchio anche per sottintesi socia-
Ji e morali analoghi. Gest stesso, stando ai vangeli, in pit di un caso eb-
be a parlare di occhio malvagio. Il discorso della montagna matteano ne
contiene un esempio che verra approfondito piu avanti (Mt. 6,22-23; cf.
Lc. 11,34-36, in un contesto diverso) e che precede un successivo accen-
no di Gest all’occhio malvagio nella parabola dei lavoratori nella vigna
(Mt. 20,1-16). In un’altra situazione, secondo il vangelo di Marco, discu-
tendo con i farisei di questioni di purita (Mc. 7,1-23), in un elenco di co-
se malvagie (Mc. 7,23) che nascono dal cuore umano e quindi contami-
nano, Gesti comprende "occhio malvagio (Mc. 7,22). Tra i passi in cui si
parla esplicitamente dell’occhio malvagio ¢’¢ infine quello in cui Paolo si
scaglia contro gli avversari in Galazia: «Galati insensati, chi vi ha feriti con
’occhio malvagio?» (Gal. 3,1). La lettera ai Galati contiene diversi indizi
che Paolo era stato accusato dai suoi detrattori di avere avuto un occhio
malvagio. Paolo si difende («Non avete schermato i vostri occhi da me e
dalla mia immagine del Cristo», Gal. 3,1b; «Non avete sputato alla mia
presenza», Gal. 4,14; «Vi sareste strappati gli occhi per darmeli», Gal. 4,
15) e ricambia imputazione con una propria accusa di malocchio: «Non
io, ma piuttosto i miei avversari hanno I’occhio malvagio». «Sono loro»,
fa capire ai lettori galati, «e non io ad avere danneggiato i vostri bambini
con la loro invidia malevola e ad aver causato divisioni all’interno della
vostra comunita» (Gal. 4,17-18; 5,20.26). In Galati si ha la prova di co-
me si utilizzassero accuse di malocchio per stigmatizzare e screditare pub-
blicamente gli avversari appellandosi al tribunale dell’opinione pubblica.

LA PROTEZIONE DAL MALOCCHIO

Poiché si pensava che il pernicioso malocchio stesse appostato ovunque,
chiunque di qualsiasi ceto e professione doveva stare in allerta. Nessuno
e nessun ambito di attivitd andava immune dal danno arrecato dallo sguar-
do malevolo. Chi aveva il malocchio poteva di fatto molestare non soltan-
to amici e parenti ma anche se stesso.” Particolarmente vulnerabili era-
no i bambini* e quindi anche le residenze domestiche, i campi e gli ani-
mali, i luoghi di lavoro, il cibo e i mezzi di sostentamento, tutto quanto in-
somma sia necessario alla prosecuzione della vita dell’unita familiare.

1 Plutarco, Quaestiones Conviviales 682a-f. 2> Op. cit. 680d.682a.f.



142  D’invidia, il pit grave di tutti i mali

I mediterranei antichi utilizzavano una quantitd di amuleti protettivi a
difesa di se stessi e delle loro case e botteghe e dei luoghi pubblici frequen-
tati. Tra questi un talismano protettivo comune era un occhio dallo sguar-
do fisso, indossato come amuleto o inciso su un muro o inserito in un pa-
vimento musivo. L’occhio fungeva da specchio per rinviare il malocchio
su chi ne era portatore. Altrettanto efficace era un fallo, portato attorno al
collo, intagliato in pietra o pendente dal muro. Sputando ci si poteva di-
fendere da un incontro imprevisto con un epilettico, uno zoppo o un fore-
stiero, fonti di effetti iettatori. Altre misure personali di protezione erano
I’attenzione a evitare d’incrociare gli sguardi, nascondere oggetti preziosi,
coprire donne e bambini, negare qualsiasi miglioramento della propria si-
tuazione economica e indossare una varieta di strumenti protettivi (corde
di nodi, abiti colorati di rosso o blu, sacchetti d’erbe come ruta o aglio,
amuleti di gioielleria su cui erano iscritti simboli antimalocchio come un
occhio minacciato o falli in miniatura, filatteri, corni, lune crescenti o cam-
pane).

Il modo piu comune per tenere a bada I’invidia era di servirsi di strumen-
ti concepiti per respingere le conseguenze del malocchio, ad esempio ta-
tuaggi, suggelli e anelli con sigilli, incantesimi e simili (cf. Giud. 8,21.26;
Is. 3,20). Servivano a questo scopo le nappe di porpora in fondo al man-
tello (Lc. 8,44). Maria incinta poteva viaggiare da sola per recarsi dalla
cugina — comportamento molto insolito in questa cultura — dal momento
che il bambino che portava in grembo serviva a difenderla e proteggerla
da qualunque guaio. Il sussulto del feto portato in grembo da Elisabetta
puo essere interpretato anch’esso come riconoscimento dei poteri e delle
capacita apotropaiche di Gesu (Lc. 1,39-41). Un altro modo di tener te-
sta all’invidia e di affrontare I’invidioso e accusarlo di nutrire il «maloc-
chio». Come Elliott (1990) osserva,

oltre allo sputo gli antichi si servivano di un vero e proprio arsenale di trucchi e
metodi per tenere lontano il temuto malocchio. Il principio sottostante era quello
della magia omeopatica e del similia similibus, 'uso del «simile contro il simile».
Queste pratiche — attestate nell’arte, nei manufatti e nell’architettura oltre che nel-
la letteratura — consistevano nell’appendere bullae intorno al collo dei bambini,
indossare fascina (riproduzioni di falli), intagli di amuleti e vestiti di colore rosso
o blu, mostrare il digitus infamis (dito medio alzato di una mano chiusa a pu-
gno), la manus cornuta (secondo e quinto dito allungati sulla mano chiusa a pu-
gno) e la manus fica (pollice infilato tra il secondo e il terzo dito della mano chiu-
sa a pugno), e una varieta di motivi e stratagemmi simili su monumenti pubblici
e case private, soglie, negozi e tombe — tutto allo scopo di stornare, deviare o con-
trastare Ponnipresente minaccia del malocchio.

Di uno dei convitati dei «discorsi a tavola» di Plutarco, di nome Patro-
cleade, si dice che si sia espresso con queste parole:

. 48

Protezione contro I'invidia

143

L’invidia, che tende per sua natura a radicarsi nell’anima piti in profondita rispet-
to a qualunque altra passione, infesta di malvagita anche il corpo... Quando co-
Joro che si trovano in questo stato per azione dell’invidia fissano lo sguardo, e gli
occhi, che sono vicinissimi all’anima, impregnati della sua cattiveria colpiscono
come frecce avvelenate, non & a mio giudizio né strano né incredibile che abbia-
no un effetto su chi viene guardato... Percio si reputa che i cosiddetti amuleti sia-
no una protezione contro I'invidia: il loro aspetto insolito attira lo sguardo, che
conseguentemente esercita una pressione minore sulle sue vittime.”

Oltre che dagli effetti del malocchio, le persone invidiate per il posses-
so di qualche qualita, oggetto o relazione particolare si possono difende-
re dall’invidia in diversi modi.

PROTEZIONE CONTRO L’INVIDIA

Negli studi si sono elencati diversi tipi di comportamento assunti da chi
teme P’invidia di altri e mira a ridimensionare la propria visibilita e vulne-
rabilita: 1. la dissimulazione, 2. il diniego, 3. una bustarella conciliatrice e
4. una vera condivisione.

Iniziamo dalla dissimulazione o segretezza. In una societa come quella
in cui visse Gesu, rivelare la propria persona poteva portare al ridicolo, al-
lostilita, al pettegolezzo, all’invidia e a pressioni per una trasformazione
conformista. Nella societd mediterranea antica, come si sa, le relazioni
interpersonali sono caratterizzate da emulazione, rivalita e conflitti d’opi-
nione. In questo mondo di beni limitati, dove si pensava che tutto cio che
si guadagnava, si trattasse di nuove ricchezze, una nuova posizione, ono-
re o quant’altro, fosse sempre procurato a spese di qualcun altro, non ci
si poteva mai mostrare in pubblico avidi o tracotanti senza subito solle-
vare sospetti. Si puo vedere in questa luce il tema spesso discusso del «se-
greto messianico», tanto rilevante in Marco (1,25.34.44; 3,125 §,43; 7,24.
36; 8,305 9,9.30; 14,61; 15,32). Nato nell’'umile status sociale di artigia-
no di villaggio, Gesu non poteva pretendere d’essere qualcosa di piu che
un artigiano di villaggio, a meno di non voler essere considerato avido al
massimo grado. Gli autori evangelici lasciano che i loro lettori conoscano
la vera posizione sociale di Gesu (Mc. 1,1, figlio di Dio; Mt. 1,1, Gesu mes-
sia; Lc. 1,32, figlio dell’Altissimo; Gv. 1,1, parola di Dio), ma egli prefe-
risce tenersi nascosto per allontanare ’invidia. In tal modo mostra anche
d’essere una persona onorevole tentando di tenere lontano dalla conside-
razione pubblica qualsiasi discorso che lo presenti come personaggio stra-
ordinario. Merita osservare in particolare il modo con cui egli mette a ta-
cere demoni che, per via della loro posizione piti elevata nella gerarchia
cosmica, sono facilmente in grado di identificare questo status inatteso di

1 Op. cit. 681e-682a.



144  Linvidia, il pit grave di tutti i mali

Gesu (cf. Mc. 1,25.34; 3,12). Il vanto, 'opposto della dissimulazione, gy,.
scita apertamente invidia. «Va a gloria di Dio nascondere qualcosa, ma &
gloria dei re investigarla» (Prov. 25,2).

1l diniego potrebbe consistere nel semplice rifiuto di un omaggio. Poch;
lettori della Bibbia osservano che Gesu rifiuta di essere classificato come
«buono» quando Pavaro (ossia il ricco) gli si rivolge chiamandolo «mae.
stro buono» (Mc. 10,17). E un informatore antico spiega quanto perico-
loso potesse essere ’elogio. Aulo Gellio parla di popolazioni in cui si pro-
nunciano incantesimi mediante la voce e il linguaggio: «Se per caso loda-
no i begli alberi, le messi abbondanti, i bei ragazzi, i superbi cavalli, i greg-
gi ben nutriti e ben tenuti, tutto cid muore improvvisamente, senza che nes-
sun’altra causa ’abbia provocato»." Se nel mondo di Gesu le rivendicazio-
ni di valore necessitavano di riconoscimento pubblico, le parole di lode po-
tevano uccidere. Per questo ci si deve attendere che si mostrasse una certa
prudenza davanti a complimenti e ad altre espressioni pubbliche riguardo
al valore superiore di qualcuno. Rifiutando il complimento di «maestro
buono», Gesu si limita quindi a sottrarsi all’invidia, e per questo risponde:
«Perché mi chiami buono? Nessuno € buono se non uno soltanto: Dio»
(Mc. 10,18).

Una bustarella conciliatrice ¢ un dono elargito ad altri per respingere o
ridimensionare i sentimenti d’invidia. E un tipo di condivisione forzata di
qualcosa per placare chi sarebbe invidioso dell’importanza crescente di
qualcuno. Ci vuole poca immaginazione per capire che gli episodi della
moltiplicazione dei pani per le folle nei vangeli sinottici fungono da lusin-
ghe conciliatrici (Mc. 6,32-44; 8,1-10; Mt. 14,13-271; 15,32-39; Lc. 9,T0-
17; Gu. 6,1-15). Anziché essere invidiose di Gesu e ostacolarlo nel suo
compito di proclamare la teocrazia imminente, le folle vengono opportu-
namente stupite mettendolo in grado di proseguire il suo lavoro.

Una condivisione autentica era un modo per livellare la ricchezza e quin-
di ridimensionare I’invidia. Nei vangeli gli esempi di questa condivisione
autentica prendono la forma di elemosina e di decime al tempio. Negli
episodi degli Atti si viene a sapere di membri del gruppo di Gesu che pos-
sedendo «terre o case le vendettero, e portarono i proventi di quanto era
stato venduto e lo deposero ai piedi degli apostoli; e si distribui a ciascu-
no secondo le necessita di ognuno» (Afti 4,34-35). Ma tra gli esempi stra-
ordinari di una condivisione del genere nell’impero romano si contavano
ricchi aristocratici che finanziavano progetti nelle loro citta o anche mo-
narchi che facevano lo stesso nei territori sotto loro controllo (ad es. re
Erode il Grande che ricostrui il tempio di Gerusalemme oltre a un certo
numero di «citta» nel suo regno). Queste opere pubbliche a vantaggio del-
la popolazione erano chiamate «liturgie».

1 Noctes Atticae 9,4,8, citazione di Plinio il Vecchio, Naturalis Historia 7,16 {tr. L. Rusca).

L’INVIDIA NON E GELOSIA

Invidia e gelosia vengono spesso confuse. Nell’antichita non solo si trat-
rava di due parole diverse (come oggi) ma queste parole indicavano real-
ca differenti. Gia si ¢ fatto osservare che con invidia s’intende il sentimen-
to di astio per il successo di altri. La gelosia ¢ invece il sentimento di pre-
occupazione per il benessere di chi o di ci6 che si ha caro. Potrebbe essere
utile ricordare che il vocabolo «gelosia» proviene dal termine greco zélos.
La gelosia ha due dimensioni. La prima ¢ una sorta di gelosia difensiva
che emerge quando ¢ minacciato il benessere di chi o di cio che si ha ca-
ro, la seconda € una gelosia aggressiva che viene alla luce nelle rivalita o
nelle emulazioni che vanno a vantaggio del gruppo proprio di una persona.

La gelosia difensiva & di gran lunga il senso comune delle parole per «ge-
Josia» e «zelo» nella Bibbia. Un «Dio geloso» (Es. 20,5; 34,14; Deut. 4,
245 6,155 9,9; Gios. 24,19) si adopera e s’impegna per lo status proprio e
dei propri clienti; un «marito geloso» si adopera e s’impegna per la posi-
zione sociale propria e della moglie (Num. 5,14.30). La gelosia ¢ una for-
ma di protezionismo di difesa dagli invidiosi e dai loro intrighi. Non an-
drebbe confusa con I’invidia. La gelosia o zelo difensivo indica quindi I’at-
teggiamento emotivo celato e il corrispondente comportamento attivo
che ci si attende che una persona onorevole mostri verso cid per cui le si
riconosce di detenere un diritto esclusivo. Gelosia e zelo indicano quindi
un valore che funge da mezzo per preservare e mantenere 1’onore.

In un contesto di onore e vergogna e in cui i beni sono considerati limi-
tati, con zelo/gelosia s’intende la preoccupazione di mantenere il possesso
e il controllo di cio su cui si vantano diritti onorevoli ed esclusivi. L’in-
vidia, al contrario dello zelo/gelosia, rappresenta il desiderio di possedere
un altro o il risentimento per il possesso onorevole ed esclusivo di un al-
tro. Dal punto di vista dell’invidia, lo zelo/gelosia ¢ P’attesa risposta ono-
revole di una persona che si coglie essere stata disonorata, danneggiata,
violata o altrimenti lesa da intenzioni e/o azioni invidiose. Nell’Antico Te-
stamento, quindi, i beni limitati in grado di suscitare zelo/gelosia compren-
dono Dio (Num. 25,11.13; T Re 19,10.14; 2 Re 10,16), a sua volta ge-
loso (Es. 20,53 34,143 Deut. 5,9; 6,15); il nome di Dio (Ez. 36,6); la casa
di Dio (Sal. 69,10); la santa tora di Dio (Gal. 1,14); la terra santa di Dio
(Ez. 36,5; Gl 2,18; Naum 1,2); la cittd santa e il santo monte di Dio
(Zace. 1,14); e il santo resto di Dio (1 Re 19,371; Is. 26,11). Nel Nuovo Te-
stamento sono detti «gelosi/zelanti» sia i membri del gruppo di Gesii sia
gli israeliti che ne stanno fuori (Atti 5,17; 13,45; Rom. 11,1715 2 Cor. 7,7;
9,25 2 Pt. 1,10; 3,14).

La gelosia o passione aggressiva € la spinta che muove all’emulazione
onesta ¢ alla rivalita amichevole. Naturalmente comporta la sfida di altri.



T

146  Linvidia, il pit grave di tutti i mali

Nel passo seguente in cui Aristotele si dilunga sulla gelosia (zelos), trady.
co il termine con «sentimento di emulazione». Ecco che cosa Aristote]e
dice di questo tipo di gelosia aggressiva:

In quale disposizione d’animo si provi un sentimento di emulazione, per quale ge.
nere di cose e verso quali persone, risulta chiaro da quel che segue. Se lo spiritg
di emulazione ¢ una forma di sofferenza nel constatare la presenza, in persone gj-
mili a noi per natura, di beni tenuti in grande considerazione e che & possibile an-
che per noi ottenere, sofferenza che deriva non dal fatto che un altro possiede que-
sti beni, ma dal fatto che non li abbiamo noi (per questo motivo I'emulazione &
un sentimento onesto e proprio di nomini onesti, 'invidia un sentimento sprege-
vole e proprio di uomini spregevoli, in quanto il primo si accinge, attraverso ’emu-
lazione, a ottenere dei beni, il secondo, attraverso I'invidia, a impedire che chi gli
¢ vicino li abbia), ne consegue necessariamente che saranno spinti all’emulazione
gli uomini che si ritengono degni di beni che non possiedono e che ¢ per loro pos-
sibile possedere, in quanto nessuno cerca cio che ¢ palesemente impossibile. Per-
cid i giovani e gli uomini d’animo elevato sono portati all’emulazione. Lo sono
anche le persone che dispongono di beni degni di uomini tenuti in considerazione
— ricchezza, amici numerosi, posizioni di potere e tutte le altre cose di questo ge-
nere — in quanto, ritenendo che sia per loro giusto essere buoni, sono propri degli
uomini buoni; lo sono, inoltre, anche le persone che gli altri ritengono degne di
tali beni. Gli uomini dei quali gli antenati, i parenti, i familiari, la nazione o la
cittd vengono onorati sono, a proposito di tali onori, portati all’emulazione, in
quanto ritengono che questi spettino loro, e credono di esserne degni. Se i beni te-
nuti in considerazione sono oggetto di emulazione, ne consegue necessariamente
che lo saranno sia le virtl sia le cose che risultano utili e benefiche per gli altri uo-
mini (si onorano infatti i benefattori e gli uomini buoni), sia i beni di cui possono
godere anche le persone che stanno vicino a coloro che li possiedono, come la
ricchezza e la bellezza, piuttosto che la salute.

E evidente anche quali siano gli uomini oggetto di emulazione: sono quelli che
possiedono questi beni e i beni dello stesso genere. I beni sono quelli di cui si &
parlato in precedenza, come il coraggio, la sapienza, ’autorita: chi possiede au-
torita — strateghi, oratori e tutti coloro che hanno poteri di questo genere — ¢ in-
fatti in grado di fare del bene a molte persone. Sono oggetto di emulazione anche
gli uomini ai quali molti desiderano essere uguali, o essere noti, o essere amici, e
quelli che sono in molti — o almeno le persone in questione — ad ammirare; quel-
li, inoltre, dei quali i poeti o i prosatori compongono lodi ed encomi.”

Una tale gelosia aggressiva si ritrova negli elenchi di vizi del Nuovo Te-
stamento. Cid che rende la gelosia aggressiva una qualitd negativa nel
gruppo proprio & che essa conduce necessariamente al disonore di altri,
dal momento che tutti i beni sono limitati. Per questo i primi gruppi po-
steriori a Gesti dovevano astenersi dal nutrire fra loro sentimenti di emu-
lazione di questo tipo (2 Cor. 12,205 Gal. §,20; Giac. 3,16).

1 Rhetorica 2,11,1-4 {tr. M. Dorati).

L’INVIDIA NON E ODIO

Un informatore mediterraneo del 1 secolo, Plutarco, & autore di un breve
saggio sull’invidia e I'odio. Plutarco inizia osservando che la causa del
patimento di chi prova invidia, come anche di chi prova odio, & «il fortu-
nato». Per chi odiamo o invidiamo non nutriamo simpatia. In che cosa si
distinguono i due sentimenti? L’odio, scrive Plutarco, sorge quando si
pensa di aver subito un torto o di essere stati trattati ingiustamente; og-
getto d’odio ¢ chi si ¢ dato a cattiverie e soprusi, gente che «si merita d’es-
sere odiata». Possiamo odiare persone oltre che animali che troviamo ri-
pugnanti (ad es. donnole, scarafaggi, rospi e serpenti). Anche gli animali
possono odiare i loro nemici naturali. D’altra parte gli animali con tutta
evidenza non s’invidiano tra loro. Il motivo € che «non hanno idea della
fortuna o sfortuna di un loro simile e non li tocca la gloria o Poscurita, tut-
te cose per cui 'invidia si inasprisce in massimo grado».” L’invidia & quin-
di un’esperienza tipicamente umana.

Chi odia altri lo riconosce senza difficolta, non cosi chi invidia: «Gli uo-
mini negano d’essere invidiosi, e se si prova loro il contrario accampano
un’infinita di scusanti, dicendo che con 'uomo in questione sono arrab-
biati 0 ne hanno paura o lo odiano, ricoprendo I’invidia con il nome del-
la prima passione che viene loro in mente e nascondendola come se fosse
I’unica malattia del’anima che non si possa nominare».”

L’INVIDIA NEI DIECI COMANDAMENTI

E interessante che Filone inizi la sua analisi della seconda meta del deca-
logo (dal divieto d’adulterio alla fine) in modo tale da condurre il lettore
a credere che la radice delle trasgressioni contro il vicino sia 'invidia, «il
pit grave di tutti i mali». Paolo enumera I’'invidia tra i vizi dei gentili nel
celebre elenco che apre la lettera ai Romani: «Erano pieni di ogni sorta di
malvagita, cattiveria, cupidigia, malevolenza. Colmi di invidia, omicidi,
liti, inganni, raggiri, sono pettegoli, calunniatori, nemici di Dio, arrogan-
ti, altezzosi, vanagloriosi, inventori di male, ribelli contro i genitori, stu-
pidi, fedifraghi, crudeli, spietati» (Rom. 1,29-31). L*lenco ¢ semplice-
mente una lista dissimulata del decalogo della tradizione israelita. In cio
che segue i numeri fungono da ossatura dell’elenco: 1. cattiveria, cupidi-
gia, 2. malevolenza, invidia, 3. omicidi, liti, 4. inganni, malignita, 5. pette-
goli, calunniatori, 6. nemici di Dio, 7. arroganti, altezzosi, 8. vanagloriosi
inventori di male, ribelli contro i genitori, 9. stupidi, fedifraghi, ro. cru-
deli, spietati.

Perché un decalogo dissimulato? Giuseppe riferisce che nell’Israele dei
1 De Invidia et Odio §37b (tr. G. Pisani). 2 Op. cit. 537e.



v

148  Linvidia, il pit grave di tutti i mali

suoi giorni, com’era proibito proferire il nome sacro di Jhwh, il nome piy
sacro del Dio tribale d’Israele, cosi era vietato pronunciare le «dieci paro.
le» date sul Sinai a Israele. E vero che queste erano le stesse dieci parole
«che Mos¢ ha lasciato iscritte sulle due tavole», eppure «non ci ¢ conces.
so pronunciare esplicitamente, alla lettera, queste parole». Giuseppe fa os.
servare che queste dieci parole possiedono «potenza» (Ant. 3,90). Dopg
tutto queste stesse parole, «le dieci parole che Dio stesso diede al suo po-
polo senza servirsi né di profeti né di interpreti»,’ erano le parole stesse
del Dio stesso d’Israele, dunque piene di potenza. Non dovevano essere
ripetute alla lettera, ma potevano essere scritte alla lettera. Dal momento
che queste parole si trovavano in amuleti (tefillin) e anche affisse ai mon-
tanti della porta (mezuzot) senza che vi fosse un ordine di Dio (a differen-
za dello Shema“ di Deut. 6,4 ss.), sembra che la loro presenza, «alla lette-
ra», fosse di fungere da strumento apotropaico per tenere lontano la po-
tenza nemica, il malocchio e simili,

Sebbene fosse proibito recitare le dieci parole nella formulazione e nel-
’ordine precisi del passo della tora che narra I’episodio del Sinai, gli israe-
liti del 1 secolo non si astenevano dal citarle. Semplicemente le maschera-
vano o ne cambiavano la successione. Nella tradizione sinottica, ad esem-
pio, Gesu presenta al giovane ricco questo elenco: «Non uccidere, non
commettere adulterio, non rubare, non prestare falsa testimonianza, ono-
ra il padre e la madre, ama il prossimo tuo come te stesso» (Mz. 19,18-19;
Mec. 10,19 omette 'amore del vicino e cosi Lc. 18,20, che inverte adulte-
rio e omicidio). S’incontrano anche elenchi abbreviati, ad esempio nel di-
scorso della montagna, dove le antitesi (M¢z. §,21-36) corrispondono a cin-
que dei dieci comandamenti.

Nell’elenco dei mali che vengono dal cuore, Mc. 7,27-22 presenta tre
categorie parallele di tre «mali», che si concludono con I'orgoglio e la stu-
pidita, espressione israelita che designa I’avere altri déi davanti al Dio di
Israele, cioé I’idolatria. Queste riguardano soltanto cinque dei dieci co-
mandamenti:

a fornicazione a' adulterio a” dissolutezza
b furto b' brama b" invidia
¢ assassinio ¢’ malvagita ¢ calunnia

e orgoglio e stupidita

Mt. 15,19 presenta un elenco di sei (o sette o cinque) pensieri malvagi, ma
questi sono gli ultimi cinque di una serie, proprio come nelle antitesi del
discorso della montagna: 1. assassinio, 2. adulterio, fornicazione, 3. fur-
to, 4. falsa testimonianza, 5. calunnia. Rom. 1,29-32, a sua volta, & una
versione dissimulata, cosi come gli elenchi di 1 Cor. 6,9-10: «Non sapete

1 De Specialibus Legibus 3,2,7.

Riepilogo 149

che gli ingiusti non erediteranno il regno di Dio? Non illudetevi: non ere-
diteranno il regno di Dio né gli immorali, né gli idolatri, né gli adulteri,
né i pervertiti sessuali, né i ladri, né gli avari, né gli ubriaconi, né i maldi-
centi, né i rapinatori». E si ricordi anche 1 Tim. 1,9-10: «La legge non ¢
istituita per i giusti ma per i fuorilegge e i ribelli, per gli empi e i peccato-
ri, per 1 sacrileghi e i blasfemi, per parricidi e matricidi, per assassini, de-
pravati, sodomiti, rapitori, bugiardi, spergiuri ¢ chiunque altro si oppon-
ga alla sana dottrina».

Nei tempi in cui si formavano il gruppo di Gesu e quelli a lui posterio-
ri, i dieci comandamenti, i soli dati a tutto Israele direttamente da Dio, non
dovevano quindi essere recitati alla lettera. Ci se ne appropriava in modo
tale che I'invidia fosse uno dei divieti. E le parole dei dieci comandamen-
ti, scritte e apposte agli stipiti delle porte e messe in scatoline di pelle in-
dossate durante la preghiera (filatteri), potevano avere una funzione di
protezione dal malocchio.

RIEPILOGO

L’invidia & uno stato emotivo che consiste nel sentirsi lesi dalla buona sor-
te di altri, normalmente di pari livello sociale. La buona sorte significava
onore, ¢ ’onore cercava di esprimersi in beni visibili. I.’invidia cercava di
esprimersi in azioni concrete che riducessero la persona invidiata a una si-
tuazione di disgrazia e sfortuna. Oltre che dall’odio, I'invidia si distingue
anche dalla gelosia e dall’emulazione, e nel Mediterraneo antico cio era di
importanza fondamentale, giacché si pensava che tutti i beni fossero limi-
tati, e non solo 'onore vero e proprio ma la persona stessa che lo esprime-
va lo toglieva ad altri, sottraeva inevitabilmente qualcosa ad altri. Gli in-
vidiosi dimostravano la loro invidia con Postracismo, il pettegolezzo, sfide
negative, cause legali o con ’omicidio. L’indicatore pitt comune dell’invi-
dia era il malocchio. Per evitare I’invidia e il malocchio si utilizzavano un
certo numero di oggetti e di gesti, oltre a nascondere o a negare la propria
buona sorte, a offrire doni in segno di conciliazione e a praticare una con-
divisione autentica. Al tempo di Gesu 'invidia figurava regolarmente tra
i divieti stabiliti dal Dio d’Israele nei dieci comandamenti. La tavola 3 ri-
assume le caratteristiche principali illustrate in questo capitolo.

Tavola 3. L’invidia nell’esperienza statunitense
e in quella mediterranea antica

Esperienza statunitense Esperienza mediterranea antica

L’invidia si da tra singoli, replica della  L’invidia si da tra gruppi, replica della
cultura individualista. cultura collettivista.
L’invidia non & limitata a persone del L’invidia & limitata ai pari grado per



150  Linvidia, il pit grave di tutti i mali

medesimo status economico, dal mo-
mento che i singoli aspirano a posizio-
ni sempre superiori.

La persona invidiata ¢ considerata
fortunata ed ¢ elogiata per 1 nuovi beni
o le nuove relazioni.

La persona che invidia prova astio
nei confronti della buona sorte del ri-
vale ma puo trovare altri ambiti in cui
sperimentare buona sorte o felicita.

L’onore e la vergogna sono esperien-
ze interiorizzate e introspettive.

La vergogna ¢ il ripudio della perso-
nalita del singolo.

La vergogna provoca nel singolo sen-
timenti d’indegnita e anche il suicidio.

L’onore ¢ il sentimento interiorizzato
di successo sociale.

Beni e ricompense servono a valutare
il proprio successo in una societa orien-
tata alla realizzazione.

Poiché le persone hanno bisogno di
beni per esprimere un senso o per co-
municare, le societa individualiste, do-
ve ci si attende che gli individui espri-
mano opinioni individualiste, esigono
una quantita di beni molto superiore a
quella richiesta alle societa collettiviste.

Tutti i beni esistono in quantita infi-
nita e illimitata, e si trovano solitamen-
te in scorte sempre abbondanti.

Economia di sovrabbondanza: la
scarsa disponibilitd di beni ¢ indice di
pratiche monopolistiche ¢ di manovre
commerciali.

I miglioramenti sociali ed economici
sono benefici per i singoli e per la socie-
ta in generale.

I miglioramenti sociali ed economici
sono percepiti come frutto di lavoro
duro e di spirito d’iniziativa.

La stagnazione economica & indice di
disfunzione sociale.

T

genealogia, genere e geografia, perché
singoli conservano a vita il proprio sta-
tus.

Si ritiene che la persona invidiata gj
elevi al di sopra del livello sociale cyj
appartiene per nascita ed etnia.

La persona che invidia prova astig
nei confronti della buona sorte del riva-
le perché segna una privazione di bene
subita da chi invidia e dal suo gruppo.

L’onore ¢ la vergogna sono esperien-
ze esteriorizzate e sociali.

La vergogna ¢ il ripudio della conce-
zione dell’onore nel proprio gruppo.

La vergogna provoca nel gruppo pro-
getti di rappresaglia e vendetta.

L’onore & I'espressione esteriorizzata
di successo sociale.

Beni e ricompense servono a procla-
mare la propria posizione d’onore, os-
sia la propria gloria sociale, in una so-
cieta orientata all’appagamento.

Poiché le persone hanno bisogno di
beni per esprimere un senso o per co-
municare, le societa collettiviste, dove
ci si attende che i personaggi importan-
ti esprimano opinioni di gruppo, esigo-
no una quantita di beni molto inferiore
a quella richiesta alle societa individua-
liste.

Tutti i beni esistono in quantita finita
e limitata, € si trovano sempre in scor-
te ridotte.

Economia di sussistenza: la scarsa di-
sponibilita di beni & la condizione nor-
male della societa umana.

I miglioramenti sociali ed economici
avvengono sempre a spese di altri.

I miglioramenti sociali ed economici
sono percepiti come minaccia al benes-
sere del gruppo proprio (famiglia, vici-
nato).

La stagnazione economica ¢ indice di
armonia e stabilita della comunita.

Bibliografia 15T

L’invidia & una condizione interiore, L’invidia & una condizione interiore
meglio analizzata dallintrospezione e¢  dalla corrispondente manifestazione
da metodi psicologici. esteriore — il malocchio.

Nessuna consapevolezza, ¢ ancor me- Grande consapevolezza ed enorme
no preoccupazione, per il malocchio. preoccupazione per il malocchio.

BIBLIOGRAFIA

Elliott, J.H., The Fear of the Leer. The Evil Eye from the Bible to Li’l Abner: Fo-
rum 4, n. 4 (1988) 42-71.

—, Paul, Galatians and the Evil Eye: Currents in Theology and Mission 7 (1990)
262-273.

-, The Evil Eye in the First Testament. The Ecology and Culture of a Pervasive
Belief, in D. Jobling - P.L. Day - G.T. Sheppard (ed.), The Bible and the Polit-
ics of Exegesis. Essays in Honor of Norman K. Gottwald on His Sixty-Fifth
Birthday, Cleveland 1991, 147-159.

—, Matthew 20:1-15. A Parable of Invidious Comparison and Evil Eye Accusa-
tion: Biblical Theology Bulletin 22 (1992) 52-65.

-, The Evil Eye and the Sermon on the Mount. Contours of a Pervasive Belief in
Social Scientific Perspective: Biblical Interpretation 2 (1994) 51-84.

Forbes, Ch., Comparison, Self-Praise, and Irony. Paul’s Boasting and the Con-
ventions of Hellenistic Rhetoric: New Testament Studies 32 (1986) 1-30.

Foster, G.M., The Anatomy of Envy. A Study in Symbolic Bebavior: Current
Anthropology 13 (1972) 165-202.

Ghosh, A., The Relations of Envy in an Egyptian Village: Ethnology 32 (1983)
211-223.

Hagedorn, A.C. - Neyrey, J.H., «It Was Out of Envy That They Handed Jesus
Owver» (Mark 15:10). The Anatomy of Envy and the Gospel of Mark: Journal
for the Study of the New Testament 69 (1998} 15-56.

Malina, B.]., Limited Good and the Social World of Early Christianity: Biblical
Theology Bulletin 8 (1979) 162-176.

Pilch, J.J., Secrecy in the Mediterranean World. An Anthropological Perspective:
Biblical Theology Bulletin 24 (1994) 151-157.

Walcott, P., Envy and the Greeks. A Study of Human Behavior, Warminster

1978.



Capitolo s
Parentela e matrimonio

La fusione delle famiglie

Non ¢ poco quello che fin qui si & appreso riguardo al gruppo di stranieri
che il Nuovo Testamento consente di osservare. Si € potuto constatare co-
me le loro apprensioni principali affondassero le radici in cognizioni do-
minate dall’onore e dalla vergogna, in una sorta di arena della vita irta di
conflitti. Su questa arena essi si presentavano da personalita collettiviste e
orientate al gruppo, e il mondo appariva loro interamente delimitato e do-
minato da persone di diverso genere. Le loro energie erano spese nella con-
servazione dello status ereditato per mezzo di relazioni contrattuali diadi-
che. La questione che andiamo ora affrontando riguarda il modo in cui es-
sl ricevettero questo status avuto in eredita. Va da sé che leredita rientra
nell’ambito della famiglia e della parentela. Come si presentava la parente-
la nel primo secolo? a che cosa assomigliava la famiglia e che cosa signifi-
cava il matrimonio che la costituiva?

Per rispondere a domande di questo genere & necessario ancora una vol-
ta impegnarsi in un lavoro certosino di astrazione ed elaborazione di mo-
delli, di individuazione di affinita a un livello piti alto di astrazione per ve-
dere in che cosa noi e loro siamo simili. Al tempo stesso ci si dovra immer-
gere nel concreto per apprendere in che modo le affinita vengano espres-
se in forme abbastanza diverse per quanto attiene norme culturali specifi-
che e il comportamento che da queste consegue.

LA PARENTELA

Come si ¢ potuto vedere, le norme sociali forniscono gli «imperativi» di
un gruppo. Questi sono gli indicatori culturali che orientano a distingue-
re e a valutare le persone, le cose e gli eventi di cui si fa esperienza. Con
parentela si intendono i modelli di queste norme sociali che regolano le
relazioni umane fondate direttamente sulle esperienze della nascita e del
ciclo generazionale — dal grembo attraverso le fasi dello sviluppo fino alla
morte. Le norme parentali in sostanza danno senso e valore alle inter-
azioni e ai risultati biologici umani. In altri termini, le norme parentali
sono simboli delle interazioni biologiche umane ¢ delle conseguenze per-
manenti di queste interazioni. In ultima istanza le norme parentali affon-
dano le radici nella cognizione sociale che le relazioni umane possono

La parentela 153

darsi e in effetti si danno per il fatto d’essere nati da certi genitori o per la
possibilita che vi siano nascite dall’unione di due {0 piu} esseri umani.
Per quanto pertiene alla parentela, una simile unione di due (o piu) esseri
umani si dice matrimonio, il quale € quindi un sottoinsieme di norme pa-
rentali.

L’ambito sociale che interessa le nascite effettive o potenziali puo esse-
re suddiviso in quattro categorie: 1. la scelta del partner matrimoniale; 2.
il vincolo matrimoniale — ’unione sessuale e sociale, relativamente dure-
vole e sancita a livello sociale, di uno o pit uomini con una o piu donne;
3. la famiglia coniugale ristretta, composta da marito (o mariti), moglie (o
mogli) e figli, ossia la famiglia nucleare, la famiglia di procreazione e il le-
game familiare coniugale; 4. la relazione di parentela estesa al di la della
famiglia coniugale ristretta, ossia la famiglia allargata, la famiglia d’orien-
tamento e i legami parentali pit estesi. Queste categorie sociali interessa-
no 'ambito delle norme parentali e costituiscono una forma di marcatu-
ra dei confini: le norme parentali tracciano confini tra le persone, distin-
guendo tra «noi» e «loro» in termini abituali anche se spesso vari. Le
norme parentali da una parte indicano e dall’altra regolano e prescrivono
quanto strettamente imparentati sia necessario essere per rappresentare
una sola famiglia coniugale, una sola famiglia allargata, un solo popolo.
Esse inoltre indicano e regolano quanto altri bisogna essere per essere con-
sorti: di altro sesso? di altro status? di altra famiglia? di altra stirpe? di al-
tro gruppo etnico? Implicano del pari un fattore temporale, indicando per
quanto tempo restano in vigore i legami matrimoniali, familiari e di fami-
glia allargata. Per quanto tempo, ad esempio, ci si attende d’essere figli
dei propri genitori? il matrimonio comporta una frattura nel legame filia-
le, o questo legame si conserva? e riguardo al legame fraterno, questo
quanto dura? fino a quando due genitori resteranno marito e moglie? que-
sta relazione sopravvive o no alla morte? per quanto tempo si deve stare
con un partner prima che gli altri del gruppo ci considerino sposati? ave-
re un figlio ha a che fare col matrimonio? perché un’avventura sessuale ca-
suale non ha lo stesso valore di una relazione di lunga durata?

Le norme parentali, insomma, hanno per oggetto la scelta dei coniugi
oltre che la qualita e la durata del vincolo matrimoniale (marito e mo-
glie), del legame della famiglia coniugale (genitori, figli = fratelli, sorelle)
e della famiglia allargata (parenti al di 1a della famiglia coniugale ristret-
ta). La scelta del coniuge, ancora una volta a un alto livello di astrazi‘unca
dipende dall’atteggiamento di una determinata cultura verso i c5:|1_ll.itr| po-
tenzialmente dirompenti interni a un gruppo parentale. I conflitti interni,
come quelli suscitati dalla distribuzione dell’eredita e della ricchezza, de-
vono essere mantenuti entro determinati limiti. Inoltre si deve mantenerc
a qualche livello minimo la cooperazione attiva, la solidarieta, cosl che il




. 48

154 Parentela e matrimonio

gruppo possa sopravvivere in modo sensato, umano. [’espressione di so-
lidarieta o di cooperazione attiva pud assumere la forma 1. di proibizio-
ne di matrimoni all’interno dell’unita parentale. Questa viene definita eso-
gamia, il requisito che il coniuge debba provenire dal di fuori dell’unity
parentale. L’esogamia, 'apertura a gruppi esterni, & simbolo di universa-
lismo, dal momento che lega diversi gruppi di solidarieta su una scala piy
estesa (questa ¢ la nostra prassi). La cooperazione positiva pud poi pren-
dere la forma 2 di proibizione di matrimoni al di fuori del gruppo paren-
tale. Questa viene detta endogamia, il requisito che il coniuge debba pro-
venire dall’interno del gruppo parentale. I’endogamia, la chiusura ai grup-
pi esterni, ¢ simbolo di particolarismo, dal momento che si presenta in una
societa di segmenti chiusi e relativamente piccoli (questa era quella prefe-
rita nel mondo mediterranco del 1 secolo).

La qualita del vincolo matrimoniale, infine, ¢ il risultato della combina-
zione dell’immagine sociale di sé, i ruoli di genere (cid che & richiesto a uo-
mini e donne in base esclusivamente al loro genere), del sistema familiare
coniugale (le norme che fissano e attribuiscono doveri e diritti ai membri
della famiglia in base all’ordine di nascita, al genere, all’etd), del sistema
parentale in generale (diritti e doveri di famiglie coniugali imparentate).
Se tutto ci6 suona un po’ complicato, ¢ perché davvero lo &. Di fatto il no-
stro sistema parentale sfugge ancora a un’analisi sistematica esaustiva.
Cio significa che anche se si potrebbe pensare che le relazioni parentali
apprese fin dall’infanzia ed entrate a far parte integrante della nostra per-
sonalita e della nostra lingua sono del tutto «naturali» perché le si da per
scontate, la situazione potrebbe non essere tanto semplice. I sistemi pa-
rentali, anzitutto, si dimostrano abbastanza complicati quando li si esa-
mini da vicino, e in secondo luogo anche il sistema del ceto medio degli
Stati Uniti, che la maggior parte di noi conosce, non & per nulla tanto dif-
fuso nelle culture mondiali. E decisamente improbabile che nella societa
israelita del primo secolo un «padre» corrispondesse al «padre» dell’Eu-
ropa centrale di Freud o della societd americana contemporanea.

CARATTERISTICHE STRUTTURALI PRINCIPALI
DEL SISTEMA PARENTALE

Dal momento che la parentela ¢ tanto complicata, il modo piti facile per
cogliere le differenze tra le nostre norme parentali e quelle della societa
israelita (e spesso mediterranea) del 1 secolo & forse di esaminare le nostre
norme comparandole con quelle del nostro gruppo di stranieri. Siamo
ancora a un alto livello di astrazione e cio significa che in concreto non
tutte le caratteristiche elencate saranno realizzate in forma perfetta e com-
pleta. Le norme sono degli «imperativi» ideali che nella vita spesso ven-

Caratteristiche strutturali principali del sistema parentale 155

gono annacquati, ma che non cessano di sostenere la vita e servono a va-
jutare il successo o il fallimento, ’'adeguamento riuscito o mancato. Se ci
si chiede perché affrontare tutto questa sorta di analisi «mute», si po-
crebbe guardare allo scopo di questa ricerca: come possiamo essere onesti
nei confronti del gruppo di stranieri che osserviamo quando leggiamo il
Nuovo Testamento? questi, che cosa intendevano dire e provavano nel-
[essere padre, madre, marito, moglie, fratello, sorella? che cosa significa-
va per loro il matrimonio? che cosa implicava il divorzio? e qual era I'in-
tento di Gesti quando pronuncio il suo celebre divieto di divorzio? Non
si puo rispondere adeguatamente a nessuna domanda di questo tipo sen-
za conoscere le norme parentali, le quali danno I’idea d’essere come la
massa nascosta di un iceberg che sostiene la piccola punta visibile che le
nostre domande lasciano emergere. Un esame anche rapido delle norme
parentali consentira forse di dare risposta a queste dimensioni del Nuovo
Testamento.

Com’¢ noto a qualsiasi suo lettore, la Bibbia abbonda di norme paren-
tali, alcune esplicite, ma perlopiti implicite. Queste norme mutano nel
tempo, dall’eta di Abramo immigrato in Canaan, attraverso I’asservimen-
to dell’élite cananea da parte di Giosue, fino al periodo postesilico d’Israe-
le e ai giorni di Gesii. In cid che segue presento le caratteristiche del siste-
ma parentale americano in rapporto alle caratteristiche corrispondenti del-
J’Israele postesilico del 1 sec. d.C., per occuparmi poi delle caratteristiche
parentali bibliche preesiliche.

1. La proibizione dei matrimoni tra consanguinei ha la funzione di pre-
venire conflitti virtualmente dirompenti all’interno del gruppo parentale.
Questo divieto di matrimonio tra consanguinei viene solitamente definito
tabun dell’incesto. Negli Stati Uniti la legge vieta i rapporti sessuali, e quin-
di il matrimonio, con padre, madre, figlio, nonno o nonna, zio, zia, il o la
nipote, e ventinove stati vietano il matrimonio tra cugini primi. Questi so-
no definiti parenti «consanguinei» — espressione fortemente simbolica con
cui s’intendono relazioni persistenti e durature.

Ai tempi del Nuovo Testamento pare godesse di popolarita I'elenco di
partner sessuali proibiti che si legge in Lev. 18,6-18; 20,11-21. In origine
queste norme regolavano i vincoli nell’ambito del comportamento sessua-
le del capo primogenito del gruppo nel fiore degli anni. Sono norme fami-
liari che devono essere osservate e fatte valere dal capofamiglia in un con-
testo poligamico. Nel 1 secolo erano intese come elenco di partner matri-
moniali proibiti. Se lo si legge con pazienza si vedra che vi sono compresi
padre, madre, figli, nonni, zii e zie, perlopiti come nei nostri divieti, con
I’esclusione di nipoti e cugini — che non erano proibiti. L’elenco compren-
de inoltre anche una serie di quelli che per noi sono parenti acquisiti, a
partire da matrigna, cognate, nuore, zie acquisite e i corrispondenti paren-



v

156  Parentela e matrimonio

ti maschi acquisiti dal punto di vista femminile. Inoltre la cognata di ug
matrimonio senza figli doveva essere sposata da un fratello sopravvissutg
per procurare un erede al fratello deceduto, in quello che si definisce ma-
trimonio di levirato (dal latino levir «cognato»). La domanda che qui s;
potrebbe sollevare ¢ se questi parenti acquisiti fossero parenti per legge ¢
di sangue. E da osservare che per Paolo (1 Cor. 5,1 ss.), & vietato a un uo-
mo sposare la matrigna alla morte del padre, e cid mostrerebbe che que-
sta fosse in qualche modo parente di sangue. Secondo Mc. 6,18, inoltre,
a un fratello non era concesso sposare la cognata divorziata, il che fa pen-
sare ancora una volta a qualche forma di relazione di sangue duratura.

2. Negli Stati Uniti il matrimonio &€ monogamico, senza che esistano, al-
Iinterno del gruppo parentale, modelli obbligatori di matrimonio, al di 13
dei vincoli dell’incesto. Il matrimonio, anzi, ¢ solitamente esogamico, al
di fuori del gruppo parentale.

Nel giudaismo del 1 secolo tra le masse della non élite il matrimonio era
solitamente monogamico, pilt © meno come tra greci e romani. Nel mon-
do mediterraneo, casa d’Israele compresa, si preferiva tuttavia tenere le fi-
glie vicine alla famiglia nucleare coniugale, nella misura in cui lo consen-
tivano 1 divieti d’incesto. Inoltre, se si tendeva fortemente a cercare il ma-
trimonio incrociato tra cugini, tra i discendenti dei fratelli dei due genito-
ri, in ogni caso si dava sempre la preferenza al matrimonio con cugini del
lato paterno familiare. Questa predilezione per il matrimonio incrociato
tra cugini — non si trattava di una norma inviolabile — & chiamata endoga-
mia mediterranea.

3. Quando prendono in considerazione il matrimonio all’interno del
gruppo parentale, gli americani non distinguono, ai fini matrimoniali, tra
parenti paterni ¢ materni. Nel mondo mediterraneo si preferisce quasi
sempre la linea paterna, in accordo con la tendenza dell’endogamia medi-
terranea.

4. Negli Stati Uniti il cognome si trasmette lungo la linea maschile, ma
per il resto non si fa grande attenzione alla linea di discendenza maschile.
Il sistema di discendenza tende a essere bilineare o, per essere piu precisi,
multilineare. Queste prime quattro caratteristiche mostrano che nel no-
stro sistema le linee genealogiche possono allargarsi indefinitamente a
partire da qualsiasi determinato individuo, con la possibilita di mettere in
risalto molte linee ereditarie per qualsivoglia intento particolare. Il siste-
ma di matrimoni e di parentela incrociati & quindi altamente sparso.

Nel Mediterraneo del 1 secolo Iinteresse va pressoché esclusivamente
alla linea maschile di discendenza, come mostrano le genealogie di Gesu
fornite in M¢. 1,2-16 e Lc. 3,23-38. Il sistema di discendenza & patrilinea-
re e la linea avita passa per il padre e i suoi ascendenti. Il sistema di ma-
trimoni incrociati e di parentela & quindi altamente ristretto.

Caratteristiche strutturali principali del sistema parentale 157

5. 1l sistema americano mette al centro la famiglia coniugale ristretta
escludendone i parenti acquisiti, ai quali la famiglia di procreazione deve
riconoscere un trattamento uguale. La famiglia coniugale (la nostra fam@—
glia nucleare) & un gruppo piccolo e coeso di due generazioni (genitori e h—.
gli) unito da legami di fedelta comune e finalizzato alla cura dei giovani
finché non raggiungano la maturita e possano rinnovare per sé il proces-
so di formazione di una famiglia. L’eta che segna la fine del periodo di ma-
turazione, I’adolescenza, ora raggiunge piti 0 meno i trent’anni, quando ci
si dovrebbe sistemare e sposare. In questo sistema non esistono complica-
ti legami economici, politici o religiosi fondati sulla parentela, nessun cul-
to degli avi, nessuna relazione istituzionale con la parentela pit lontana.

Nel mondo mediterraneo del 1 secolo I’unita piu stretta di fedelta diffu-
sa ¢ il gruppo familiare di fratelli e sorelle, i cui coniugi entrano nel grup-
po parentale come stranieri e in un certo senso lo rimangono. L’affetto
che riteniamo essere un tratto distintivo della relazione tra marito e mo-
glie & solitamente caratteristico delle relazioni tra fratello e sorella o tra
madre e figlio. Il gruppo familiare condivide spesso legami economici, po-
litici e religiosi, ed & consapevole di una parentela pit remota, con la qua-
le mantiene un collegamento formale. Questo ultimo aspetto ¢ esemplifi-
cato da atteggiamenti quali «Abbiamo Abramo come padre» (Lc. 3,8),
dalle genealogie e dalla consapevolezza paolina di essere «del popolo di
Israele, della tribu di Beniamino, ebreo nato da ebrei, in quanto alla legge
fariseo» (Fil. 3,5). In questo sistema i parenti stretti avevano il diritto di
tenere nascoste all’esterno le offese reciproche e si adoperavano per pro-
teggere I’onore della famiglia (per questo la famiglia viene a togliere Gesu
da una situazione imbarazzante, Mc. 3,20-31).

6. La famiglia ristretta di padre, madre e figli ¢ normalmente la vera
unitd americana sociale, di residenza e di consumo. L’unita coniugale in-
dipendente e autonoma ¢ considerata per consenso sociale desiderabile,
giusta e appropriata. Se altri parenti devono vivere nella famiglia, questo
¢ ritenuto un caso sfortunato. I genitori americani non devono interferire
con le famiglie dei loro figli, se non in casi straordinari.

Nel mondo mediterraneo il casato poteva comprendere padre, madre,
il figlio primogenito e la sua famiglia oltre agli altri figli non sposati. Que-
sti vivevano nelle strette vicinanze, forse persino condividendo il medesi-
mo cortile con gli altri figli sposati e con le loro famiglie. Questo tipo di
famiglia tende a essere 1’effettiva unita sociale, di residenza, di consumo e
di produzione. Ogni famiglia coniugale dovrebbe essere autonoma, ma
’onore del gruppo parentale allargato interessa a tutti, e tutti interagisco-
no facilmente. E questo, per consenso sociale, a essere desiderabile, giu-
sto e appropriato. I genitori interferiscono facilmente con le famiglie dei
loro figli. Si guarda con favore alla presenza nel casato di parenti (insie-



v

158  Parentela e matrimonio

me a soggetti come schiavi, dipendenti e simili) e in particolare dei gep;_
tori. I da osservare che la suocera di Simon Pietro vive in casa sua, ove
risiedono sia Simone sia Andrea (verosimilmente con le loro famiglie, |,
Mec. 1,29-31; Mt. 8,14-17; Lc. 4,38-41; 1 Cor. 9,5 riguardo alla moglit;
di Pietro). Inoltre Porganizzazione del movimento di Gesii viene alla fipe
guidata, a Gerusalemme dopo ’ascensione, da «Giacomo, fratello de] §;.
gnore» (Gal. 1,19; v. anche Atti 12,17; 15,13). Anche i parenti di Gesy
prendono parte alla diffusione del movimento, insieme alle proprie moglj
(1 Cor. 9,5). E da osservare che Matteo, Marco e Luca non accennang 5
Maria, madre di Gesu, sulla scena della crocifissione, ma dopo la risurre-
zione Maria e i fratelli di Gesu sono a Gerusalemme (Atti 1,14), dove era-
no venuti senza dubbio per chiederne il cadavere, come spettava ai mem-
bri della famiglia.

7. Negli Stati Uniti il gruppo familiare coniugale ¢ normalmente ung
unita di consumo piu che di produzione, in particolare nei centri urbanj
in cui vive ora la grande maggioranza della popolazione.

Il mondo mediterraneo ruralizzato e preindustriale & caratterizzato da
famiglie che sono unita di produzione, in cui il lavoro degli uomini & chia-
ramente distinto da quello delle donne (si veda ad esempio la parabola sul-
Pinquietudine di Mz. 6,25-31, dove gli uccelli sono paragonati al lavoro
maschile, e i gigli del campo al lavoro femminile). In quanto unita di pro-
duzione, la famiglia era il fulcro delle attivitd di ogni membro della fami-
glia ed era il capo della famiglia a prendersi cura dei legami extrafamilia-
r1, che avrebbero potuto anche essere dirompenti. Allo stesso modo, I’in-
gresso nelle associazioni di artigiani della citta preindustriale avveniva
normalmente per via parentale, cosi come ’appartenenza alle classi elita-
rie dipendeva dalla nascita. Un esempio tipico della famiglia come unita
produttiva al lavoro & in Mc. 1,19-20 la scena di Zebedeo con Giacomo
e Giovanni, suoi figli, insieme a salariati.

8. Poiché I'unita di base ¢ la famiglia nucleare coniugale e il sistema di
parentela ¢ multilineare, la societa americana da relativamente poca im-
portanza alla tradizione e alla continuita familiari. Che siano ritenuti stra-
ni e divertenti gli esempi di «societd antica» (ad es. Boston, Charleston),
insieme alla constatazione di quanto recente sia il fenomeno diffuso della
ricerca di «radici», mostra soltanto che questi aspetti non sono parte in-
tegrante e consistente dell’effettiva vita familiare. Tuttalpil si fa propria
una continuita limitata, come ad esempio nella scelta dei nomi.

Il giudaismo del 1 secolo, com’8 noto, dava grande importanza alla tra-
dizione e alla continuita della famiglia, le tradizioni della «casa d’Israele».
Quantomeno dai tempi postesilici (Esdra e Neemia) sono fondamentali le
genealogie, il sangue incontaminato o «seme santo» e I'importanza sim-
bolica primaria delle dodici tribu. Sia ruoli sociali di grande importanza

Caratteristiche strutturali principali del sistema parentale 159

cOme il sacerdozio, sia le condizioni per essere ammessi nel tempio, sia
un matrimonio adeguato, risultavano inoltre dalla purezza genealogica.
per questo il risalto dato alla tradizione e alla continuita era tanto impor-
cante. La stessa celebrazione della pasqua metteva al centro questo moti-
yo primario. Sotto vi si tornera piti approfonditamente.

9. Gli americani possono permettersi di scegliersi il partner con una cer-
ca liberta: alla scelta matrimoniale si applicano la libera iniziativa, il mer-
cato aperto e la competizione libera. Cio ¢ reso possibile dall’autonomia
dell’unitd matrimoniale: la coppia sposata non deve inserirsi in un grup-
po parentale fisso e maggiore. E individualismo applicato alla scelta ma-
trimoniale. I parenti non hanno nessun diritto d’interferire, e Ja scelta &
esclusivamente individualista. In America una condotta simile ¢ inoltre fa-
cilitata dalla mobilita geografica e occupazionale, dalla minore importan-
za della parentela e dalla discontinuita generalizzata tra le generazioni.

Nel mondo del 1 secolo troviamo personalita collettiviste, orientate al
gruppo, e donne sempre vincolate a qualche uomo. La scelta del partner
¢ fortemente limitata, di solito vi provvedono i genitori perché la coppia
di sposi deve inserirsi in un gruppo parentale fisso con importanti e com-
plicate ripercussioni per molte altre persone. La nuova coppia risiedera in
una o molto vicino a una o a entrambe le famiglie acquisite. Manterra rap-
porti stretti con un gruppo parentale solido e allargato. Da questo punto
di vista il matrimonio ¢ sia una sorta di accordo tra gruppi sia un contrat-
to personale, diadico, tra personalita collettiviste orientate a due gruppi
diversi. Queste personalita collettiviste appena sposate si trovano inoltre
in un complicato e delicato stato di interdipendenza reciproca che tende
a limitare fortemente il sentimento emotivo personale - o quantomeno la
sua espressione immediata esplicita. Qualsiasi manifestazione visibile di
affetto spontaneo avrebbe influito pesantemente sui diritti, gli obblighi e
gli interessi di moltissimi altri, provocando squilibri in tutto il sistema.
Questa necessita di limitare affetto spontaneo (ad es. tra madre e figlio,
tra fratelli e sorelle) & una caratteristica fondamentale dei matrimoni com-
binati in sistemi parentali in cui la coppia appena sposata viene incorpo-
rata in un gruppo parentale piu esteso.

ro. Negli Stati Uniti il sistema di residenza & neolocale, nel senso che la
coppia appena sposata ha una vita autonoma da entrambe le famiglie di
provenienza anche prima della nascita del primo figlio. Non ¢ quindi vin-
colata alle restrizioni che potrebbero dipendere dalla vita in una stessa
casa o nelle immediate vicinanze del gruppo familiare.

Il mondo del 1 secolo favoriva I’usanza della residenza patrilocale. Cio
significa che la nuova moglie si spostava solitamente nella famiglia del ma-
rito finché la nuova coppia non potesse avere una propria residenza, che
a sua volta si trovava vicino alla casa del padre di lui. Ancora una volta la



v

160 Parentela e matrimonio

nuova famiglia nucleare si trovava quindi a essere incorporata nel gryp.
po parentale solidaristico imperniato sul padre. Poiché inoltre ad avere |4
meglio ¢ il gruppo parentale piu considerevole, il matrimonio tende a eg.
sere un’unione concordata per servire gli interessi del gruppo, e le neces.
sita della stessa personalita diadica sono fortemente orientate al gruppo,
Se ne ha un indizio nell’assenza di qualsiasi accenno a un genero in dett;
come quello di Gesu in Mt. 10,3 5: «Giacché sono venuto a mettere ’yg.
mo contro il padre, la figlia contro la madre, la nuora contro la suocera»
(cf. Le. 12,53). Non si parla del genero perché era la nuova sposa a tra-
sferirsi nella casa del marito, non il marito a entrare nella famiglia della
moglie. La figlia di cui parla il detto era probabilmente la figlia non sposa-
ta, dal momento che € ancora nei paraggi a scontrarsi con la madre. Que-
sta situazione ¢ parimenti sottintesa in passi come Fz. 44,25 («Non sj
contamineranno avvicinandosi a un morto; nondimeno per il padre o I
madre, il figlio o la figlia, il fratello o la sorella non sposata si possono
contaminare») ¢ Mich. 7,6 («Perché il figlio tratta con disprezzo il padre
e la figlia si solleva contro la madre, la nuora contro la suocera; nemici di
un uomo sono i membri della sua stessa casa»).

11. La situazione sociale americana si distingue per la grande mobilita
geografica e sociale. Questo tipo di mobilita conduce a reti sociali pitt aper-
te che chiuse, con conseguente ridimensionamento del sostentamento e del
vincolo dei coniugi. Una situazione di questo tipo rafforza Pindividuali-
smo americano e ha ripercussioni sulla scelta del partner, sulla separazio-
ne dei ruoli di genere, sull’educazione dei figli e su molti altri aspetti della
struttura e del sistema familiari.

Il mondo mediterraneo del 1 secolo si distingueva per Pimmobilita geo-
grafica e sociale, la quale fungeva da forte fattore di supporto e di restri-
zioni di una rete sociale chiusa. Una situazione di questo tipo rinforza la
cognizione della limitatezza dei beni e la personalita collettivista e non
resta senza effetti sul carattere in generale del sistema parentale. Quando
due parti giungono al matrimonio con una cerchia di parenti e amici mol-
to unita, che ha a lungo vissuto in contatto con loro e che realisticamente
ci si attende che continui a farlo in futuro, il matrimonio deve inserirsi in
reti sociali gia ben consolidate. Le relazioni esistenti di parentela e di ami-
cizia implicano forti legami emotivi, rapporti reciproci di supporto e di
scambio e un complesso di accordi e di attese riguardo alle norme sociali
e alle loro conseguenze. La via naturale della minima resistenza e del mi-
nimo disturbo prevede che il nuovo matrimonio venga negoziato e che
marito e moglie mantengano distinte, anche se forse in qualche modo so-
vrapposte, le cerchie di amicizie che avevano prima del matrimonio. I le-
gami di affetto, dunque, stanno solitamente nei contesti precedenti, per
cui la nuova moglie si sentiva vicina ai propri fratelli e sorelle, e quando

Il matrimonio 161

si trasferiva in un altro casato la madre ne piangeva la perdita, mentre il
nuovo marito si sentiva vicino ai propri fratelli e sorelle e conservava uno
stretto affetto per la madre, nella cui casa la nuova coppia avrebbe preso
residenza. In ogni caso il padre resta una figura autorevole interessata prin-
cipalmente all’onore della famiglia e al suo adeguato mantenimento.

12. Gli Stati Uniti mostrano una netta tendenza all’allontanamento dal-
la casa genitoriale dei figli adulti anche prima del matrimonio, che ha luo-
go in un’eta abbastanza avanzata. Questo allontanamento ha raggiunto
una diffusione straordinaria, in diretta connessione con la mobilita verti-
cale tra le classi. Non €& necessario che i figli restino nella classe sociale dei
genitori, e spesso non lo fanno.

Nel mondo mediterraneo del 1 secolo i figli maschi adulti restavano so-
litamente nella casa dei genitori o nelle sue vicinanze, mentre le donne si
sposavano fuori. Solitamente era il primogenito maschio a ereditare la ca-
sa del padre, per cui egli restava nella famiglia e i fratelli sposati vivevano
nei pressi. Gli uomini proseguivano Iattivita dei padri e restavano nello
stesso status sociale che avevano ereditato. Nella casa parentale il padre
era anzitutto responsabile degli aspetti della vita che univano la famiglia
all’ambiente sociale in generale.

13. Infine, negli Stati Uniti esiste una norma efficace contro la discus-
sione dei problemi coniugali o familiari con parenti o amici — conseguen-
za dell’isolamento sociale della famiglia nucleare. Di tali problemi si par-
la normalmente non con la famiglia e gli amici, ma con esperti come cle-
ro, consulenti matrimoniali, medici e simili.

Nel mondo del primo secolo i problemi matrimoniali erano discussi con
fratelli e sorelle, non con i genitori o gli amici. Il libro del Siracide riporta
un interessante elenco di cose di cui vergognarsi o meno (41,17-42,8), in-
trodotto da questa raccomandazione: «Vergognatevi del’immoralita [pro-
priamente oscenita, questioni sessuali] davanti a padre e madre». Ma se
si tiene conto delle caratteristiche del sistema parentale mediterraneo del
primo secolo di cui si & detto, le attese generate nelle personalita collettivi-
ste In questione non davano origine ai nostri tipi di problemi coniugali.
La vita sociale ¢ infatti tanto organizzata che uomini e donne si muovono
a proprio agio in due ambiti esclusivi che possono toccarsi ma non si so-
vrappongono mai, anche in situazioni domestiche. Questi ambiti coincido-
no con la divisione di genere e morale del lavoro su cui ci si & soffermati
nel cap. 1 riguardo a onore e vergogna.

IL MATRIMONIO

Nel mondo mediterraneo del 1 secolo e gia prima, il matrimonio simbo-
leggiava la fusione dell’onore di due famiglie allargate e veniva affrontato
tenendo di vista interessi politici e/o economici - anche quando per scopi



v

162 Parentela e matrimonio

difensivi lo si sarebbe potuto limitare ai compatrioti, come nella pragg;
israelita del 1 secolo. Sotto il profilo del procedimento, il matrimonio me.
diterraneo ¢ lo svincolamento della futura moglie dalla famiglia d’origjne
mediante una sfida rituale positiva (ossia doni efo servigi a suo padre) 4,
parte del padre del futuro sposo, insieme alla risposta del padre di lei. Iy,
assenza del padre, prendono parte alla transazione gli uomini responga.
bili della famiglia, ad esempio i fratelli piu vecchi, gli zii paterni o lo stes.
so futuro sposo. In questa fase iniziale i futuri sposi sono mantenuti sepa-
rati 'uno dell’altro; sono fidanzati, «consacrati», «santificati» (questo g;j.
gnifica in ebraicofaramaico «tenere separato»). Gli uomini responsabilj
redigono un contratto matrimoniale e alla fine il padre della sposa deve
cedere la figlia allo sposo, che prende moglie conducendola nella propria
casa. La parabola delle dieci vergini di Mt. 25,1-12 descrive I’arrivo a ca-
sa dello sposo, ovviamente con la sposa (non menzionata in molte tradu-
zioni moderne ma che compare in qualche documento antico). Con il
trasferimento rituale della sposa nella casa dello sposo, il procedimento
del matrimonio ¢ completato. Sposarsi significa sempre incorporare la
donna all’onore del marito. La donna, per parte sua, simboleggia la ver-
gogna della nuova famiglia — la sua sensibilita all’opinione pubblica e per
la stessa immagine di sé.

Paolo pare alludere a queste fasi del procedimento matrimoniale in 1
Cor. 7,29-31 in un ordine in qualche modo invertito: «Chi ha moglie vi-
va come se non ne avesse [= la coppia sposata] e chi piange come se non
piangesse [= la famiglia della sposa, che perde la figlia/sorella] e chi si ral-
legra come se non si rallegrasse [= la famiglia dello sposo e il loro acqui-
sto] e chi compra come se non possedesse [= la famiglia dello sposo che
deve pagare la dote di fidanzamento] e chi usa del mondo come se non se
ne servisse [= la famiglia della sposa che al fidanzamento fornisce una do-
te conveniente]» (cosi secondo J. Duncan M. Derrett).

La famiglia della sposa cerca uno sposo che sappia provvedere alle ne-
cessita della famiglia, che sia un padre gentile e un cittadino rispettabile.
La sposa non guarda a lui per avere compagnia o consolazione. Piutto-
sto, come in tutte le societa che esaltano i legami tra uomini e le linee di
diritti maschili, la nuova moglie non verra integrata nella famiglia del ma-
rito ma ne restera a margine per la maggior parte della vita. Di norma ¢
come una «forestiera» nella casa, per cosi dire una parente di grado sco-
nosciuto perduta di vista da tempo. Come la vita nel mondo mediterraneo
¢ tanto organizzata che uomini e donne si muovono in ambiti esclusivi
che potevano toccarsi ma mai sovrapporsi, cosi il matrimonio ¢ semplice-
mente una fase di contatto tra ambiti maschili e femminili che non ci si at-
tendeva che si sovrapponessero. Quando la moglie perde il ruolo di fore-
stiera? Anzitutto quando ¢ la madre di un figlio: la nascita di un figlio le

Il matrimonio 163

garantisce sicurezza e il riconoscimento di una posizione nella famiglia
del marito. Il figlio cresce per essere alleato della madre e difensore dei
suoi interessi, non solo contro il padre ma contro la propria stessa mo-
glie. In caso di conflitti in famiglia, le nuore non hanno alcuna opportu-
pnita. La relazione pit importante della moglie nella famiglia ¢ dunque
quella col figlio. Le figlie sono benvenute ma onerose, perché possono es-
sere un tormento per ’onore del padre. Come fa osservare il Siracide:
«Una figlia tiene il padre segretamente insonne e la preoccupazione per lei
gli porta via il sonno; quando ¢ giovane, per paura che non si sposi, o, se
sposata, per paura che sia odiata; da vergine, per paura che sia violata o
resti incinta nella casa del padre; o, quando abbia un marito, per paura
che si dimostri infedele, o, pur sposata, per paura che sia sterile. Tieni la
guardia stretta sulla figlia testarda, perché non ti renda ridicolo ai nemici,
un esempio additato in citta e tristemente noto tra il popolo, e ti esponga
a vergogna davanti alla folla» (Sir. 42,9-11).

La donna, inoltre, non ¢& forestiera quando ¢ sorella, in particolare con
i fratelli. Fratello e sorella condividono la relazione tra generi pitl intensa
in questo tipo di ordinamento culturale, tanto che facilmente il fratello di-
venta furioso quando un uomo non autorizzato si avvicina alla moglie o
alla sorella. Quando la donna tiene un comportamento sessuale riprove-
vole, il padre riterra responsabile la figlia, mentre il fratello cerchera I’al-
tra parte per ottenere vendetta. Nella Bibbia P'ultimo aspetto ¢ esemplifi-
cato con la massima chiarezza in 2 Sam. 13,1-29 ¢ in qualche modo in
Gen. 34,1-31, anche se questo passo lascia intendere che Giacobbe non
fosse adirato per il comportamento della figlia Dina, ma solo per gli atti
dei fratelli di lei. Di questi passi ci occuperemo ancora. Qui ¢ da osserva-
re soltanto che la relazione tra marito e moglie non si sostituisce alla pro-
fonda relazione che unisce fratello e sorella. Se il fratello dovesse vivere
vicino alla sorella e questa e il marito dovessero litigare e separarsi, cio
non sarebbe quindi che poco piu di un inconveniente e uno spiacere da
poco per lei e per i suoi fratelli e sorelle. La stabilita del matrimonio era
dunque massima quando la moglie era chiaramente separata dal gruppo
parentale d’origine e socialmente si trovava incorporata (per mezzo di un
figlio) nel gruppo parentale del marito.

La nuova moglie, infine, non era straniera se sposava un cugino paral-
lelo, sorta di fratello sostituto. Questo implicava una vicinanza pari a
quella che si sarebbe avuta se si fosse sposata nel suo gruppo parentale,
tenendo conto dei tabu d’incesto del 1 secolo, sebbene alcuni sposassero
la nipote, come mostrano le rimostranze di Qumran. Mentre quest’ultima
categoria non s’imponeva, il matrimonio incrociato tra cugini era tuttavia
abbastanza comune (nei paesi islamici contemporanei i matrimoni incro-
ciati tra cugini costituiscono il quaranta per cento di tutti i matrimoni). La

|———%—



v

164  Parentela e matrimonio

condizione piti frequente delle nuove spose ¢ in ogni caso quella di estr,.
nee in casa del marito.

Per la definizione che si ¢ data del matrimonio, il divorzio era il rovescjy,
del procedimento che si ¢ fin qui illustrato. Per divorzio s’intende il proce.
dimento di svincolamento della donna dall’onore dell'uvomo unitamene
a una sorta di redistribuzione e restituzione dell’onore delle famiglie imp];.
cate. La misura in cui la moglie giunge a essere tutt’uno con il marito ne|
matrimonio, come anche il grado di svincolamento prodotto dal divorzig,
dipendeva dal tipo di strategie e norme matrimoniali intervenute. Nelly
Bibbia s’incontrano tre strutture principali di strategie matrimoniali, e per
meglio capire cio che il Nuovo Testamento dice riguardo a matrimonio ¢
divorzio potrebbe essere utile esaminare il retroterra veterotestamentario
della prospettiva neotestamentaria.

LE STRATEGIE MATRIMONIALI NELLA BIBBIA

Dall’inizio alla fine i libri della Bibbia mostrano gente molto preoccupata
dell’onore e della vergogna in un’interazione di tipo agonistico. Anche il
matrimonio fa parte del dare e avere agonistico di sfida e risposta di cui
sopra si € parlato. Con questo tipo di contesto sociale d’interazione la
conseguenza € che le strategie matrimoniali, al pari di altre strategie di
sfida e risposta, potevano essere di tre tipi. In una situazione di sfida po-
trei cedere prontamente per ottenerne un vantaggio (strategia conciliati-
va), potrei tentare di lottare per ottenere qualche tipo di supremazia (stra-
tegia aggressiva) o potrei semplicemente ignorare la sfida e restare attac-
cato al mio gruppo (strategia difensiva). Qualsiasi strategia comportava
una serie di stili o di espressioni ammissibili, ma avendo come obiettivo
la conciliazione, I’aggressione o la difesa. Nel caso delle strategie matri-
moniali, sembra in realta che lunghi periodi della storia d’Israele siano sta-
ti caratterizzati da strategie peculiari: la conciliazione era tipica del perio-
do d’immigrazione patriarcale, ’aggressione del periodo israelita preesili-
co, la difesa del periodo israelita postesilico. La forma ideale sembra esse-
re stata sempre quella dell’endogamia mediterranea, ossia la tendenza a
tenere le figlie vicine alla famiglia nucleare. Passiamo rapidamente in ras-
segna la documentazione disponibile.

Il periodo d’immigrazione patriarcale

La storia leggendaria dell’immigrazione di Abramo nella terra di Canaan
segna I’inizio dell’eta patriarcale. In quest’epoca Canaan (piu tardi chia-
mata Palestina) era densamente abitata. Abramo non era un nomade che
si spostava per deserti incontaminati, ma immigro in una regione domina-

Le strategie matrimoniali nella Bibbia 165

ra da citta monarchiche e dai loro re. Anche se com’¢ noto non si dispone
di una grande quantita di dati su questo periodo, non ¢ troppo difficile
constatare che Abramo e la sua «discendenza» rispettavano religiosamen-
te I'ideale endogamico: Abramo sposo la sorellastra (Gen. 20,12); Nahor
sposo la figlia del fratello, sua nipote (Gen. 11,29); Isacco prese in moglie
|a figlia del figlio del fratello del padre, la figlia della cugina prima (Gen.
24,15); Esall sposo, tra altre, la figlia del fratello del padre, la cugina paral-
lela paterna (Gen. 28,9); Giacobbe prese in spose le figlie del fratello della
madre, le cugine parallele materne (Gen. 29,10); Amram, padre di Mosg,
sposo la sorella del padre, 1a zia paterna (Es. 6,20; Num. 26,57-59).

Queste leggende conservate nella Bibbia consentono di vedere come la
strategia matrimoniale dei patriarchi mirasse alla conciliazione — e per
strategia matrimoniale intendo in particolare un comportamento fondato
sulla cognizione di come la donna sia parte integrante dell’onore maschi-
le. Immigranti incerti, i patriarchi concedono facilmente le proprie donne
in cambio di protezione politica efo vantaggi economici in seguito a ma-
trimonio, pur preferendo, quando sia possibile, essere loro a sposarle. So-
no disponibili a offrire mogli e figlie sposate a cittadini locali di posizione
superiore per scopi politici ed economici, e questa fu la strategia di Abra-
mo con il faraone (Gen. 12,10-20), di Lot con le sue figlie, pur in presen-
za dei mariti (Gen. 19,12-16.31-38), di Abramo e Abimelek (Gen. 20,2-
18, in particolare il v. 13 per I’atteggiamento, non insolito in un immigran-
te, di Abramo: «E quando Dio mi fece errare lontano dalla casa di mio
padre, io le dissi: ‘Questa ¢ la gentilezza che devi farmi: in qualsiasi luogo
in cui giungiamo, di’ di me: E mio fratello’»), di Giacobbe con la figlia Di-
na (Gen. 34,1 ss. ¢ si osservi la maledizione di Giacobbe su Simeone e
Levi per aver vendicato la sorella in Gen. 49,5-7). La norma sociale era
dunque costituita dall’ospitalitd sessuale, in particolare nei confronti di
qualcuno di posizione sociale superiore e a vantaggio del maschio domi-
nante. In questo periodo si poteva trovare anche la prostituzione sacra,
forma di ospitalita sessuale nei templi. La donna priva di vincoli, nelle no-
stre fonti in particolare le vedove, poteva facilmente disonorare i maschi
mostrandosi troppo intraprendente (cosi le figlie di Lot in Gen. 19,31-38;
la nuora di Giuda in Gen. 38). L’incesto con la moglie o la concubina del
padre disonora il padre, ed & dunque un oltraggio grave, simbolo di rivol-
ta all’autorita paterna (per Ruben cf. Gen. 35,21-22; Gen. 49,3-4).

Tipiche di quest’epoca sono le mogli plurime (cioé¢ una moglie legale,
di primo grado, insieme a concubine o mogli legali di secondo grado), co-
me anche il matrimonio con vedove, straniere, schiave e simili (cf. Gen.
16,1-4; 25,1-6 per Abramo; Gen. 24,67 per Isacco; Gen. 26,34; 28,9 per
Esat; Gen. 29,215 30,12 per Giacobbe). L’eredita & patrilineare e la resi-
denza dopo il matrimonio ¢ solitamente patrilocale.




v

166 Parentela e matrimonio

Dell’eta patriarcale si potrebbe dire che ¢ il simbolo dei legami familia-
ri, un gruppo parentale consacrato o santo scelto da Dio e composto da]
patriarca e dal suo «seme». Seneca, che scrive nel 1 secolo, spiega che co-
sa fosse il «seme» per gli antichi: «Nel seme & contenuto I’intero progettq
di cio che 'uomo sara, e il bambino non ancora nato reca in sé i caratterj
della barba e dell’incanutimento, I’'abbozzo del corpo tutto intero e di ogni
successivo sviluppo ¢ infatti celato in minimo spazio».” In antico il «se-
me» umano, possesso soltanto maschile, & molto simile alle matrioske rus-
se o alle scatole cinesi, ognuna delle quali contiene tutta la posterita che
verra. Il patriarca sta a capo di questa famiglia, dove il culto ¢ impernia-
to sul gruppo parentale e le norme che presiedono all’interazione sociale
provengono dalla tradizione familiare.

Il periodo israelita

La vicenda di Sichem (Gen. 34) adombra una nuova struttura di norme
parentali, tipiche della strategia matrimoniale del periodo israelita e codi-
ficate nelle prime leggi d’Israele. Nella storia Simeone e Levi, a differenza
del padre Giacobbe, esibiscono una strategia matrimoniale aggressiva,
negando le loro donne a forestieri di rango superiore e tentando anche di
prendere le donne dei forestieri. In altre parole, la cognizione che essi
hanno di mogli e sorelle ¢ che queste sono parte integrante del loro onore
al punto da sentirsi costretti a difendere quest’onore anche davanti alle
violazioni di persone di posizione superiore. 1 ospitalita sessuale appar-
tiene al passato.

Con questo tipo di comportamento e la sua espressione nei codici giu-
ridici posteriori, la purita o vergogna delle donne viene a trovarsi annessa
all’onore maschile tanto strettamente da non poter esserne svincolata nep-
pure momentaneamente. Una volta che cid accada, la strategia matrimo-
niale perde il potenziale di reciprocita che aveva nello stile conciliativo.
Emerge qui una strategia matrimoniale dal valore esclusivamente agoni-
stico, un conflitto in cui vincitori sono coloro che trattengono le proprie
figlie, sorelle e mogli e perdipiti prendono le donne di altri gruppi, conce-
dendo in cambio soltanto il proprio patronato, il proprio potere e la pro-
pria protezione.

Nella nuova ideologia gli uomini sono ora chiaramente e variamente
vulnerabili a causa delle mogli, delle figlie e delle sorelle. Una strategia ag-
gressiva esige che i padri cerchino di scegliere come partner per le figlie chi
¢ piu vicino e meglio conosciuto e che in qualche modo partecipa gia del-
'onore collettivo della linea paterna. I padri dell’epoca patriarcale, inve-
ce, si preoccupavano piu per i figli che per le figlie. Nell’ottica aggressiva le
1 Naturales Quaestiones 3,29,3 (tr. P, Parroni).

Le strategie matrimoniali nella Bibbia 167

figlie dovevano sposare parenti tanto vicini a casa quanto potevano con-
sentire le leggi dell’incesto. I figli, al contrario, non dovevano sposare pa-
renti ma portare la sposa nella comunita patrilocale. In questo modo il ca-
po onorevole e aggressivo della casa acquisisce generi, mantiene figli e fi-
glie ¢ ottiene nuore insieme a una grande discendenza. A causa di questa
tendenza, il matrimonio finisce con I’essere una questione di potere com-
petitiva e agonistica, in cui vi sono vincitori e perdenti di donne, patroni
piti 0 meno potenti e clienti e status sociali tra i quali ha luogo una certa
mobilita di status familiari. E semplicemente un’espressione della natura
agonistica delle relazioni sociali tipiche delle comunita mediterranee se-
dentarie fin dall’antichita.

Per i vincitori P’esito di una simile strategia & ’accrescimento numerico
e il conseguente potere politico, unitamente alla possibilita di acquisire piu
donne in cambio del patronato, evitando cosi che mandando lontano la
figlia si possa mettere in pericolo 'onore. La lotta per le donne nei nego-
ziati matrimoniali ¢ quindi una lotta per il potere. Se si tiene conto che i
figli nati da simili unioni possono essere mantenuti fedeli alla linea pater-
na, i capi di famiglie che hanno pit donne si allargano pitt rapidamente e
raggiungono una posizione predominante. Cio presuppone ovviamente la
poligamia, con il problema connesso di quanto un padre si possa fidare
di mogli provenienti da un gruppo altro e dei loro figli.

Se si considerano gli scritti biblici risalenti al periodo preesilico, I'im-
portanza di molte mogli nella lotta per il potere ¢ fatta osservare per Ge-
deone (Giud. 8,30) e in seguito per i re d’Israele, Davide in particolare (7
Sam. 25,39-43; 27,3; 2 Sam. 3,2-5), €, com’¢ noto, per Salomone (1 Re
11,1 ss.). Il problema del grado di fiducia da nutrire nei confronti delle
mogli straniere e di altre nella stessa condizione & accennato nell’episodio
del ritorno di Abimelek alla linea materna (Giud. 9) e nei diversi strata-
gemmi dei figli di re, a partire da Assalonne (2 Sam. 13,30). Molte mogli
esterne al gruppo significano disordine, cosi almeno pensano gli autori
del libro dei Re (per Salomone, 1 Re 11,1-3; per Roboamo, 1 Re 14,21-
24; per Asa, 1 Re 15,11-14; 22,46).

L’ideologia di conquista e consolidamento d’eta israelita prospetta una
terra in cui gli israeliti acquisiranno mogli e figlie ma non concederanno
figli (ad es. Es. 34,14-16, in seguito mitigato da Deut. 7,1-6; Gios. 23,11-
13). La legislazione del tempo, sia i testi antichi di Esodo e Numeri sia la
formulazione pit tarda del Deuteronomio, mira a consolidare ¢ insieme a
regolare gli aspetti della strategia aggressiva che potevano sconvolgere l'or-
dine generale sancito da Dio e dal re. L’ospitalitd sessuale, sia pubblica
sia privata (vale a dire offerta della figlia, della sorella o della moglic) e
ora sentita come affronto arrecato all’'uomo al quale la donna ¢ integrata
(Deut. 23,17-18). La donna sposata ¢ ora tanto pienamente integrata al-




v

168 Parentela e matrimonio

'uomo che qualsiasi relazione con la moglie & inevitabilmente sentita co-
me affronto all’onore maschile: per un uomo d’onore ¢ ormai inammissi-
bile offrire la moglie ad altri in segno di ospitalita (Es. 20,14.17; Deut. 5,
18.21; 2 Sam. 3,6-11). L’adulterio, come si sa, & il simbolo di una grave in-
trusione nello spazio di un uomo altrettanto onorevole, una chiara sfida
negativa che esige in risposta la vendetta.

Si precisano i limiti dell’incesto (Deut. 23,15 27,20-23; anche se in 1
Cron. 2,24 si dice che Caleb sposi la matrigna) e ’incesto funge ancora da
simbolo offensivo di rivolta contro il padre-patrono (2 Sam. 16,20-22: As-
salonne e le concubine di Davide; r Re 2,13-17: Adonia e la concubina dj
Salomone). Le concubine potevano essere procurate da una guerra (Deut.
21,10-17; cf. Num. 31,18) e dalla schiavitu per debiti da parte di un al-
tro israelita (Es. 21,7-11). Fuggire con una ragazza non sposata e non fi-
danzata — il passo ¢ spesso inteso come stupro e seduzione — non fa tutta-
via entrare in possesso della ragazza: € solo il padre della ragazza ad ave-
re il diritto di deciderne il futuro (Es. 22,15-16; Deut. 22,23-27). Il dirit-
to ¢ del padre perché intrattenere commerci sessuali con la figlia significa
offendere il suo onore e porterebbe i fratelli a vendicarla.

Poiché le transazioni matrimoniali implicano I’onore reciproco delle fa-
miglie coinvolte, simili maneggi devono essere condotti con onesta e sen-
za inganno onde prevenire vendette e faide. A questo mira la regolamen-
tazione dei pegni di verginita di Deut. 22,13-21. D’altra parte questi ulti-
mi — il sangue della donna versato con la rottura dell’imene nel primo rap-
porto —, hanno implicazioni simboliche in qualche modo piu profonde.
Come I’imene €& simbolo della vergogna, cosi nel corso del primo rappor-
to la prima moglie di un giovane diventa quella che porta la vergogna po-
sitiva — la sensibilita all’onore — dell’'uomo e delle famiglie ulteriori. Il san-
gue versato su entrambi i coniugi simboleggia inoltre che il loro matri-
monio ¢ un tipo di relazione di sangue — ’'uomo «si unisce alla sua donna
e diventano una sola carne» (Gen. 2,24). L’importanza del sangue nella
relazione matrimoniale indica quindi che il matrimonio non ¢ semplice-
mente una sorta di contratto giuridico, ma sostanzialmente una relazione
di sangue con cui la moglie straniera diviene membro della famiglia patri-
lineare. Questa relazione di sangue comporta di conseguenza certi obbli-
ghi contrattuali tra le famiglie e anche tra i coniugi. Nella strategia ag-
gressiva il marito conserva il diritto di sciogliere la moglie dal vincolo del
proprio onore nel caso ne venga disonorato. Questo ¢ il diritto al divorzio
in Deut. 24,1.

Questo diritto al divorzio nella legislazione deuteronomica ¢ probabil-
mente una soluzione di compromesso a vantaggio della pace tra le fami-
glic e dell’ordine generale. La ragione di questa mia affermazione ¢ che in
situazioni che disonorano 'uomo e coinvolgono consanguineli, la soluzio-

Le strategic matrimoniali nella Bibbia 169

ne normale & di uccidere chi causa disonore (di qui il figlio perfido di Deusz.
21,18-21 e la figlia malvagia di Deut. 22,20-21). Nel caso della moglie de-
bitamente sposata che causa disonore, il divorzio ¢ la soluzione di com-
promesso disponibile. 1l certificato di divorzio di Deut. 24,1 dimostra che
'uomo precedente cede i propri diritti sulla donna e che quindi egli non
sara disonorato se questa si sposa di nuovo. Tuttavia ['uvomo non puo ri-
prendere la moglie indietro dopo che essa ha contratto un altro matrimo-
nio, perché un simile comportamento equivarrebbe all’ospitalita sessuale,
vietata nella strategia aggressiva: qualsiasi ritorno a una strategia concilia-
tiva & «abominio davanti al Signore» (Deut. 24,4). Per impedire che don-
ne vincolate disonorino 'uvomo assumendo obblighi contrattuali formali,
'uomo ha infine il diritto di scioglierli (Num. 30,3 ss.). Soltanto gli uomini
hanno la prerogativa di contrarre accordi contrattuali formali. Al riguar-
do, vedove e divorziate non sposate — donne in precedenza sposate, sciolte
da vincoli — possono tuttavia comportarsi come uomini, e di qui viene il
loro status sociale ambiguo. Si precisano anche 1 parametri per la vendetta
che potrebbe essere originata da strategie aggressive (Num. 35,16-28).

Le leggi d’Israele di questo periodo sono emanate dall’istituzione poli-
tica simboleggiata dal tempio-palazzo (in ebraico la medesima parola de-
finisce entrambi, palazzo e tempio, solitamente costruiti I'uno accanto al-
I’altro). L’istituzione politica cercava di imporre con la forza le proprie
leggi, sebbene la consuetudine potesse aiutare a trasgredirle. Che fossero
ancora presenti consuetudini della fase conciliativa ¢ mostrato dalle lamen-
tele dei profeti contro la prostituzione sacra, come Os. 4,14-19 € Ger. 5,7-
9; 7,16 ss. (nell’ultimo passo la regina del cielo ¢ probabilmente la vergine
su cui Giobbe [31,1] non solleva gli occhi). Per un quadro piu completo cf.
le reminiscenze esiliche di Ez. 16,22.

Ci si potrebbe rappresentare il periodo israelita col simbolo della terra
santa, la terra tenuta da parte da Dio per il popolo di Dio, una terra che
in definitiva ¢ di proprieta divina. L’autorita su questa terra ¢ nelle mani
di un capo/re. Il culto politico & svincolato dalla religione domestica tra-
dizionale ed ¢ collocato prima in diversi santuari politici locali, poi in un
santuario politico centralizzato sotto il controllo delle famiglie sacerdo-
tali. Le norme tipiche delle usanze dell’élite vennero codificate in legge -
la legge di Mose, che ¢ la legge di Dio.

Il periodo postesilico

1l giudaismo prende il nome dal regno israelita di Giuda, da greci e roma-
ni chiamato «Giudea». In eta greco-romana era d’uso inquadrare perso-
ne (e animali) in base al luogo d’origine: «giudaita» era quindi chi prove-
niva dalla Giudea. Con giudaismo, d’altro canto, s’intendeva il comporta-



v

170  Parentela e matrimonio

mento e le usanze di quanti vivevano in Giudea. La tradizione israelita fi-
ni col mettere al centro la Giudea e il tempio di Gerusalemme situato in
Giudea, quando le élite giudaite tornarono nella patria del tempo prece-
dente all’esilio. L’esperienza del periodo esilico e del ritorno che ne segui
segna un cambiamento nei simboli fondamentali d’Israele e di conseguen-
za anche nella strategia matrimoniale. Le parti dei libri di Esdra e Neemia,
opera delle élite, in cui si racconta del ritorno, mostrano che non pochi de-
gli esuli che tornavano, per integrarsi nella societa dominante della Giu-
dea che trovarono, divorziarono dalle mogli e si sposarono nelle famiglie
locali non israelite. Un simile comportamento sia nelle famiglie che pos-
sedevano la terra sia in chi rientrava era un gesto reciproco di concilia-
zione. 11 libro di Malachia da voce a questo periodo per quanto riguarda
la strategia matrimoniale, mettendo in risalto che cio che Dio vuole ¢ «una
discendenza divina... Perché io odio il ripudio, dice Jhwh Dio d’Israele, e
chi copre di violenza la sua veste» (Mal. 2,13-16). Nella situazione cui
pensa Malachia, cid che Dio odia ¢ il divorzio di membri della casa di
Israele sposati tra loro. Si tace sul divorzio tra israeliti e non israeliti.

In ogni caso le riforme di Esdra e Neemia esigono il divorzio di tutte le
donne (con i loro figli) che gli esuli rientranti hanno acquisito da famiglie
locali non israelite e impongono il matrimonio esclusivamente tra israeli-
ti. Grazie alla riforma sacerdotale dell’Israele postesilico e alla sua inter-
pretazione di fedelta all’alleanza, la strategia matrimoniale elaborata in
Esdra-Neemia conduce a una strategia difensiva: le donne nate all’inter-
no dell’alleanza devono essere trattenute e si deve fermamente evitare di
immischiarsi con donne di un gruppo altro (cf. Neem. 9-10 ed Esd. 9-10;
stando alla Praeparatio Evangelica di Eusebio (9,29,1-3), un membro
della colonia israelita di Alessandria, tale Demetrio, poté «dimostrare»
che anche la moglie di Mosg, Zippora, era in realtd progenie di Abramo).

Questa strategia difensiva (a differenza dell’atteggiamento aggressivo
adottato nel primo periodo israelita e piu tardi nell’islam) mirava a con-
durre la chiusa comunita giudaita di nuova formazione alla monogamia.
1l divieto di divorzio proclamato da Malachia va inoltre in direzione con-
traria alla poligamia, sia consecutiva sia simultanea. Questa strategia ma-
trimoniale difensiva — combinata con la cognizione che la purezza sessua-
le femminile & parte integrante del’onore maschile — sta alla base del
comportamento sessuale che s’incontra negli scritti sacerdotali dell’Anti-
co Testamento. Da «tradizione» questi si sviluppano gradualmente in nor-
me dell’Israele del 1 secolo. Le leggi che si producono dalla strategia pre-
cedente come anche dalle usanze delle storie di patriarchi richiedono di
essere riconfigurate per adattarsi alla nuova strategia. Al racconto piu an-
tico della creazione, Gen. 2,4 ss., viene premessa una storia della creazio-
ne sacerdotale in cui il primo comandamento divino agli abitanti della ter-

_—%

Le strategie matrimoniali nella Bibbia 171

ra (questo & in ebraico il significato di Adamo) € di crescere e moltiplicar-
si (Gen. 1,28), ovviamente in linea con la strategia matrimoniale difensi-
va illustrata nel resto degli scritti sacerdotali.

1l codice di santita della tradizione sacerdotale & un codice di purita (cf.
capitolo seguente), un insieme di linee sociali in forma esplicita che devo-
no dividere nettamente «noi» (israeliti) da «loro» (il resto dell’umanita).
Questo insieme di confini ¢ replicato nella struttura del tempio, nelle pro-
cedure sacrificali e, per cid che qui interessa, nel comportamento sessua-
le. Il principio generale & che tutto & proibito, a meno che s’inserisca nello
spazio sociale opportuno. La legislazione precisa gli spazi sociali debiti.
Le vecchie usanze israelite riguardo alle relazioni sessuali proibite, anzitut-
to, vengono riaffermate in Lev. 18,6-18; 20,11-12.14.20 come linee d’in-
cesto di gradi vietati di matrimonio. L’adulterio & non soltanto un’offesa
all’onore maschile ma anche un abominio (Lev. 18,20; 20,10). L’0spitali-
ta sessuale (Lev. 19,29), servirsi di donne israelite come mogli-schiave
(Lev. 2.5,44-46), uomini che si comportano da donne in rapporti sessuali
(Lev. 18,225 20,13), matrimoni sacerdotali con donne gia integrate in al-
tre famiglie o disonorate (Lev. 21,7.13-14; cf. Ez. 44,22) — tutto cio non ¢
soltanto offesa all’onore maschile, ma anche abominio davanti al Signo-
re. L’onore maschile ¢ simboleggiato dagli organi sessuali maschili, e sia
il sacerdote (Lev. 21,20) sia il non sacerdote (come nel periodo preceden-
te, Deut. 23,2) devono avere organi sessuali intatti per essere membri del-
la comunita a pieno titolo.

Poiché una stirpe santa o una prole santa sono simboli fondamentali,
le genealogie che ricostruiscono la stirpe santa giungono ad avere un’im-
portanza eminentemente simbolica (cf. le genealogie in Esdra e Neemia e
anche quelle nei libri di Giuditta e Tobia). Le emissioni corporee sessuali
rendono impuri (Lev. 15,16-18.32 per il maschio israelita; Lev. 22,4 per
il sacerdote; Lev. 15,19-30 per la donna; il nuovo atteggiamento difensi-
vo & espresso con chiarezza nelle norme sui rapporti sessuali durante le
mestruazioni, in Lev. 15,24; 18,19; 20,18). L’«omosessualita» disonora
il maschio (uno dei partner ricopre un ruolo femminile) e sfuma i confini
difensivi — ed & un abominio per il Signore (Lev. 18,22; 20,13). La be-
stialita & condannata sia per i figli sia per le figlie d’Israele (Lev. 18,23;
20,15-16). Se infine ospitalita sessuale o la prostituzione sacra ¢ disono-
revole e proibita (Lev. 19,29), un rapporto sessuale con una schiava ¢ guar-
dato con sospetto perché contamina (Lev. 19,20) ed esige un sacrificio di
espiazione. Questo per quanto riguarda la legge.

Nelle usanze del tempo i saggi mettono in guardia dall’adulterio a mo-
tivo della vendetta che sicuramente verra dal marito oltraggiato (Prov.
6,25-35). Le donne che con piti probabilita saranno infedeli sono quelle i
cui mariti non stanno a casa: «Perché mio marito non ¢ a casa, ¢ partito



. 48

172 Parentela e matrimonio

per un viaggio lontano; ha preso con sé una borsa di denaro, tornerj ,
casa al plenilunio» (Prov. 7,19-20; cf. 9,13-18). Il passo sottintende ay.
ch’esso che il commerciante non solo offende il senso comune della lim;.
tatezza dei beni ma anche che non ha sufficiente onore da proteggere |4
moglie come si conviene.

Il maggior numero d’informazioni sulle usanze della strategia difensiy,
si trova forse nel Siracide, scritto attorno al 150 a.C. a Gerusalemme. §;
tratta d’informazioni riguardanti I’élite urbana, il tipo di norme ideali 5
cui tendono le non élite. Tanto per iniziare, il Siracide afferma che i ma-
trimoni sono organizzati dai padri (7,25; cf. 4 Esd. 9,47 per una madre
che sistema il matrimonio, forse in mancanza di un padre). Nei mano-
scritti ebraici e siriaci del Siracide si dice al padre: «Hai figli? Correggili,
e scegli per loro mogli finché sono giovani» (7,23). Cio fa pensare alla
prassi di matrimoni combinati molto presto in cui il padre impegna la ra-
gazza per il proprio figlio e viceversa prima che entrambi siano in eta ma-
trimoniale, la puberta. I figli devono la vita ai genitori, debito mai ripa-
gabile adeguatamente (Sir. 7,28). Rivolgendosi a uomini sposati (Sir. 9,1-
9), il Siracide fornisce pareri sugli atteggiamenti da tenere verso diverse
categorie di donne. Chi ¢ sposato dovrebbe evitare le donne sposate a mo-
tivo delle pene che gli potrebbero essere comminate — verosimilmente dai
fratelli e dal padre della donna (9,5) — e perché le donne sposate possono
intrappolare un uomo nella vendetta del marito (9,8-9). Le prostitute por-
tano alla perdita dell’eredita, perché qualsiasi discendenza resta «orfana»
o perché il padre dell’'uomo sarebbe disonorato dalle azioni dei figli (9,6).

Per il Siracide la moglie fa tutt’uno col marito, per questo divorziare si-
gnifica «tagliarla dalla propria carne» (Sir. 25,26), altro indizio che il ma-
trimonio ¢ considerato una sorta di relazione di sangue che conduce a
«una carne sola», quasi come i figli sono «una carne sola» con i genitori.
Le figlie si sposano fuori, vivono nella famiglia del marito benché anche
qui una figlia possa ancora disonorare suo padre (cf. 22,3-6, in particola-
re il v. 3: «la nascita di una figlia € un danno»). Sir. 25,16-26,27 tratta del-
I'insieme del comportamento della moglie, da quello ignominioso a quel-
lo onorevole, comprese le mogli rivali. Il Siracide parla di un importante
valore culturale in 25,20, dove la moglie ideale ¢ bella e ricca (e si osservi
che Giuditta ¢ una donna ideale in questo senso, pur essendo una vedova
che non si risposa: Gdt. 8,1-8; tale & anche la Sara futura moglie di To-
bia, Tob. 6,11-12). Grazie al matrimonio la ricchezza della donna dovreb-
be tuttavia passare all’'uomo, perché «c’¢ collera, vituperio e grande sven-
tura quando una moglie mantiene il marito» (Sir. 25,21). La storia del gio-
vane Tobia mostra che questi si trova in una posizione sociale adeguata,
dal momento che Sara appartiene alla sua stirpe paterna e la ricchezza di
lei appartiene a lui, nel caso egli la sposi (Tob. 6,11).

Le strategie matrimoniali nella Bibbia 173

Come sopra si € accennato, il padre ¢ fin troppo vulnerabile nelle pro-
prie figlie (Sir. 26,10-12 € in particolare 42,9-11). Di qui imperativo cul-
rurale di accasarle il piti presto possibile, vale a dire poco dopo I'inizio del-
Je mestruazioni. Poiché sono tutt’uno con I'uvomo, le donne possono sin
troppo facilmente coprire di vergogna padri e mariti. «Meglio» quindi «la
cattiveria di un uomo che una donna che opera bene ed ¢ una donna che
porta vergogna e sventura» (Sir. 42,14; cf. 40,19: anche in una strategia di-
fensiva, dove la discendenza ¢ della massima importanza, una moglie irre-

rensibile & preferibile ai figli e all’onore che viene dall’elargire donazioni
pubbliche).

Questa strategia matrimoniale difensiva funge da prospettiva fondamen-
tale e da orientamento principale per analisi del comportamento coniuga-
le e sessuale negli scritti di Qumran, come anche per le reazioni di Gesu
esposte in forme abbastanza diverse nei vangeli di Matteo, Marco e Luca.
Secondo i documenti non giuridici del tempo, ad esempio Siracide, Tobia
e Giuditta, nei rapporti sessuali contano le intenzioni della persona, il
suo cuore. Nel matrimonio questa intenzione ha di mira la discendenza,
la stirpe santa, perché questo ¢ I'unico fattore valido che motiva gli in-
contri sessuali. Qualsiasi altra motivazione ¢ disonorevole. Cosi I"unione
sessuale di Tobia con Sara la notte delle loro nozze non ¢ giustificata dal-
la ricchezza e bellezza di lei, ma dal seme santo (le prime sono definite im-
moralitd o spinte immorali, I'ultimo verita — Tob. 8,7). Similmente, nella
tradizione israelita, un uomo che si sposa a motivo della bellezza o della
ricchezza della sposa si mostra immorale e 1 discendenti di tali matrimoni
sono quasi dei bastardi, Popposto simbolico del seme santo. Se si tiene
conto di questa rilevanza della strategia difensiva e del seme santo, le ac-
cuse di discendenza dubbia sono in questa cultura tra gli insulti peggiori,
quelli che sicuramente si guadagnano un’attenzione immediata. Quando
ad esempio Giovanni Battista chiama i farisei e sadducei di Gerusalemme
«razza di vipere» (Mt. 3,7; Lc. 3,75 secondo Mt. 12,343 23,33 € Gesu a
servirsi dell’espressione) non vuol dire nient’altro che «serpi bastarde»,
espressione doppiamente offensiva. Allo stesso modo Gesu chiama i con-
temporanei «generazione adultera» (Mc. 8,38; Mt. 12,39; 16,4), alla let-
tera «generazione bastarda», prole di unioni adulterine. Questi sono in-
sulti pesanti per una cultura in cui la purezza genealogica ¢ uno dei cruc-
ci maggiori. L’insegnamento di Gesu sul divorzio, dove il nuovo matri-
monio & chiamato adulterio, implica anch’esso in questa unione una di-
scendenza bastarda (Mc. 10,115 Mt. §5,32; 19,18; Lc. 16,18).

1l periodo israelita postesilico potrebbe essere riassunto nel simbolo del-
la progenie santa. Questa forma un popolo santo, guidato da sacerdoti, il
cui culto si svolge nel tempio centrale della citta preindustriale centrale
d’Israele. Le norme per questo periodo sono fornite dalla legge sacerdota-

e~



V

174  Parentela e matrimonio

le, la quale tratta del comportamento sia dei sacerdoti sia di chi sacerdote
non ¢&.

Passando al Nuovo Testamento e alle strategie matrimoniali distintive
sviluppate nelle comunita posteriori a Gesu, per molti aspetti queste mo-
strano di proseguire la strategia difensiva d’Israele. Per Bibbia queste pri-
me comunita intendono la scrittura sacra d’Israele, I’Antico Testamento, ¢
corrispondentemente a cio ci si soffermera ora sulle chiese di Paolo e quel-
le che gli sono succedute nei termini in cui ne parla il Nuovo Testamento:
queste sembrano sviluppare la strategia difensiva, di qui il titolo di «paren-
tesi di Paolo».

La parentesi di Paolo

Con Paolo e le prime comunita posteriori a Gest che lo educarono, si svi-
luppa una nuova tendenza nella strategia matrimoniale difensiva. Il pe-
riodo paolino non si estende su un lungo lasso di tempo, ma & una paren-
tesi tra Paolo e le chiese postpaoline. Il fondamento della strategia di Pao-
lo & la sua convinzione che tutti i popoli possano avere accesso a Dio in
Cristo, indipendentemente da ruoli di genere, etnia o status sociale (cf.
Gal. 3,27-28; v. anche Rom. 10,12; 1 Cor. 12,13; Col. 3,11, probabil-
mente una formula battesimale). Poiché nella comunita in cui Paolo (che
si diceva «ebreo» per nascita ¢ «fariseo» per pratica della tora) fu alleva-
to tutte le norme riguardanti il comportamento sessuale, la definizione et-
nica e lo status sociale conseguivano dalla concezione prevalente della to-
rd, I’Antico Testamento, e poiché Paolo nega la normativita di questa to-
ra per i gruppi posteriori a Gesu, cio significa che per i membri del grup-
po posteriore a Gesu egli rifiuta le leggi della tora riguardanti il compor-
tamento sessuale, la definizione etnica e lo status sociale. In realta egli re-
spinge la «legge» per tornare alle «usanze tradizionali». Mi sia consenti-
to soffermarmi su questo aspetto.

Quando si esamina Paolo ¢ importante comprendere la differenza tra
legge e usanza. Le relazioni tra gli esseri umani sono dettate e governate da
regole di comportamento pit 0 meno ovvie, da «imperativi». Queste re-
gole di comportamento o questi «imperativi» sono dette norme, e legge e
usanza hanno in comune d’essere corpi o complessi o raccolte di norme.
La differenza tra legge e usanza ¢ la sanzione, cio¢ chi da forza alle nor-
me in caso di mancata ottemperanza, chi le fa osservare. L’usanza ¢ san-
cita dalle istituzioni sociali create dalle norme stesse, mentre la legge & san-
cita da qualche altra istituzione, in particolare qualche forma di istituzio-
ne politica. Se cio puo apparire troppo astratto, si consideri I’esempio che
segue. Perché trattiamo i genitori da genitori, e perché essi ci trattano da
figli? Le norme e gli imperativi del comportamento e dell’affetto parenta-

Le strategie matrimoniali nella Bibbia 175

le verso i figli, come anche le norme e gli imperativi del comportamento e
dellaffetto dei figli verso i genitori, costituiscono un aspetto di quella che
viene chiamata famiglia. La famiglia, per questo aspetto della relazione
tra genitori e figli, consiste di tali norme di comportamento che valgono
per entrambi. Le norme creano I’istituzione.

Ma che cosa accadrebbe se il governo regionale o nazionale approvas-
se una direttiva in cui si afferma che genitori e figli si devono trattare con
rispetto e affetto reciproci? Il governo si occuperebbe di un’usanza del
comportamento familiare, dell’istituzione famiglia, e la istituzionalizze-
rebbe doppiamente avendo esso il potere di ratificare e sancire quella che
gia & un’usanza. La legge & sempre un’usanza che ¢ stata istituzionalizza-
ta due volte — un’usanza della sfera della famiglia, dell’economia, della re-
ligione o dell’educazione, tutti ambiti consistenti di norme consuetudina-
rie. Ci si conforma a norme nelle interazioni familiari, nelle relazioni eco-
nomiche, negli incontri religiosi con Dio e con gli altri esseri umani, e
nell’insegnarsi a vicenda le tradizioni della propria societa. E si ottempe-
ra a queste norme anche prima di sapere che il governo in questione po-
trebbe occuparsi di certi aspetti del comportamento in questi ambiti e po-
trebbe rendere queste norme consuetudinarie vincolanti per tutti i mem-
bri del gruppo servendosi dei mezzi che gli sono propri.

Le istituzioni sociali possono inoltre diventare tanto complesse da for-
malizzare certe norme e dotarsi di piccoli corpi semipolitici detti ammini-
strazioni, che a loro volta elevano a legge cio che ¢ gia usanza. Le ammi-
nistrazioni agiscono dunque da sorta di agenzia che fa applicare queste
leggi, le quali vengono quindi istituzionalizzate due volte. Universita e
scuole, ad esempio, hanno amministrazioni che emanano leggi che adot-
tano comportamenti gid in uso. Nell’universita queste leggi agiscono co-
me quelle nazionali nella nazione e sono spesso ulteriormente sancite dal
governo nazionale: sono quindi istituzionalizzate tre volte. Lo stesso vale
per i corpi religiosi. Quando sono sufficientemente complessi, anche que-
sti istituiscono amministrazioni che danno carattere politico a usanze gia
esistenti, istituzionalizzando quindi due volte norme religiose e facendone
delle leggi.

Quando affermo che Paolo respinge la legge e torna all’uso, intendo di-
re che egli non riconosce pill I'istituzione politica dell’Israele del secondo
tempio costituita dall’élite sacerdotale di Gerusalemme, il sinedrio, come
pure le sue norme formalizzate, la torad come essa la concepisce. Paolo re-
spinge quindi il sistema sacerdotale israelita e le sue giustificazioni ante-
ponendovi norme e giustificazioni provenienti dalle interazioni vicende-
voli all’interno del gruppo. In questo caso le parti interagenti sono le per-
sone collettiviste che interagiscono all’interno della comunita detta chie-
sa. Le usanze ritenute da Paolo vincolanti per i membri del gruppo poste-




176  DParentela e matrimonio

riore a Gest nelle loro relazioni reciproche hanno origine dall’azione del-
la forza di Dio, lo spirito, all’interno di queste comunita. Definirei questa
una strategia carismatica, ricordando cio che sopra si ¢ detto riguardo al-
lo spirito e alla personalita collettivista.

D’altra parte Paolo non smette anche di richiamare gli altri membri del
suo gruppo posteriore a Gesti a non confondere le realta sociali (le leggi
della giurisdizione greca, romana e israelita) con ’accesso aperto a Dio e
gli «imperativi» che conseguono da questo accesso impersonato in Cri-
sto. L’usanza del gruppo posteriore a Gesu e la legge sociale stanno ora
in contrasto dialettico, il che significa che, nei tempi di Paolo di un’attesa
naturale del ritorno di Gesti come messia in potenza, essi s’influenzano a
vicenda. Da una parte I’apertura a Dio e al vicino ¢ necessaria e si puo
esprimere pienamente nelle riunioni del gruppo posteriore a Gesu, ma in
linea con le usanze che negli stessi gruppi si erano elaborate fino ad allo-
ra {(cosi 1 Cor. 11,2-16; cf. v. 16: «Non riconosciamo nessun’altra prassi,
né noi né le chiese di Dio»). D’altra parte si deve prendere in conto
Iopinione di chi sta al di fuori (realta sociale, legge in vigore). Il presup-
posto & che 'usanza del gruppo posteriore a Gest debba essere quanto-
meno altrettanto buona del meglio delle culture circostanti (ad es. 1 Cor.
5,1). I membri del gruppo posteriore a Gesu devono dunque fare soltan-
to cid che & onorevole in Cristo, indipendentemente dalla legge. «Tutto
cio che & vero, tutto cid che ¢ onorevole, tutto ¢io che € giusto, tutto cid
che & incontaminato, tutto cid che ¢ amabile, tutto cid che & lodevole, se
¢’¢ qualche merito, se ¢’ qualcosa degno di lode, su questo dovete riflet-
tere. Cid che avete imparato e ricevuto e udito e visto in me, fatelo, e il
Dio della pace sara con voi» (Fil. 4,8-9).

Alla luce del contesto culturale predominante, definirei la strategia ma-
trimoniale di Paolo una strategia difensiva carismatica. E carismatica in
quanto dipende dalla consuetudine del gruppo di seguaci di Gesu, ed ¢ di-
fensiva nel senso che le norme per 'incontro sessuale devono come mini-
mo accordarsi alla migliore tradizione legale israelita e «civilizzata» (¢
questo il senso di «greco»), che era difensiva.

Il simbolo invalso della parentesi di Paolo ¢ il gruppo sacro (la chiesa
dei santi) guidato da capi carismatici, con un culto imperniato sulla pre-
ghiera e Pattivitd del gruppo. Le sue norme sono il risultato delle sue
usanze. In questa cornice simbolica Paolo non abbandona tuttavia Pinte-
resse per la progenie santa (1 Cor. 7,13-14), punto di cui parla quando
affronta la parabola di Gesu sul divorzio, ora assunta a norma del grup-
po (r Cor. 7,10.11). 1 Cor. 7 & dedicato principalmente al problema sol-
levato dai corinti se ai membri del gruppo posteriore a Gesu siano con-
sentiti rapporti sessuali. Il capitolo non riguarda propriamente il matri-
monio e, nel matrimonio, la relazione tra marito e moglie. Il consiglio di

Le strategie matrimoniali nella Bibbia 177

Paolo ¢ che 1 membri del gruppo posteriore a Gesu debbano restare nel
matrimonio in cui si trovavano quando sono entrati a far parte del grup-
po, ma quando il partner non credente fosse causa di difficolta, la pace sa-
rebbe un valore maggiore della conservazione del matrimonio (1 Cor. 7,
15). Riguardo tuttavia a nuovi matrimoni e a chi si risposa, questi dovreb-
bero avere luogo «nel Signore» (1 Cor. 7,39; 2 Cor. 6,14-7,1), verosimil-
mente con altri membri del gruppo. Questa caratteristica imprime una di-
rezione centripeta all’interazione sociale interna al gruppo sacro, una for-
ma di strategia difensiva in cui coloro che si trovano nel gruppo si sposa-
no tra loro senza divorzio. Questa strategia viene ulteriormente sviluppa-
ta nel periodo successivo.

Dopo Paolo

Stando al Nuovo Testamento, dopo Paolo lo sviluppo delle tradizioni del
gruppo di seguact di Gesu segna un rafforzamento delle usanze carisma-
tiche che sono andate consolidandosi in precedenza. L’usanza del gruppo
posteriore a Gesu va nella direzione di elevare a legge questo gruppo, con
sanzioni prese dal corpo dirigente (amministrazione) del gruppo. Per via
degli obblighi comuni derivanti dall’essere accolte in un gruppo posterio-
re a Gesl e dalla fedelta alla nuova alleanza che veniva loro richiesta, ad
esempio, le donne nate all’interno della nuova alleanza o che entrano nel
gruppo in condizione di nubilato devono essere salvaguardate, e si devo-
no evitare complicazioni matrimoniali con estranei. Questa & una strate-
gia matrimoniale precauzionale che ora ha luogo in Cristo ed ¢ quindi
una forma della strategia precauzionale del gruppo posteriore a Gesu. Co-
me ci si potrebbe attendere, le norme di questo nuovo gruppo posteriore
a Gesu sono molto simili alle vecchie regole precauzionali dell’Israele del
secondo tempio, ora perd sostenute dalle ragioni del gruppo posteriore a
Gesu. S’incontrano regole del genere in Ef. 5,22 ss.; Col. 3,18 ss.; 1 Pt. 2,
11-3,12; T Tim. 2,8-15; 4,1-5; 5,3-16.

Quest’eta successiva a Paolo & anche il periodo in cui furono redatti i
vangeli. Matteo, Marco e Luca, come sopra si & accennato, presentano
ciascuno una tradizione in cui il detto di Gesu sul divorzio ¢ adattato a
una delle norme del gruppo posteriore a Gesu, a ulteriore riprova della
strategia matrimoniale precauzionale di questo gruppo. Attorno al 106
d.C. Ignazio, vescovo di Antiochia, raccomanda che i matrimoni dei mem-
bri del gruppo abbiano luogo davanti al vescovo locale, procedura che si
spiega con la stessa strategia.

Proprio dello sviluppo postpaolino delle tradizioni di Gesu risuscitato
¢ il simbolo della chiesa santa, associazione di personalita collettiviste che
devono preservare santa I’associazione. Questa ¢ guidata da funzionari



v

178  Parentela e matrimonio

debitamente scelti, mentre il culto viene a poco a poco dislocato. Ora |,
usanze in via di sviluppo divengono legge, amministrata da funzionari de.
bitamente scelti.

Le caratteristiche strutturali principali del sistema parentale che per |
mondo mediterraneo si sono illustrate all’inizio di questo capitolo erang
le stesse sia per la strategia precauzionale dell’Israele del secondo tempig
sia per quella dei gruppi postpaolini. Per il lettore del Nuovo Testamento
forse & utile sapere che queste caratteristiche parentali erano condivise sia
dal pubblico di Gest sia dalle prime chiese posteriori a Gesu che raccol-
sero gli scritti del Nuovo Testamento.

RIEPILOGO

I modelli presentati in questo capitolo comprendono un insieme di carat-
teristiche del sistema parentale e un complesso di strategie matrimoniali.
La parentela e Distituzione principale che ne ¢ all’origine, il matrimonio,
hanno a che vedere con i significati e i valori incarnati da chi concorre al-
la nascita di un figlio e al processo avviato con la nascita. Dalla prospet-
tiva della parentela questo processo riguarda il reticolo in continua evo-
luzione delle relazioni umane — per sangue e per legge — insito nel fatto
della nascita interpretato culturalmente. La nascita ¢ la conseguenza del-
I’'unione sessuale di un essere umano maschile e uno femminile che condi-
vidono gia qualche forma di relazione. Quando questa relazione si conci-
lia con le norme parentali di una societa, & detta matrimonio. Parentela e
matrimonio sono complessi di norme sociali che possono essere esamina-
ti secondo una varieta di caratteristiche.

Tra le caratteristiche salienti delle norme parentali nella societa israeli-
ta del 1 secolo figurano il tabu dell’incesto, la monogamia, una forma di
endogamia, ’importanza attribuita alla linea maschile di discendenza, il
matrimonio patrilocale, una situazione familiare in qualche modo allar-
gata, la famiglia come unita di produzione, 'importanza delle tradizioni
familiari, i matrimoni concordati, Pimmobilita geografica e sociale, le-
gami di affetto tra fratelli e sorelle e tra madre e figli anziché tra marito e
moglie, infine la moglie come parentela consanguinea spesso destinata a
restare un’estranea in casa.

Nel mondo mediterraneo del 1 secolo il matrimonio implicava la fusio-
ne dell’onore di due famiglie allargate, alla quale non erano estranee con-
siderazioni di tipo politico e/o economico. Il matrimonio & un processo di
svincolamento della donna dalla propria famiglia per integrarla al marito
— e nella famiglia di questo. Nella cognizione comune le donne sono sem-
pre integrate a qualche uomo, salvo nei casi in cui si trovino nella situa-
zione anomala d’essere vedove o divorziate senza figli.

Riepilogo 179

La casa di Israele del primo secolo seguiva una strategia matrimoniale
che si potrebbe definire difensiva, mentre la Bibbia attesta anche altre due
forme di strategia, quella conciliativa e quella aggressiva. Il periodo patriar-
cale mostra una strategia matrimoniale conciliativa caratterizzata dall’en-
dogamia e dall’ospitalita sessuale verso persone di livello sociale superio-
re, nella prospettiva di benefici economici e politici da parte dell’uomo. Il
periodo israelita si distingue per la strategia matrimoniale aggressiva, do-
ve il possedimento delle donne e della loro progenie significa potere, con
'importanza che ne consegue della poligamia, del prender moglie da altri
gruppi e del rifiuto delle figlie agli estranei, quando cio sia possibile. Il pe-
riodo israelita del secondo tempio, quello del ministero di Giovanni Bat-
tista e di Gesu, € caratterizzato da una strategia difensiva in cui i coniugi
dovevano trovarsi entrambi sotto ’alleanza, con il rifiuto totale di stra-
nieri. Nell’intervallo dell’attesa del ritorno di Gesti come messia in poten-
za, documentato dagli scritti di Paolo, si mantiene la strategia difensiva
della casa d’Israele, interpretata pero alla luce delle usanze in evoluzione
del gruppo posteriore a Gesu. Negli scritti postpaolini queste usanze del
gruppo posteriore a Gesu diventano legge quantomeno per la tradizione
paolina dell’organizzazione del movimento di Gesu risuscitato, con la na-
scita di una particolare strategia matrimoniale difensiva. Le caratteristi-
che principali di ognuno di questi periodi sono illustrate nella figura 4.

Figura 4. Strategie matrimoniali nella Bibbia

matrimonio conciliativo | aggressivo difensivo difensivo difensivo
| F ' Wi
e parentela carismatico cristiano
simbolo famiglia terra santa seme santo chiese sante chiesa santa
principale santa
periodo patriarcale israelita giudaita paolino postpaolino
capo patriarca capo/re sacerdote capl funzionari
carismatici ecclesiali
(vescovi)
norme usanza legge legge usanza legge
culto famiglia tempio/ tempio attivita chiesa
palazzo attivita del gruppo attivita
del gruppo del gruppo
Nella prospettiva di Paolo (cf. Gal. 3-4) ¢ inoltre possibile schematizzare questi periodi come:
promessa legge legge promessa nuova legge
compiuta
alleanza alleanza alleanza nuova nuova
di Abramo del Sinai di Esdra alleanza alleanza

GERUSALEMME ANTICA
IN ISRAELE

NUOVA GERUSALEMME
IN CRISTO



v

BIBLIOGRAFIA

Bohannan, P., The Differing Realms of the Law, in D. Black - M. Mileski (ed.)
The Social Organization of Law, New York 1973, 306-317.

Bradley, K.T., Discovering the Roman Family. Studies in Roman Social History
Oxford 1991. ’

Derrett, J.D.M., The Disposal of Virgins, in Studies in the New Testament
Leiden 1977, 185-192. ,

Diamond, S., The Rule of Law Versus the Order of Custom, in D. Black - M. Mj.
leski (ed.), The Social Organization of Law, New York 1973, 318-341.

Fitzmyer, J.A., The Matthean Divorce Text and Some New Palestinian Evidence.
Theological Studies 37 (1976) 197-226.

Guijarro, S., The Family in First-Century Galilee, in H. Moxnes (ed.), Construct-
ing Early Christian Families. Family as Social Reality and Metaphor, London
- New York 1997, 42-65.

Moxnes, H. (ed.), Constructing Early Christian Families. Family as Social Rea]-
ity and Metaphor, London - New York 1997.

Hanson, K.C., The Herodians and Mediterranean Kinship, Part 1. Genealogy
and Descent: Biblical Theology Bulletin 19 (1989) 75-84.

—, The Herodians and Mediterranean Kinship, Part 11. Marriage and Divorce:
Biblical Theology Bulletin 19 (1989) 142-15T.

—, The Herodians and Mediterranean Kinship, Part 111. Economics: Biblical Theo-
logy Bulletin 20 (1990) 10-271.

—, BTB Reader’s Guide to Kinship: Biblical Theology Bulletin 24 (1994) 183-194.

Jacobs-Malina, D., Beyond Patriarchy. Images of Family in Jesus, Mahwah, N.J.,
1993.

Malina, B.]., Mary and Jesus. Mediterranean Mother and Son, in The Social World
of Jesus and the Gospels, London 1996, 97-120.

Peristiany, J.G. (ed.), Mediterranean Family Structure, Cambridge 1976.

Pitt-Rivers, J., The Fate of Shechem or the Politics of Sex. Essays in the Anthro-
pology of the Mediterranean, Cambridge 1977, 126-171.

Quesnell, Q., «Made Themselves Eunuchs for the Kingdom of Heaven» (Mt.
19,12): Catholic Biblical Quarterly 30 (1968) 335-358.

Todd, E., The Explanation of Ideology. Family Structures and Social Systems,
Oxford 1985.

Williams, R.M., Jr., American Society. A Sociological Interpretation, New York
1970, 47-98.

bl

Capitolo 6
Puro e impuro

Le norme di purita

In questo capitolo si tenta di gettare un altro sguardo ancora sul gruppo
di stranieri che popola il Nuovo Testamento, prendendo questa volta in
considerazione la loro apprensione e il loro interesse per la purita o impu-
rita di persone e cose, questione senza dubbio di primaria importanza nel
periodo israclita del secondo tempio. A questa problematica Gesu dedi-
co una parabola, com’¢ noto a qualsiasi lettore del Nuovo Testamento:
«Ascoltatemi, voi tutti, e comprendete: non c’¢ nulla di esterno all’'uomo
che possa renderlo impuro entrando in lui; ma sono le cose che escono
da un uomo a renderlo impuro» (Mc. 7,14-16). Sembra inoltre che Gesu
stesso abbia osservato alcune di queste norme di purita, come mostra il
fatto che dopo aver toccato un lebbroso (Mc. 1,40-45) e che il lebbroso
lo ebbe divulgato, «Gesti non poteva piu entrare pubblicamente in una
citta» poiché era impuro a motivo di questo contatto. Per quanto riguar-
da Pietro, Luca informa che rispondendo a Dio in un’esperienza di visio-
ne, questi confessa: «Non ho mai mangiato niente di profano o d’impu-
ro» (Atti 10,14). In seguito egli interpreta la visione nel senso che «Non
dovrei definire profano o impuro nessun essere umano» — cosi che la vi-
sione non riguardava affatto il cibo (A#ti 10,28 e cf. tutto il passo, 10,1~
48). 1 gruppi posteriori a Gest, infine, sembrano aver preso in conside-
razione «questioni di cibo e bevanda o in rapporto a una festa o a un no-
vilunio o a un sabato» (Col. 2,16), come anche osservanze particolari di
«giorni e mesi, e stagioni, e anni» (Gal. 4,10). Tutto cio fa ricordare re-
gole di purita. Che cosa sono le regole di purita? che cosa significano?
perché sono d’importanza fondamentale nell’Isracle del 1 secolo? qual era
Patteggiamento che nei loro confronti nutrivano i membri del gruppo po-
steriore a Gesu? Per comprendere questi problemi, forse il punto migliore
da cui iniziare & ’esperienza umana comune conosciuta come i/ sacro.

SACRO E PROFANO

Mi permetto d’iniziare con una serie di esempi. Possiamo immaginare di
trovarci nei nostri grandi magazzini preferiti per comprare un nuovo paio
di jeans. Improvvisamente entra una ragazzina a curiosare, mentre lecca
un cono strabordante. Nella sorpresa generale la ragazzina avanza fino ai

—+—



182  Puro e impuro

banconi su cui sono impilati i jeans e passa con attenzione il suo cono
lungo le cuciture dei vestiti accatastati, imbrattando cosi diverse pile dj
pantaloni costosi. Come reagiremmo a vedere questo? come ci sentirem-
mo? che cosa faremmo? Potremmo ridere, dire alla bambina di smetterla,
cercare sua madre, informarne una commessa o fare qualcosa del genere,
Ma che cosa accadrebbe se entrassimo nel magazzino, scegliessimo i no-
stri jeans, pagassimo la commessa per un paio costoso e mentre aspettia-
mo lo scontrino e una borsa la ragazzina corresse a spiaccicare il suo co-
no sul nostro nuovo acquisto? ora che i jeans sono nostri — della giusta
misura e pagati — come reagiamo? Il sentimento che si prova per cid che
abbiamo messo da parte per noi & sentimento del sacro; i jeans sul banco-
ne del magazzino, non ancora messi da parte per qualcuno, sono profani.

Possiamo anche immaginare che mentre stiamo leggendo sentiamo im-
provvisamente qualcuno nelle vicinanze che urla chiedendo aiuto. Come
reagiamo? Potremmo alzarci, tentare di allontanare un intruso, chiamare
una guardia o la polizia. Ma che cosa accadrebbe se la persona che viene
aggredita e chiede aiuto & nostra madre, nostro padre, nostra sorella o no-
stro fratello? in questo caso, come reagiremmo? come ci sentiremmo? 11
sentimento che si prova per le persone in qualche modo messe da parte e
speciali per noi, ad esempio i genitori, i fratelli e le sorelle, & un sentimen-
to del sacro. Quando si trovano in gravi difficolta, gli altri esseri umani
di solito non ci coinvolgono emotivamente tanto. Dopotutto li vediamo
ogni giorno nei telegiornali: per quanto ci riguarda, si tratta di profani.

Immaginiamo anche di vedere qualcuno che scarica immondizia in mez-
zo alla strada in cui viviamo. Qual ¢ la nostra reazione? come ci sentia-
mo, anche se non siamo particolarmente sensibili all’ecologia? Immaginia-
mo ora che qualcuno con Pimmondizia entri nell’edificio in cui viviamo,
salga fino alla nostra stanza e inizi a versare "immondizia sul nostro let-
to. Come ci sentiremmo? Il sentimento che abbiamo per il nostro spazio
— la nostra stanza e il nostro letto — e al vederlo invaso in quel modo, ¢
sentimento del sacro. Cio che si trova fuori della nostra casa, della nostra
stanza, cio che appartiene a tutti (che nella nostra cultura significa a nes-
suno in particolare), & profano ed esige un insieme diverso di indicatori
di sentimento.

Immaginiamo infine di aver lavorato sodo per tutto ’anno e d’essere im-
pazienti di andarcene presto in vacanza sugli sci o a nuotare o a dedicarci
al passatempo preferito delle nostre vacanze. Arriva il momento di anda-
re in vacanza e scopriamo che il nostro capo o i nostri insegnanti ci han-
no assegnato ogni tipo di lavoro, cosi che non ¢’¢ piti tempo per le vacan-
ze. Qual ¢ la differenza tra il tempo di lavoro e quello delle vacanze? che
cosa proviamo riguardo al tempo di vacanze? questo sentimento in che
cosa si distingue da quello che proviamo nei confronti del tempo lavora-

Sacro e profano 183

tivo? La nostra vita & disseminata di soste nel flusso regolare del tempo
normale — da vacanze per i periodi di lavoro pilt lunghi, da fine settimana
per quelli pit brevi. Il tempo di vacanze, come il fine settimana, ¢ un tem-
po messo da parte, particolare, per noi e i nostri programmi, € un tempo
sacro. Il tempo di lavoro, il tempo regolare, il tempo ordinario scandito
dall’orologio, & profano.

Con questi esempi voglio chiarire che anche nel nostro mondo indivi-
dualista e, come si dice, secolarizzato, condividiamo ancora I’esperienza
umana di fondo definita del sacro. Il sacro & cid che & messo da parte da
o per qualcuno. Comprende persone, luoghi, oggetti ¢ tempi che prendo-
no il valore di simbolo o sono riempiti di qualche forma di esclusione ri-
conosciuta da noi e dagli altri. Il sacro ¢ ci6 che ¢ mio in contrapposizio-
ne a cid che & tuo o loro, cid che & nostro in contrapposizione a cio che ¢
vostro o loro (nella nostra cultura potrebbe essere di nessuno, dal momen-
to che crediamo nell’illimitatezza di tutti i beni, ma nel mondo del 1 seco-
lo non ¢’¢ niente che non sia di qualcuno — tutti i beni sono finiti e ripar-
titi). Tra i sinonimi comuni per il sacro figurano santo, consacrato € sa-
crale. Per le nostre persone, luoghi e oggetti sacri proviamo gelosia (come
si & fatto osservare nel cap. 4).

1l contrario del sacro & il profano, il non santo, il non sacro. Il profano
& cid che non ¢ lasciato da parte da o per qualcuno in modo esclusivo, ci6
che potrebbe essere in particolare di tutti e di nessuno in gradi diversi. Le
parole sacro e profano designano quindi una relazione umana di diversi
gradi di esclusivita rispetto a qualche persona o cosa (includendo in «cosa»
il tempo e lo spazio). Per esempio, affermare che la vita umana ¢ sacra si-
gnifica evidenziare che la vita umana ¢ tenuta da parte e distinta tra le for-
me di vita riscontrabili e dovrebbe di conseguenza essere trattata in mo-
do diverso dalla vita animale. Ancora, affermare che il sesso & sacro signi-
fica che gli incontri sessuali umani sono tenuti da parte e distinti dalle di-
verse forme di incontri sessuali che potremmo conoscere, e che quindi so-
no differenti dalle copule animali e non dovrebbero essere trattati come
queste. Questi esempi sono risultato del confronto della sfera umana con
quella animale e sono espressione della convinzione dell’esclusivita del-
[’'umano. Profanare la vita e il comportamento umani significa trattarli pro-
prio come vita e comportamento animali.

Non sara certo sfuggito che quando si delimita un’esclusivita questa puo
distinguere ambiti diversi: il mio e il tuo, il nostro ¢ il loro, I'umano e il non
umano. Ovviamente si possono tracciare altre linee di demarcazione, e for-
se il complesso di confini al quale siamo pit abituati sono quelli che deli-
mitano Pambito delle persone, cose e avvenimenti riservati da o per o a
Dio. Spesso si indica questo ambito come il sacro, il santo, il sacrale. Si
parla di popolo santo di Dio — gruppo di persone poste da parte da Dio o

e



184  Puro e impuro

per Dio o al servizio di Dio; di santo nome di Dio - la persona divina sim-
boleggiata da qualche nome particolare e appartenente a una categoria del
tutto differente da qualsiasi nome o persona umana e che non dovrebbe
essere trattata come queste. Si parla anche di sacrificio, termine che alla let-
tera significa fare sacro o santo (sacrum facere), dunque riservare a Dio o
mettere da parte per Dio, la nazione, la famiglia o qualche altra persona.
Pressoché lo stesso significato ha santificare.

La cognizione del sacro, del messo da parte, implica chiaramente dei de-
marcatori sociali di qualche tipo che delimitino un ambito dall’altro, ’ani-
male dall’'umano, il mio dal tuo, il nostro dal loro, Dio da noi. Si ricorde-
ra che approfondendo l'onore e la vergogna sono partito dall’osservazio-
ne che la costruzione del significato umano & un processo di posizionamen-
to di limiti sociali nel materiale informe dell’ambiente umano cosi da pro-
durre definizioni, significati socialmente condivisi. I gruppi umani traccia-
no linee attraverso e attorno al tempo (i tempi sociali dell’infanzia, dell’eta
adulta, della vecchiaia) e allo spazio (gli spazi sociali che chiamiamo casa
nostra ¢ quella del vicino o Stati Uniti ¢ Messico). Queste lince delimita-
no anche le persone per mezzo di ruoli e status sociali, le cose con regole di
proprietd e Dio come il solo essere che sovrintende all’intera scena umana.

Gli esseri umani del mondo intero sono nati in sistemi di linee che de-
marcano, delimitano e definiscono pressoché qualsiasi esperienza umana
significativa. E non soltanto si definisce e si delimita, ma anche si associa-
no passioni e valori alle aree (persone, cose, luoghi, avvenimenti) cosi de-
marcate. Fissare linee di questo tipo ci consente di definire le nostre diverse
esperienze cosi da situare noi stessi e gli altri e tutto cid e qualsiasi perso-
na con cui possiamo entrare in contatto, e inoltre esprimere giudizi su que-
ste esperienze e lasciarcene coinvolgere o meno sulla base di dove esse si
collocano rispetto a quelle linee. Il complesso di linee sociali che assimi-
liamo tramite I’inculturazione fornisce quindi a tutti noi una sorta di car-
ta sociale condivisa che ci aiuta e ci costringe a situare persone, cose, luo-
ghi ed eventi. Stabilire linee conduce solitamente a dare particolare risal-
to sociale ai confini, dal momento che confini chiari significano definizio-
ni, significati e stati d’animo chiari, mentre confini confusi portano a co-
gnizioni e reazioni ambigue.

LA PURITA: PURO E IMPURO

Le linee sociali sono quindi di primaria importanza perché si giunga alla
cognizione di qualcosa messo da parte. Quando si parla di persone e dei
tipi di relazioni esclusive tra persone e altre persone o altri luoghi, oggetti
e avvenimenti, mettere da parte ha a che fare con Iesperienza del santo,
del sacro. Non tutte le esperienze umane comportano tuttavia relazioni
esclusive. Vi sono oggetti e luoghi e persone che definiamo, situiamo e col-

_A—_

La purita: puro e impuro 185

lochiamo, ma con cui non abbiamo alcun tipo di relazione di esclusivita.
Non mettiamo in gioco noi stessi in qualsiasi cosa o per chiunque allo
stesso modo in cui ci impegniamo per cio che possediamo o per i nostri
genitori, sposi, figli o fratelli e sorelle, o nei nostri tempi e luoghi partico-
lari, o per il nostro Dio. Tuttavia di fatto ci serviamo di un insieme di li-
nee per definire, situare e collocare altro, anche c¢io che mai potremmo
vedere sul nostro pianeta in una vita intera — ad esempio persone, luoghi
e cose in altre parti della nostra regione, del nostro stato e del nostro mon-
do. La purita inerisce in particolare al quadro culturale del tempo e dello
spazio sociali in generale, alle ripartizioni all’interno dello spazio cosi de-
finito e soprattutto ai confini che separano 'interno dall’esterno. L’impu-
ro o contaminato € qualcosa che non si adatta allo spazio nel quale si tro-
va, che appartiene a qualche altro luogo, che crea confusione nel quadro
sociale generalmente accettato perché travalica le linee di demarcazione,
e cosi via. Il sacro e il profano sarebbero quindi sottoinsiemi di regole di
purita che ineriscono a differenze di esclusivita (sacro) e non esclusivita
(profano). In generale le norme di purita riguardano luoghi e tempi per tut-
to e tutti, riguardano chiunque e qualsiasi cosa si trovi nel luogo e nel tem-
po che gli si addicono. E quando gli ordinamenti delle norme di purita sia-
no riservati al nostro gruppo e a nessun altro, potremmo facilmente rite-
nerli regole di purita sacre.

Le norme di purita hanno spesso per oggetto lo sporco. La mota del
giardino ha il suo luogo debito nel cortile. Quando la stessa mota finisce
dentro casa, questa ¢ considerata «sporca, sudicia, impura, contaminata».
Lo sporco & un modo per parlare di qualcosa fuori posto, & una sorta di
metafora per qualcosa (e spesso qualcuno) fuori posto. Sono le cose fuori
posto a rendere sporca la stanza. E naturalmente vi sono diversi gradi di
sporco. Gli universitari fuori sede, ad esempio, solitamente puliscono la
loro stanza nell’imminenza della visita dei genitori, eppure quando una
madre vede la stanza inevitabilmente esclama: «Questo sarebbe pulito?».
La madre trova lo sporco dove lo studente vede tutto purificato e ripuli-
to. Il pulito e lo sporco sono allora questioni di gradi. Ma ¢ da osservare
che ovunque si veda dello sporco ¢ da presupporre che esista qualche idea
di un ordine ideale. Lo sporco presuppone un sistema, una struttura di
delimitazione di linee o di definizioni, in caso contrario non si saprebbe
mai quando qualcosa & sporco, impuro o fuori posto. Lo sporco presup-
pone inoltre che persone, luoghi e cose possano andare fuori posto, dal
momento che lo sporco € qualcosa fuori posto. Al riguardo, nella nostra
societa chi é fuori posto (in senso negativo) ¢ chiamato «deviante».

Una volta che persone, luoghi o cose siano collocate nel luogo idoneo,
siano messe in ordine, il risultato ¢ un ripristino del puro e incontamina-
to. Il processo di ripristino di cose e persone al loro posto puo essere det-



v

186  Puro e impuro

to decontaminazione o purificazione. Al contrario, il processo di mettere
cose e persone fuori posto puo essere definito contaminazione o corru-
zione. Tanto la contaminazione quanto la purificazione sottintendono
qualche spostamento attraverso una linea simbolica che divide il puro dal-
Pimpuro. Questo attraversamento di una linea & una sorta di passaggio
dallo stato puro a quello impuro, o viceversa. E questo passaggio attra-
versa un confine. Come sopra si & fatto osservare, i confini sono spesso
dubbi, spesso sono fonte di ansia e di conflitto oltre che di soddisfazione
e di appagamento. Uscire dall’universita laureati, ad esempio, ¢ un pas-
saggio, l'attraversamento di una linea. Alcuni studenti sono contenti di
varcarla, altri si sentono ansiosi e insicuri. In entrambi i casi gli universi-
tari che si laureano attraversano un passaggio sociale, oltrepassano una
linea. Per il momento mi accontento di osservare che tra puro e impuro
vi dev’essere una linea.

ANOMALIE E ABOMINI

Se qualsiasi cultura struttura il reale tracciando una linea del genere, nes-
suna cultura esaurisce pienamente tutte le dimensioni dell’essere umano e
dell’esperienza umana, proprio come nessuna lingua umana utilizza tutti
i suoni che gli organi fonatori umani sono in grado di produrre. Le cultu-
re sono selettive, limitate e limitanti. Qualsiasi cultura deve quindi con-
frontarsi con esperienze che resistono ai propri indicatori, che non sono
rapportabili ai suoi presupposti e alle sue classificazioni. La nostra cultu-
ra, ad esempio, ci guida a intendere gli altri esseri umani come personali-
t3 individualiste, mentre i nostri forestieri del 1 secolo venivano indirizza-
ti a intendere gli altri come personalita collettiviste, orientate al gruppo.
Che cosa accade quando una cultura si trova di fronte al tipo di persona-
lita prevalente nell’altra?

La nostra cultura ci orienta a intendere il funzionamento degli organi-
smi umani in termini di «leggi» biologiche e a regolare le disfunzioni di
questi organismi con interventi tecnologici: quando la nostra appendice
s’infetta, & necessario che qualcuno ci tagli e la asporti. I nostri forestieri
del 1 secolo erano orientati a comprendere il funzionamento degli esseri
umani a partire dalla causalitd personale in circostanze significative, tan-
to che la malattia era guarita da diversi mezzi interpersonali e non tecno-
logici — ad esempio un esorcismo accompagnato dall’applicazione d’olio
d’oliva o dall’imposizione delle mani da parte di un guaritore. I popolani
del 1 secolo sarebbero sicuramente stati impressionati dal miracolo della
medicina moderna, proprio come noi tendiamo a non credere o a mera-
vigliarci dei miracoli dei loro tutto sommato abituali taumaturghi.

Sto cercando di mostrare come le culture hanno a confrontarsi con re-
alta che non si adattano ai propri indicatori e come ogni cultura alla fine

;——

Anomalie e abomini 187

si trova di fronte a un numero maggiore o minore di simili realt3. Queste
esperienze che non si adattano a modelli 0 a norme socialmente condivisi
sono dette anomalie (alla lettera il termine indica qualcosa d’irregolare). Se
la nostra cultura ci ha abituato a reagire a certe anomalie con sentimenti
fortemente negativi, a vederle come causa di ripugnanza o di odio, defini-
remmo questa categoria di anomalie abomini. Impariamo ad esempio che
¢ bene liberarsi della materia in eccesso nel naso soffiandola in un fazzo-
letto di carta o di tessuto che portiamo con noi finché non possiamo sba-
razzarcene, e troviamo disgustoso se qualcuno si china e si soffia il naso
senza servirsi di fazzoletto liberandosene sul pavimento. Per la nostra cul-
tura questo tipo di comportamento & un abominio, forse piu orribile del-
I’'uccidere qualcuno che tenta di rubarci la televisione.

In ogni caso le culture non ignorano le anomalie che determinati indi-
catori culturali fanno riemergere ma non riescono a conformare ai propri
schemi. Il motivo & che se si ignorano le anomalie chi impersona la cultu-
ra perdera fiducia negli indicatori culturali. I nostri indicatori culturali,
ad esempio, ci fanno convinti che tutti i beni siano illimitati, ma essa stes-
sa ci costringe periodicamente a far fronte alla carenza di lavoro, esem-
pio di qualcosa che illimitato non ¢. Dobbiamo ora conciliare questo li-
mite con il convincimento che ci &€ comune dell’illimitatezza. Se ci riuscia-
mo — ad esempio con lo sviluppo di nuove attivita —, il sistema andra avan-
ti bene perché il limite ¢ stato rimosso e dimenticato. Ma se non riusciamo
a conciliare ’anomalia col nostro sistema, saremo costretti ad adottare sti-
li di vita che sono limitati — e qui siamo davanti al capitalismo e allo stile
di vita americano. Analogamente, nel 1 secolo i membri della «casa d’Israe-
le» erano convinti d’essere il popolo scelto del loro Dio avito, di vivere
nella terra di questo Dio e di venerare questo Dio avito potente capace di
tutto. Che anomalia dev’essere stata vedere la terra occupata dai persiani
e dai greci e quindi governata dai romani e dai loro déi tradizionali. Quan-
to pitt durava la dominazione straniera, tanto piu pressante diventava il
problema di riconciliare la forza e le capacita del Dio di Israele davanti
agli anomali infedeli ¢ al potere dei loro déi. A un’anomalia analoga si
trovarono a far fronte gli ebrei europei, il popolo scelto di Dio, quando
vennero annientati da un gruppo dall’uguale ideologia di «popolo eletto»,
la Germania nazista. Senza riconciliare una tanto grave anomalia, il siste-
ma culturale verrebbe ridimensionato o radicalmente cambiato. Qualsiasi
cultura deve quindi avere qualche modo di far fronte ad anomalie o abo-
mini che cadono tra le crepe dei suoi confini o si pongono al di fuori del
proprio sistema di classificazione.

Vi sono almeno cinque modi di fronteggiare le anomalie. Nel primo le
élite o gli opinion leaders possono accontentarsi di un’unica interpretazio-
ne della vita, riducendo in tal modo I’ambiguit e sviando I’attenzione dalle



188  Puro e impuro

anomalie. E possibile, ad esempio, accontentarsi della fiducia in una conce-
zione meccanicista e tecnologica del reale cosi da classificare come super-
stizione, allucinazione, errore, follia o eresia tutto cio che c’¢ di sopran-
naturale. I gruppi posteriori a Gesu si liberarono delle interpretazioni di-
vergenti dell’esperienza di Gesu stabilendo un canone, ossia una raccolta
di scritti normativi — il nostro Nuovo Testamento. Questa raccolta sostie-
ne un’unica varieta interpretativa di Gesu, mentre tutte le altre interpre-
tazioni sono ritenute erronee, eretiche. Gli israeliti del secondo tempio fis-
sarono un’unica serie interpretativa delle relazioni matrimoniali, relegan-
do tutte le altre tra le impurita o gli abomini.

Secondo, qualsiasi anomalia potrebbe essere tenuta sotto controllo fisi-
camente. Chi nella nostra societa commette omicidio, ad esempio, di soli-
to ci vien tolto di mezzo fisicamente. Le élite romane criminali venivano
esiliate o bandite, ossia rimosse fisicamente dalla societa. La tora d’Israe-
le ingiungeva di spostare nelle periferie di citta e cittadine certe categorie
di persone, ad esempio quanti soffrivano di certi tipi di malattie della pel-
le (in particolare la psoriasi, che le nostre traduzioni rendono con «leb-
bra»; in eta biblica la lebbra in senso proprio, la malattia di Hansen, in
Medio Oriente era rara o inesistente).

Terzo, la societd potrebbe imporre norme rigide e chiaramente espres-
se per evitare persone, cose ¢ comportamenti anomali. Norme di questo
tipo affermano e ribadiscono cio che ¢ socialmente inaccettabile e sotto-
lineano indirettamente cio che ¢ accettabile. La nostra convinzione che
fumare causi il cancro, ad esempio, viene rielaborata in norme per evitare
il fumo, cosi che i fumatori siano confinati in determinati luoghi, anche
se siamo individualisti tanto convinti che una minorenne o una donna
sposata non ha bisogno del consenso di nessuno per abortire. Le norme
riguardanti il divieto di fumare affermano cio che € socialmente inaccet-
tabile e indirettamente mettono in risalto cio che € accettabile. Ai cittadi-
ni romani era vietato sposare una schiava, cosi che fossero salvaguardati
i confini tra gli status e ’onore che vi era connesso e in modo da valoriz-
zare indirettamente la condizione di cittadino. I divieti alimentari d’Israe-
le sottintendono un elenco di cibi che vanno di fatto preferiti.

Quarto, la persona, la cosa o I’evento anomalo possono essere etichet-
tati come rischio pubblico, escludendo quindi dalla discussione "anoma-
lia e favorendo il consenso. Le centrali nucleari che potrebbero avere gua-
sti, ad esempio, in un secondo tempo sono ufficialmente dichiarate a ri-
schio. Questa etichetta rende superflua la discussione sui benefici dell’ener-
gia nucleare e contribuisce a formare I’opinione pubblica contro la stessa.
Definendo «atea» — vale a dire priva della fede negli déi tradizionali dei
romani — I'ideologia dei giudaiti (fossero questi seguaci di Ben Zakkai o
gruppi di Gesu), i capi romani rendevano impossibile qualsiasi discussione

Anomalie e abomini 189

sullo jahvismo israelita esclusivista e favorivano in tal modo il consenso
alla sua esclusione. Stigmatizzandone Pattivita risanatrice come opera di
Beelzebul, gli avversari di Gesu mirano a far si che divenga altamente im-
probabile che qualcuno lo prenda sul serio, contribuendo in tal modo al
consenso alla sua esclusione.

Quinto, le anomalie possono essere utilizzate nei riti per arricchire il si-
gnificato o richiamare attenzione su altri livelli di esistenza. Si pud cosi
utilizzare la violenza — anomala nella nostra societa di legge e ordine — nel
rito nazionale statunitense del football. Pud anche essere utilizzata per ri-
cordarci della violenza che dobbiamo fare a noi stessi per condurre una
vita buona o di quanto dobbiamo lottare duro per farcela nella corsa al
successo economico. Gesu scaccia un demone chiamato «Legione» (allu-
sione alle forze d’occupazione romane) e costringe il demone plurimo in
un branco di porci (creatura che per la cognizione delle élite israelite & sem-
pre impura, abominevole), richiamando cosi Pattenzione sul rapporto del
demone con la presenza romana come fatto abominevole. Senza dubbio
si puo pensare ad altri esempi che rientrano in queste categorie. Se ne po-
trebbe trovare tutta una serie nelle discussioni ordinarie di studenti uni-
versitari su scienza e religione, dove per gli studenti, e per non pochi dei
loro insegnanti, scienza € sempre sinonimo di tecnologia. Le religioni im-
portate negli Stati Uniti (e tra queste i diversi tipi di religione israelita nel-
le varie forme cristiane ed ebraiche, come anche le religioni islamiche) for-
niscono una grande quantita di anomalie che non rientrano nel paradig-
ma tecnologico, mentre la tecnologia fornisce un gran numero di anoma-
lie che non si accordano con le religioni di altre culture.

Definendo confini generali ed esclusivi, le regole di purita hanno in ogni
caso a che fare col sistema e ’ordine, mentre le anomalie si limitano a
sfuggire alla classificazione o sono di fatto degli abomini. Regole di puri-
ta di tal genere s’incontrano in qualsiasi cultura, perché ogni cultura ha
un sistema di classificazione. Nell’elaborazione dei propri sistemi classifi-
catori, d’altro canto, le culture mostrano di prediligere orientamenti, pro-
spettive e orizzonti diversi. La nostra cultura si distingue per un punto di
vista individualista di illimitatezza dei beni, ottenuti dalla padronanza
che il singolo ha dimostrato dell’ambiente sociale e naturale, per mezzo di
tecnologia sociale e fisica come i dieci modi con cui ottenere da qualcuno
un appuntamento o le cinque regole per consumare meno benzina. Da
questo orizzonte ricaviamo un insieme di norme e di classificazioni sensi-
bilmente diverse da quelle del mondo mediterraneo del 1 secolo. Questo si
imperniava su una personalita collettivista fondata nel gruppo e sulla pro-
spettiva della limitatezza di beni che dovevano essere conservati grazie al-
I’abilita interpersonale in forme rispettose dell’onore e della vergogna.

Poiché inoltre forniscono per cosi dire un reticolo che interessa qualsia-

—+—



V

190  Puro e impuro

si aspetto della societa, le regole di purita mirano al tempo stesso a map-
tenere la pienezza o la completezza del corpo sociale. Nella sua forma piy
pura questo & molto simile a un contenitore perfetto dal quale niente stra-
borda e dentro il quale niente filtra, un corpo completo. Da questa pro-
spettiva le norme di purita riguardano da vicino i confini esterni della so-
cieta, della quale ambiscono conservare integrita o la pienezza. Si pensi
ad esempio al nostro interesse per gli stranieri illegali, i passaporti, i visti,
i certificati sanitari per gli immigranti, eccetera. Come sopra si ¢ osserva-
to, le norme di puritd hanno un posto per qualsiasi cosa e per chiunque,
e qualsiasi cosa e chiunque devono stare al proprio posto — le anomalie
sono opportunamente escluse. E proprio come la societa nel suo insieme
& un corpo sociale demarcato da norme di purita, cosl anche il singolo; in
una determinata societa il singolo & un corpo personale demarcato da nor-
me di purita che replicano le norme della societa e accordano il singolo
con il corpo sociale. In altri termini, il singolo essere umano puo essere
considerato una sorta di carta stradale del terreno e delle caratteristiche
che contrassegnano e demarcano tutto il mondo sociale. Anche il singolo
si dara quindi pensiero di pienezza e completezza, d’essere un’entita per-
fetta da cui niente deborda e dentro cui niente filtra, e che & dunque una
completezza individuale. Si pensi ad esempio alla cura che mettiamo nel
tenere a bada nel singolo gli odori sgradevoli con collutori, deodoranti, sa-
poni profumati e cosi via, che tengono gli odori lontani dai confini altrui
e all’interno dei nostri. Poiché infine il discorso su Dio (la teologia), ¢ ne-
cessariamente costituito da confronti tratti dall’esperienza umana, anche
Dio sara rappresentato alla luce delle concezioni della societa e del singo-
lo nella societa; verra rappresentato completo, intero, perfetto, e questa
perfezione sara riconoscibile nelle relazioni che Dio intrattiene col popo-
lo di Dio e col mondo di Dio.

E cognizione comune che ’osservanza delle norme di purita reca pro-
sperita tanto alla societd quanto ai singoli che ne fanno parte, mentre tra-
sgredirle significa incorrere in pericoli. Nella nostra societa le regole di
puritd principali riguardano il simbolo chiamato denaro, seguito a poca
distanza dalla salute. Il denaro & un demarcatore di confine quantitativo,
serve da norma per lo status sociale, consente la ricerca della felicita indi-
vidualista all’interno delle posizioni sociali ritenute importanti. La salute
¢ salute individualista, tecnologica (il corpo in quanto specie d’organismo
meccanico & concepito tecnologicamente). La salute segna la capacita del
singolo di competere con altri e quindi di operare produttivamente nella
societd in generale e in particolare sul piano del proprio status personale.
Si potrebbe osservare che le sole forme di differenziazione e discrimina-
zione consentite negli Stati Uniti (e quindi gli unici demarcatori espliciti
di confini) sono quelle dipendenti dal denaro e dalla salute. Si puo vivere

—A——

Prospettive israelite generali 191

dove si vuole, mangiare e comprare cid che si vuole, indipendentemente
da chi si ¢, pur di avere denaro. Quando questo manca, si & di fatto sepa-
rati da chi ne puo disporre e ci si trova quindi in una classe inferiore. Al-
lo stesso modo si ¢ ritenuti un possibile membro produttivo della societa
quando si ¢ fisicamente ed emotivamente in grado di agire come indivi-
dui, individualisticamente. Gli adulti che dipendono fisicamente o emoti-
vamente da altri sono solitamente ritenuti impuri, incapaci di rispettare i
confini della societa. D’altra parte chi rappresenta una minaccia per il de-
naro o la salute dei danarosi o sani & abominio, deviante. I devianti ven-
gono esclusi dalle relazioni sociali ordinarie, e la gente normale che si tro-
va in condizione impura per non aver rispettato i confini entrando in zo-
ne in cui non si dovrebbe trovare (ad es. violando una norma che regola
il parcheggio, violando il diritto del vicino alla privacy) richiede d’essere
purificata e mondata, solitamente con denaro (contravvenzioni, tasse ecc.).

Nella prospettiva della limitatezza dei beni dei nostri forestieri del 1 se-
colo, lo scopo principale nella vita non s’incarnava nel successo economi-
co ma piuttosto nella conservazione della posizione che si era ereditata nel-
la societa. Questa portava prosperita e assicurava le relazioni pit armonio-
se possibili per quanto riguardava tempo, luogo, relazioni interpersonali
e relazioni con Dio. Questo tipo di prosperita era lo scopo della persona
collettivista, orientata al gruppo, oltre che della sua societa in generale. Le
norme sociali di puritd avevano lo scopo di garantire la prosperita man-
tenendo relazioni adeguate e armoniose. La perfezione — la pienezza deli-
mitata dalle norme di purita — & quindi tipica di Dio, del popolo in gene-
rale e del singolo, e viene espressa chiaramente nei modelli che la replica-
no (si ricordi che con replicazione s’intendono le stesse regole in ambiti
diversi), forse piu evidenti nelle categorie di persone e nella loro intera-
zione nel matrimonio, nel culto del tempio e anche nella condivisione dei
pasti. Prima di passare alla reazione di Gesu alle leggi di purita d’Israele,
¢ ovviamente necessario farsi qualche idea di che cosa fossero queste nor-
me e come dotassero di senso la societa.

PROSPETTIVE ISRAELITE GENERALI

Per qualsiasi israelita del 1 secolo — giudaita, galileo, pereo o immigrato
che fosse — non vi erano molti dubbi sul centro della terra abitata. Per
volonta divina Pisraelita si orientava sul luogo centrale della terra d’Israe-
le, Gerusalemme, e per essere piti precisi sul centro stesso di Gerusalem-
me, il tempio del Dio d’Israele. L’ideologia israelita tradizionale era im-
perniata sulla consapevolezza della santita del Dio d’Israele. La santita ¢
esclusivita sociale, e il Dio d’Israele esigeva una simile esclusivita da parte
del popolo che era stato scelto per essere esclusivamente di Dio — questa,
in ogni caso, era la direzione presa dalla storia d’Israele.



192 Puro e impuro

Per parlare nei termini stessi dell’ideologia d’IsracI{‘:, ci(‘}‘ cht.e era consa-
crato a Dio era quindi costituito da cid che era esclusivo di ‘Dm, mentre i]
profano o non esclusivo di Dio consisteva nella creazifme intera. Questg
era rappresentata secondo le categorie di un sisterpa in cui tutto ¢ tutti
potevano trovare una posizione o un luogo determlgatl p‘r(\)vv’1st1 di signi-
ficato e produttori di senso. Questo era il sistema di purita d’Israele, che%
4 tutti e tutto forniva un luogo, e che da tutti e tutto si attendeva che si
trovassero al proprio posto. Gli israeliti credevano che questo siste.r{na di
puritd provenisse direttamente dal Dio d’Israele, creatore di tutto <io ch.e
esiste. Nell’atto stesso della creazione il Dio d’Israele aveva costituito il
sistema di categorie in cui tutti gli esseri creati avevano un proprio\ posto
(Gen. 1,1-2,4a). Le leggi di purita d’Isracle erano dunque in .realta leggi
naturali fissate direttamente dal creatore (questa era la concezione preva-
lente, quella sacerdotale, anche se in Gen. 2 € Adarpo a ﬁs\sare lf; prime
categorie, come fecero osservare la tradizione farlsa.lca ¢ piu tardi quella
di Ben Zakkai). Per il suo benessere e la sua prosperita, in quanto popolo
consacrato e riservato a Dio, a Israele spettava vivere in purita. E in par-
ticolare il dovere dei santi servitori di Dio, la tribu sacerdotale d’Is.raele,
in quanto addetti al servizio di Dio per elezione divina era di sovrinten-
dere all’osservanza delle norme di purita tanto per se stessi quanto per.la
popolazione in generale. Per accostarsi al sacro si dovevg essere sacri e
incontaminati. Per avvicinarsi al santuario in generale si doveva essere
incontaminati. Questa & la concezione che come si potra vedere soggiace
alla classificazione israelita di persone e animali.

Quanto alla moralitd, se gli israeliti devono essere iqdisponibili come
indisponibile & il loro Dio, anch’essi devono comportarsi con formcmepr.e
alla loro esclusivita, contrapposta al resto dell’umanita. Questa esclusivi-
13 consiste nel vivere secondo le categorie fissate dal Dio d’Isracle nel mon-
do creato. Sono queste categorie a fungere da matrici per le t|(-.‘ﬁl]l]fll()m
israelite di cid che & a posto (incontaminato, puro) e di cid che & fuori po-
sto (contaminato, impuro). Se la purita ¢ condizione per accedere all’esclu-
sivita, soltanto il puro pud avvicinarsi al Dio d’Israele con qualche spe-
ranza di successo. . .

La carta di navigazione d’Israele ¢ regolata quindi da .due sistemi cate-
goriali principali: sacro e profano (esclusivo e non esc!usw_u) e incontami-
nato/puro e contaminato/impuro (a posto / fuori plosto‘]. Questi com.plcs-‘
si categoriali attraversano le cinque classificazioni }?I'l!‘l{."lp'dll proprie di
qualsiasi societa: I'io, gli altri, le creature animate € inammate, il tempo,
lo spazio. La disposizione del tempio mira a}d apphcarf.: questi comp16551
categoriali allo spazio e ai singoli o ai gruppi autorizzati a entrare in que-
sto spazio. . . .

Alcune categorie di comportamento cadono per6 al di fuori del sistema

B

v

Prospettive israelite generali 193

di purita d’Israele voluto da Dio. Sono semplicemente anomale. Chi com-
pie tali azioni dev’essere punito. Le azioni sono immutabili, e dunque il
colpevole in nessun modo puo truccarle o espiare per esse. Questi delitti
vietati da Dio e rivelati nelle regole e nelle usanze d’Israele sono estrema-
mente pericolosi per la comunita, ragion per cui per questi sono previste
sanzioni divine sempre appropriate, che devono essere applicate in uno dei
due modi possibili: 0 da Dio stesso o dalla comunita israelita.

Le sanzioni applicate da Dio sono quelle in cui si viene «tagliati via»
(karat). Sono ammende per chi profana il sacro e quindi viola le distin-
zionl tra sacro e profano, la categoria che funge da fondamento dell’inte-
ro sistema di significato. Poiché Dio ¢ esclusivo (sacro) al pari degli am-
biti da lui contraddistinti come esclusivi, cosi anche Israele ¢ un popolo
esclusivo e deve rispettare i confini del sacro (Lev. 11,44.45; 19,25 20,7.
26). I trasgressori devono quindi attendersi di subire la pena di essere
«tagliati via»; ci si aspetta, in altri termini, che le loro azioni portino a tutta
la loro discendenza una calamita, per l'intervento diretto di Dio («auto-
maticamente») e senza alcuna azione della societa. Questa convinzione in
una retribuzione automatica protegge la sfera del sacro dissuadendo da
atti che vi avrebbero sconfinato.

I crimini comportanti una pena capitale che ¢ la societa a dover appli-
care cadono pero al di fuori dei confini del comportamento regolato da
pene di «amputazione». I comportamenti che esigono la pena di morte so-
no violazioni dei dieci comandamenti. Il primo complesso di trasgressioni
comprende crimini che disonorano il Dio d’Israele in misura tale che la
richiesta di riparazione dell’onore ¢ irreversibile e irrevocabile. L’autore
dell’offesa dev’essere messo a morte. Tra queste violazioni € inclusa I’inos-
servanza del sabato. Vengono quindi i crimini contro i genitori e infine
quelli che disonorano un uomo e il suo onore familiare esigendo una ven-
detta che porta a una faida. Come osserva Giuseppe: «La morte ¢ la pena
per la maggior parte dei trasgressori; se qualcuno commette adulterio, se
violenta una fanciulla, se osa cercare di sedurre un maschio; se quello che
si cerca di sedurre accetta di subire. Anche per quanto riguarda gli schia-
vi la legge & ugualmente inflessibile»."

Si consideri nella tora la proibizione per 'uomo di giacere con un uo-
mo come con una donna (Lev. 18,22). Questa proibizione si trova nella
pericope di Lev. 18-20 che fa parte di un insieme in cui si elencano una
serie di delitti ritenuti tipici di un comportamento non israelita. In Israele
questi crimini meritano la pena di morte, che ¢ la societa israelita a dover
applicare, come la tora ordina esplicitamente: «Non agirete come fanno in
terra d’Egitto, dove avete risieduto, e non vi comporterete come fanno in
terra di Canaan, dove vi sto conducendo» (Lev. 18,3). Sono quindi com-
1 Contra Apionem 2,215 (tr. L. Troiani)



. 4

194  Puro e impuro

portamenti tipici dei non israeliti, conosciuti dagli israeliti. Nella lettera
ai Romani Paolo considera questi comportamenti tipici dei non israeliti,
anche a lui ben noti. L’elenco dei comportamenti di Lev. 18 € accompa-
gnato dalle pene del parallelo Lev. 205 tra gli atti che qualora vengano
compiuti in Israele richiedono la pena di morte figurano: offrire figli a
Molek (Lev. 20,2), maledire il padre o la madre (Lev. 20,9), Padulterio
(Lev. 20,10), incesto con la madre/suocera (Lev. 20,11) 0 la nuora (20,
12), un uomo che giace con un uomo come con una donna (Lev. 20,13),
un uomo o una donna che giacciono con una bestia (Lev. 20,15-16 € gia
prima Es. 22,18: «Chiunque giace con una bestia sara messo a morte») e
agire da medium o mago (Lev. 20,27). Si dice che questi atti profanano
la terra d’Israele, e la profanazione della terra non puo essere sanata con
una purificazione rituale.

Sembra che quando Paolo parla di cose «secondo natura» (kata physin)
o «contrarie alla natura» (para physin)», come nella lettera ai Romani, fac-
cia propria adozione giudaita ellenistica di categorie israelite tradizionali:
a) secondo natura = secondo le regole (nomos) e le usanze (éthe) di Israe-
le, ossia un comportamento santo e incontaminato oltre che comporta-
menti puri e impuri che possono essere purificati «naturalmente»; b) con-
tro natura = divieti nelle regole e nelle usanze d’Israele sanzionati dalla pe-
na di morte comminata dal gruppo o dalla punizione divina diretta. Que-
ste categorie possono essere rappresentate come segue:

SECONDO NATURA PER GLI ISRAELITI

esclusivo (santo, sacro)
a posto (puro, incontaminato)

non esclusivo (profano) ) ) )
fuori posto (impuro, contaminato)

CONTRO NATURA PER GLI ISRAELITI

da sradicare (pena di morte)
nessun posto {(anomalo) o
da lasciare a Dio (pena divina)

Al riguardo & importante osservare che per Paolo la presenza di non israc-
liti nei suoi gruppi posteriori a Gesti & qualcosa di «contrario alla natu-
ra» (Rom. 11,24). I pochi non israeliti dei gruppi romani di Gesu «sono
stati tagliati da cid che secondo natura & un olivastro e contro natura so-
no stati innestati in un ulivo coltivato» (Rom. 11,24). Questo «ulivo col-
tivato» ¢ il gruppo composto da seguaci israeliti di Gest.

CLASSIFICAZIONE DELLE PERSONE IN ISRAELE

Per Gesu e Paolo la classificazione israelita delle persone in incontamina-
te e sacre era qualcosa che andava da sé. Dopo aver esaminato la paren-

—_A——

Classificazione delle persone in Isracle 19§

tela e il matrimonio nell’ideologia israelita del 1 secolo, si puo affermare
che la strategia matrimoniale difensiva dell’Israele del secondo tempio
esigeva che nel matrimonio i partner provenissero dall’interno della casa
d’Israele. Come ci si potrebbe attendere da una societa a beni limitati, que-
sta comunita israelita era tuttavia fortemente stratificata in categorie di
persone che ottenevano il loro posto per nascita. La purita genealogica,
le linee che precisano lo status ereditato all’interno della comunita difen-
siva, era senza dubbio una delle apprensioni principali delle élite e forse
anche delle non élite. In Esd. 2,2-58 ¢ Neem. 7,7-60 si incontra una clas-
sificazione semplice della popolazione secondo gradi di purita dipenden-
ti dalla prossimita al tempio di Gerusalemme, il fulcro politico e religioso
d’Israele. 1l tempio era una grande area di cortili e di edifici che aveva al
centro come luogo cardinale il santuario, il santo dei santi. Dal punto di
vista del sistema parentale e dell’atteggiamento difensivo verso la vita, poi-
ché 'intera comunita genealogica & concepita come dono di Dio, si pensa
che le sue linee di purita genealogica siano la volonta divina per il popolo
di Dio. Le promesse divine di vita nel tempo a venire valgono per il po-
polo, la discendenza di Abramo, nella misura della sua purita stabilita da
Dio. Il periodo successivo all’ascesa dei gruppi posteriori a Gesu vide la
formulazione della dottrina di Ben Zakkai e delle tradizioni rabbiniche che
segnarono la formazione della religione israelita domestica, non legata al
tempio, nel 111 sec. d.C. Queste tradizioni, alcune delle quali rispecchiano
probabilmente la situazione dei tempi neotestamentari, mostrano come le
categorie di persone che si potevano incontrare nell’Israele del secondo
tempio, da un punto di vista israelita si potevano suddividere a seconda
dell’ascendenza (stando a Joachim Jeremias, Gerusalemme al tempo di Ge-
Sit, 413 ss., con integrazioni) come segue:

. sacerdoti
. leviti
. israeliti di ascendenza pura («laici»)
. figli illegali di sacerdorti
proseliti o gentili convertiti al giudaismo
. proseliti un tempo schiavi, cio¢ liberti proseliti
. bastardi (nati da unioni incestuose o adulterine)
. di «padre ignoto» (nati da prostitute)
trovatelli
1o0. eunuchi per intervento umano
11. eunuchi dalla nascita
. sessualmente deformi
13. ermafroditi
x  14. persone di qualsiasi altro gruppo etnico (= «gentili»).

a

\_OOO\IG\K_’I-PKNNH

~
-
N

Qual ¢ il fondamento di questo insieme di categorie? Si ricordera che nel-



196  Puro e impuro

la strategia matrimoniale difensiva & obbligatorio incrociarsi in matrimo-
nio esclusivamente con coloro che appartengono alla comunita israelita —
e, se possibile, all’interno del proprio status sociale. Per questo i possibili
coniugi devono essere membri della casa d’Israele per nascita biologica o
rituale (i convertiti, definiti «proseliti») e occupare una determinata posi-
zione sociale. Inoltre la strategia difensiva esige un seme santo e quindi
una discendenza riservata a Dio perché nata da genitori che rispettavano
le norme divine per il popolo santo di Dio. Le persone che si sposano de-
vono quindi essere in grado di avere figli, per trasmettere lo status eredi-
tato — Peredita dello status segue il padre. Di conseguenza i criteri per in-
serirsi nelle linee di purita di questo gruppo comprendono I’appartenenza
alla casa d’Israele e la capacita di procreare. Inoltre questa comunita di-
fensiva era fornita di una struttura fondamentale ed esplicita di status, fon-
data sulla nascita: sacerdoti, leviti e israeliti a pieno titolo. Essere membri
d’Israele comportava dunque Peredita di uno status.

Le norme matrimoniali, ossia le norme di purita applicate al matrimo-
nio, erano ovviamente opera delle élite urbane preindustriali e prescrive-
vano quanto segue:

1. il vero Israele era composto in particolare da sacerdoti, leviti e altri
israeliti di ascendenza pura (categorie a, b, c), persone genealogicamente
pure, dal lignaggio decoroso. Tutti potevano sposarsi liberamente tra loro;

2. proseliti e liberti proseliti erano classificati a parte, dal momento che
si poteva affermare che presentavano qualche lieve incertezza genealogica.
Appartenevano a questi i figli illegali dei sacerdoti: non si trattava di il-
legittimi, ma piuttosto di figli di sacerdoti che avevano sposato donne pre-
cluse, come vedove, divorziate o donne sedotte (cf. Lev. 21,7). Tecnica-
mente un sacerdote doveva sposare sempre una donna di puro lignaggio
israelita, «<non usata» o toccata da nessun altro uomo, diversamente la sua
discendenza sarebbe stata catalogata insieme ai proseliti. Le persone di
questa categoria d di fatto non appartenevano a Israele e potevano spo-
sare leviti e israeliti a pieno titolo, ma mai sacerdoti. Erano quindi pure per
alcuni israeliti, ma impure per altri;

3. la categoria e: i bastardi, quelli di padre ignoto, i trovatelli e gli eu-
nuchi presentavano un serio impedimento genealogico, perché non erano
interi e completi. Non potevano esibire una genealogia adeguata perché
potevano provenire da antenati di fama altamente dubbia, e nel caso del-
I’eunuco non erano in grado di trasmettere ulteriormente lo status dell’al-
leanza. Queste persone non possedevano #é la posizione di membro del-
P’alleanza per nascita ¢ la capacita di trasmettere lo status di membro del-
P’alleanza in senso proprio. Potevano avere 'una o P’altra caratteristica, ma
non entrambe. Questi potevano sposarsi tra di loro o anche sposare pro-
seliti, ma avevano il divieto di sposare sacerdoti, leviti, israeliti a pieno ti-

_;——.

Classificazione delle persone in Israele 197

tolo e i figli illegali dei sacerdoti — il gruppo che costituisce funzionalmen-
te il «vero Israele» ed & intimamente legato al tempio;

4. categoria f: gli eunuchi dalla nascita, le persone dalle caratteristiche
sessuali deformate e gli ermafroditi non potevano assolutamente sposar-
si. Erano incapaci di rapporti sessuali, ¢ dunque non in grado di trasmet-
tere lo status israelita;

5. categoria x: chiunque provenisse da qualsiasi altro gruppo etnico (=
gentili) era abominio, propriamente del tutto fuori dalla scala di purita.

Se concepiamo questi status ereditati e le interazioni matrimoniali di-
fensive ammissibili mediante un diagramma di Venn, il quadro assomi-
glierebbe a quello che segue:

Le categorie si definiscono per la vicinanza al tempio (e al suo luogo san-
to) — sacerdote, levita, israelita — insieme a due qualita: "appartenenza al-
la comunita israelita per nascita biologica o rituale e la capacita di trasmet-
tere il proprio status all’interno della comunita israelita:

x. abominio: del tutto fuori dalla scala di purita, dunque inevitabilmente impuri;

f. sempre impuri per il matrimonio, dal momento che non possono soddisfare
i criteri per essere inseriti nella scala di purita;

d. Israele, compresi coloro che ne fanno parte per nascita rituale (proseliti).
Alcune persone di questa categoria sono in grado di sposarsi nel «vero» Israele a
livello di levita e di israelita, ma non a livello sacerdotale, dunque sono puri per
alcuni, impuri per altri dei circoli pin interni;

c. coloro che sono israeliti per nascita, «vero» Israele, ma tra questi c’¢ una
categoria particolare b;

b. leviti: queste persone sono adatte al servizio del tempio, ma sono privi delle
qualita necessarie per essere inseriti nella categoria a;

a. sacerdoti: adatti tanto al tempio quanto all’altare (luogo santo);

e. quanti di d il cui inserimento in Israele & dubbio o che per status ereditario ¢



198  Puro e impuro

problematico che possano fungere da elementi di trasmissione o non lo possano
affatto.

Queste categorie di persone nella societa israelita del 1 secolo costituisco-
no un’idea astratta delle linee di purita dell’Isracle del secondo tempio,
un’affermazione simbolica di chi si trova nel corpo sociale d’Israele. L’in-
gresso nella casa d’Israele si da per nascita e il rito d’entrata ¢ segnato
dalla circoncisione. Non dovrebbe stupire la scoperta che la classificazio-
ne di animali in puri e impuri — cid che del regno animale ¢ abilitato a en-
trare nel corpo individuale dell’israelita o nel corpo cultuale al tempio —
si adatta bene a queste categorie di persone. Sarebbe un altro caso di re-
plicazione: le medesime norme in un’altra dimensione.

CLASSIFICAZIONE DEGLI ANIMALI IN PURI E IMPURI

In realtd come la terra santa & santa perché ¢ riservata al Dio d’Israele, lo
stesso vale per tutto Israele con i suoi animali domestici. Questo parallelo
tra Isracle e le sue bestie domestiche si puo vedere nel fatto che il primo-
genito, «il primo ad aprire il ventre nel popolo d’Isracle, tanto dell’'uomo
quanto della bestia», & del Signore (Es. 13,25 22,29b-30; Lev. 27,26-27;
Num. 3,13; 8,17-18; 18,15), come anche nel fatto che i sacrifici del tem-
pio devono venire solo «dal bestiame o dal gregge» (Lev. 1,2), cio¢ da
animali domestici. Questi devono osservare il sabato, esattamente come 1
loro proprietari e padroni (Es. 20,8-11; Deut. 5,12-15; per I'anno sab-
batico, Lev. 25,6-7). Infine, proprio come Israele deve evitare il matri-
monio con altri gruppi etnici — come se gli altri gruppi etnici costituissero
altre specie — cosi anche & proibita I'ibridazione di animali domestici di spe-
cie diverse (Lev. 19,19).

Per replicazione le categorie che nelle norme di purita matrimoniale di-
vidono una classe di israeliti dall’altra, divideranno i loro animali. Ma sul-
la terra vi sono anche animali non domestici e anche questi devono essere
inquadrati per dare senso all’ambiente nel suo insieme. E precisamente
qui che si situano le categorie di puro e impuro di Lev. 11, categorie che
riguardano tutti gli animali dell’ambiente: creature acquatiche, celesti e
terrestri. La replicazione delle norme di puritda matrimoniale ha di mira
principalmente, come si vedra, le creature di terra. Si consideri ad esempio
Lev. 11.

Le categorie di Lev. 11 riguardano tutti gli animali del territorio, tra i
quali solo la varieta domestica ¢ idonea al tempio. Gli animali sono sud-
divisi anzitutto secondo i loro habitat: acqua, aria o terra. Quelli anomali
vengono rifiutati immediatamente, sono un abominio perché cadono al
di fuori delle categorie — ad esempio gli anfibi che vivono tra due sfere e
in entrambe (Lev. 11,10). Quindi si delineano criteri particolari per ogni

Classificazione degli animali in puri e impuri 199

categoria: animali di terra idonei sono «tutti quelli che dividono lo zoc-
colo e hanno il piede fesso e ruminano» (Lev. 11,3). L’animale d’acqua
acconcio & «tutto cio che nelle acque ha pinne e squame» (Lev. 11,9). Gli
animali d’aria acconci sono infine quelli che non mangiano sangue e ca-
rogne, possono volare o saltare con le proprie ali e con due zampe (ad es.
la locusta: Lev. 11,13-22).

Tra le anomalie in queste categorie figurano le creature che hanno le
caratteristiche definitorie dei membri di un’altra categoria, come animali
di terra che sciamano come pesci o insetti (Lev. 11,29 ss.), creature alate
che vanno a quattro zampe come gli animali di terra (gli insetti, Lev. 171,
20) o creature che mancano delle principali caratteristiche definitorie (ad
es. granchi e anguille sono creature acquatiche senza pinne e squame). Le
creature che strisciano, si trascinano e/o sciamano e brulicano mancano
di criteri per essere collocate in una classe qualsiasi, dal momento che vi
sono animali in tutte le tre aree che si comportano in questo modo. Per
questo «qualsiasi cosa strisciante che striscia sulla terra ¢ abominio; ...
tutto ciod che se ne va sul suo ventre e cid che cammina sulle quattro zam-
pe o tutto ¢id che ha molti piedi, tutte le cose striscianti che strisciano
sulla terra, non le mangerete, perché sono abominio» (Lev. 11,41-42). A
scopi comparativi con la classificazione di persone illustrata sopra si puo
consideri il seguente diagramma di Venn delle creature terrestri (tratto da
Mary T. Douglas):

Queste categorie, come quelle per le persone, dipendono dalla vicinanza
al tempio (e all’altare) oltre che da due qualita: addomesticamento e ca-
ratteristiche di ruminazione e zoccoli fessi.

x. abominio: qualsiasi animale di terra che sciama si trova del tutto al di fuori
della scala di purita, dunque & necessariamente impuro;




200  Puro e impuro

f. sempre impuri a fini alimentari, dal momento che non corrispondono ai cri-
teri di inclusione sulla scala di puritd. Non hanno zoccoli fessi né ruminano né
sono addomesticati, e comprendevano predatori ¢ mangiatori di carogne come
leoni, orsi, volpi e cani {che nel Vicino Oriente antico non erano animali da com-
pagnia);

d. animali della terra d’Israele che sono addomesticati o non lo sono ma han-
no zoccoli fessi 0 ruminano o entrambi. Possono essere, a fini alimentari, puri o
impuri;

c. gli animali che hanno zoccoli fessi e ruminano sono puri ¢ adatti all’uso ali-
mentare (Lev. 11,3; Deut. 14,4-6 per quelli non addomesticati). In questi ¢’¢ una
categoria particolare b;

b. animali puri senza macchia di mandrie ¢ greggi domestiche; sono adatti per
I’altare (Lev. 22,20 per la norma generale) a meno che si esiga una richiesta ulte-
riore (ad es. Lev. 1,3.10; 4,3.23.28; §5,15.18);

a. animali puri senza macchia di mandrie e greggi domestiche adatti all’altare
con il requisito aggiuntivo dell’eta (ad es. di un anno — Lev. 9,3; 23,18) o della qua-
lita (ad es. tutti i primogeniti vanno dati al sacerdote — Num. 18,15);

e. quelli di d che non presentano sia zoccoli fessi sia ruminazione, ossia che ri-
spondono a una o all’altra delle caratteristiche ma non a entrambe, anche quan-
do si tratti di animali addomesticati (Lev. 11,4-7). In questo elenco il maiale non
ha un rilievo particolare, ma nel 11 secolo a.C. esso diventa un animale particolar-
mente impuro a motivo del suo uso come animale sacro da chi non ¢ israelita, in
particolare a partire dall’etd maccabaica (cf. 1 Macc. 1,41-64 ¢ 2 Macc. 6,4-5).

Come Mary Douglas ha fatto osservare, s’incontra quindi una struttura
parallela di linee di purita che contraddistinguono Israele e i suoi anima-
li. Questi potrebbero essere riassunti come segue:

israeliti 1 loro animali

N

c. tutti quelli che si trovano sotto I’alleanza, puri e impuri — ma mai abominevoli;
b. adatti al culto del tempio o al sacrificio: soltanto i puri senza macchia;
a. consacrati al tempio: primogeniti senza macchia, di uomini e bestie (cf. Lev.
21,17-23; 27,26-27; Es. 13,2.11-16; 22,29-30).

Riguardo alla categoria b, gli animali idonei al culto del tempio o al sacri-
ficio, la nostra classificazione prende in considerazione soltanto la condi-

Santificazione e sacrificio 20T

zione di puritd o impurita relativamente alla nascita. La nascita non se-
gna che I’inizio di un processo in cui ¢ possibile restare macchiati o impu-
ri, e quindi non idonei ai contatti sociali con i propri pari in vario grado,
a seconda della lontananza dal fulcro centrale, il tempio. Lev. 12-15, ad
esempio, elenca coloro che sono impuri e devono astenersi da contatti so-
ciali con i propri pari. Vi & compreso chi soffre di malattie della pelle o di
emissioni corporee anomale o abnormi, come la mestruazione, ’emissio-
ne seminale, la suppurazione. In questi casi i confini personali del singolo
si dimostrano permeabili, il singolo non ¢ intero. Lo stesso vale per il
contatto con un cadavere. Non era inoltre consentito a un sacerdote o a
un israelita contaminato offrire sacrifici. Nella prescrizione che segue ¢
debitamente indicato cio che potrebbe costituire un’imperfezione: «Perché
non si avvicinera nessuno che abbia un difetto, nessun cieco o zoppo o
qualcuno con il volto mutilato o un arto troppo lungo, o chi ha un piede
o una mano lesi o una gobba, 0 un nano o un uomo con un difetto di vi-
sta o una malattia da prurito o la scabbia o i testicoli schiacciati» (Lev. 21,
18-20). Anche in questi casi le persone presentate non sono intere. L’im-
puro e il deturpato semplicemente non possono essere simboli di pienez-
za e perfezione, e dunque non possono replicare P’ideale: I'individuo per-
fetto nella societa perfetta sotto il Dio perfetto.

Ora che si ha qualche idea di come le persone si insedino nei posti che
spettano loro e di come gli animali replichino le persone e si inseriscano
nei posti loro propri, si passera a esaminare i processi con cui le persone
e i loro animali interagiscono simbolicamente con Dio. Uno di questi pro-
cessi ¢ la santificazione o consacrazione. Santificare significa mettere da
parte per Dio, rendere santo a e per Dio. Un secondo processo €& una for-
ma particolare di consacrazione detta sacrificio. Dietro a entrambi questi
processi sta il modo umano di rendere qualcuno o qualcosa consacrato ad
altri.

SANTIFICAZIONE E SACRIFICIO

All’inizio di questo capitolo ho illustrato un certo numero di esempi che
spiegano come sperimentiamo il sacro alla stregua di cio che riteniamo te-
nuto da parte esclusivamente per noi. Ad esempio i jeans del primo esem-
pio: in che modo vengono separati o messi da parte per noi? Il processo,
che potremmo definire d’acquisizione o d’acquisto, si compie in tre passi
distinti. All’inizio i jeans occupano la loro normale posizione di merce,
sono proprieta di qualche impresa impersonale come la ditta manifattu-
riera o il grande magazzino. Quando iniziamo a vedere dove possano an-
dare le nostre preferenze, mettiamo da parte da questa posizione normale
alcuni jeans mentre li proviamo, ne consideriamo le qualita, eccetera. E



V

202 Puro e impuro

quando il nostro interesse per un paio specifico € cresciuto, consideriamg
questo paio virtualmente nostro, non del tutto uguale a tutti gli altri che
si trovano su banchi e scaffali, e ci offenderemmo se un altro cliente ve.
nisse a prenderseli dalle nostre mani — benché ancora non siano nostri, |
jeans che probabilmente acquisteremo, che virtualmente sono nostri, stan-
no in una fase intermedia, sono separati dalla pila in vendita ma ancorg
non sono nostri. Si trovano per cosi dire in una situazione di confine o mar-
ginale. Per attraversare questa situazione marginale chiamiamo in soccor-
so un maestro di cerimonia, un venditore che sovrintende alla cerimonia
o al rito mediante il quale i jeans marginali passano in una nuova situa-
zione, diventano nostri, sono separati o messi da parte per noi. Vengono
santificati a o per noi. Questo piccolo rito di santificazione consiste quin-
di di tre fasi che potrebbero essere rappresentate come segue:

condizione marginale

virtualmente nostro

A B C
condizione normale condizione normale
per noi profana per noi consacrata
separazione aggregazione

Questo tipo di processo che si pud riconoscere nel modo in cui si affron-
tano molte cose, mette in evidenza anche gli importanti cambiamenti so-
ciali a cui si ¢ sottoposti. L’ingresso di qualcuno nella condizione margi-
nale detta universitaria, ad esempio, ¢ finalizzato a un nuovo tipo di si-
tuazione consacrata, una professione o una carriera. L’ingresso dello stu-
dente ha inizio da una condizione normale di mancanza di competenza
specifica in qualcosa. Allo stesso modo, diventare sposati ¢ una sorta di
processo dalla condizione normale d’essere non sposati attraverso una
condizione marginale di decisione, pianificazione e rito, alla nuova posi-
zione normale d’essere sposati. Nella prima fase i coniugi potenziali sono
profani 'uno all’altro, nella seconda diventano virtualmente consacrati
I’'uno all’altro, infine attraversano qualche tipo di rito che rende effettivo
I’essersi messi da parte I'un I’altro. Il risultato & il nuovo stato normale
d’essere santi I’uno all’altro o 'uno per Ialtro, d’essere sposati. E da os-
servare che sia all’universita sia per sposarsi vi sono maestri di cerimonia,
socialmente riconosciuti, che fanno da guida attraverso la condizione mar-
ginale.

Questo quadro ¢ temporale, dal momento che considera il processo in
termini di tempo, ma € possibile rappresentare il processo anche sotto un
profilo spaziale. Per quanto riguarda le cose, ne possediamo gia un gran

Santificazione e sacrificio 203

numero in una sfera spaziale che potremmo chiamare la nostra area sa-
cra (la nostra casa, la nostra stanza, il nostro armadio). Quindi al di fuo-
ri della nostra area sacra ¢’¢ ovviamente una enorme quantita di oggetti
che non sono nostri, che sono a noi profani. Vi ¢ infine I’area di sovrap-
posizione in cui interagiamo col profano e acquisiamo nuovi articoli che
diventano consacrati a noi e per noi, una sorta di area marginale spaziale
(Parea circostante un registratore di cassa o una stanza con mobili acqui-
stati a rate, per esempio). Sotto il profilo dello spazio la disposizione par-
rebbe la seguente:

A C

profano per te consacrato a te

spazio loro
mondo loro

spazio tuo
mondo tuo

Il modo con cui si mette da parte o si santifica qualcosa ¢ di spostarlo dal
mondo che ¢ il suo (o di nessuno, nella nostra cultura d’illimitatezza dei be-
ni) al nostro. Il nostro mondo, comprese le persone e le cose che ne fanno
parte, € consacrato a noi. Abbiamo configurato e acquisito il nostro mon-
do perché i nostri genitori ci hanno introdotti in esso (che era il loro mon-
do, nel quale noi eravamo gli estranei) dall’area marginale della nascita.
In quest’area marginale potevano accoglierci o respingerci, ¢ in questo sen-
so ¢’¢ poca differenza tra il nascere o I’essere adottati da determinati ge-
nitori: in entrambi i casi i genitori devono decidere di accogliere il figlio.
Applichiamo ora questi due modelli di spazio e tempo alla relazione
degli esseri umani con Dio. Sotto il profilo temporale, a che cosa & simile
il procedimento di mettere qualcosa da parte per Dio? sotto il profilo del-
lo spazio, in che modo s’intersecano gli ambiti di Dio e quelli dell’umani-
ta? Nell’Israele del 1 secolo lo spazio di Dio era simboleggiato dall’edifi-
cio politico e religioso, il tempio, che replicava sia P’intera terra santa sia
il mondo intero, come una serie di scatole cinesi o di matrioske russe, ’una
dentro P’altra. Il processo con cui si riservano a Dio o si mettono da parte
per Dio persone e cose & detto santificazione o consacrazione (come in
«sia santificato il tuo nome»); il processo d’interazione con Dio per mez-
zo di persone e cose messe da parte in tal modo & definito culto. Le nor-
me di purita dei nostri stranieri del 1 secolo indicano categorie di persone



I 4

204 Puro e impuro

e cose e la loro condizione e posizione adeguata per prendere parte a que-
sta interazione tra Dio e 'umanita — nel tempio, nella terra santa e ne|
mondo intero. Queste regole si replicano anche nella suddivisione del tem-
po lungo P’anno, il quale ¢ sia il tempo del tempio, sia il tempo nella terry
santa espresso dalla settimana scandita dal riposo del sabato, sia il tempo
annuale in generale scandito da particolari giorni di festa. Il tempo de|
tempio, il tempo del sabato e il tempo del giorno di festa sono tutti temp;
marginali, tempi di transizione, tempi in cui si puo trascurare di guardare
’orologio, pitt 0 meno come si fa quando ci si trova a un ricevimento do-
ve davvero ci si diverte o quando si ¢ innamorati o in una vacanza fanta-
stica. In queste circostanze guardare I’ora ha poco senso, proprio come
pensare alle questioni di tutti i giorni ha poco senso ai ricevimenti, in ap-
puntamenti galanti o in vacanza. Questi sono tempi santi, ed esigono un
quadro diverso di attenzioni.

Per tornare ai nostri stranieri, si puo considerare la disposizione degli
spazi, le linee di demarcazione sacre, del tempio di Gerusalemme nel 1 se-
colo. Pitt 0 meno come i posteriori edifici ecclesiastici e i santuari cristia-
ni del mondo intero, il tempio consisteva di tre grandi aree: A) un luogo in
cui si potevano radunare persone adeguatamente preparate; C) un luogo
che delimitava lo spazio di Dio, il santuario vero e proprio, come I’area
dell’altare in alcune chiese cristiane; B) uno spazio intermedio in cui puod
avere luogo linterazione. Naturalmente queste grandi aree possono esse-
re e sono ulteriormente suddivise, ma il quadro generale puo essere suffi-
ciente per iniziare. Le aree corrisponderebbero quindi ai cerchi che deli-
mitano gli spazi di cui sopra si & detto, di cio che & nostro e di cio che no-
stro non ¢&. Per risultare pill preciso circonderd entrambi i cerchi con una
linea che comprende le persone che non appartengono al popolo di Dio e
dunque non sono toccate dall’interazione:

area circostante = il mondo di quelli che non sono
popolo di Dio, impuro e abominevole

settore

C

settore

A

luogo spazio di Dio

dell’assemblea

settore

B

mondo del mondo di Dio

-l N/
popolo di Dio -‘?

settore
d’interazione

Figura 5. Rappresentazione verticale dell’area del tempio

categoria spaziale simbolica categoria nell’A.T. I secolo
natura mista: al di fuori al di fuori della terra santa
puro, impuro dell’accampamento
e abomini
cultura mista: all’interno nella terra santa
puro o 1mpuro, dell’accampamento replicata da Gerusalemme,
ma nessun abominio la citta santa
zona A: cortile della tenda monte del tempio e cortili di
spazio del popolo di Dio: a) gentili (stranieri e residenti
spazio dell’assemblea nella terra)
b) donne (israelite)
c) israeliti

soglia detlo spazio di Dio

zona B: ‘ altare e bacino
spazio d’interazione tavola e candelabro a sette bracci
limiti estremi tenda davanti al santuario
dello spazio umano

zona C: | tenda con I'arca portico

spazio di Dio | santo dei santi luogo santo

santo dei santi

La disposizione del tempio replica quella della terra santa in cui si trova.
Il tempio ¢ a Gerusalemme, su una delle tre colline chiamate nel 1 secolo
monte del tempio. Proprio come la terra santa ¢ la terra di Dio rispetto al
mondo creato da Dio, cosi Gerusalemme ¢ la citta di Dio {Mt. 4,5; 27,53)
in rapporto alla terra santa, e il monte del tempio ¢ la montagna partico-
lare di Dio rispetto alla citta di Gerusalemme. L’edificio del santuario (Mzt.
24,15; 1 Cor. 3,17) nella zona del tempio, infine, & lo spazio di Dio ri-
spetto all’area del tempio in generale. Ancora una volta ci si trova davan-
ti a una serie di scatole cinesi o di matrioske russe che suddividono lo
spazio per riempirlo di senso in rapporto a un centro. In ogni caso ’area
problematica, ’area del timore e dell’apprensione come della gioia e del-
I’esuberanza emotiva, ¢ I’area d’interazione, il margine o la linea di confi-
ne. Gli immigrati giudaiti provenienti dall’estero erano felici di vedere la
terra santa; in pellegrinaggio si rallegrano alla vista di Gerusalemme sul-
'orizzonte; da fedeli straripano di gioia allo spettacolo del monte del tem-
pio, e quanti offrono sacrifici si mostrano euforici quando nel luogo del-
’assemblea scorgono I’altare e dietro a questo il santuario. Sulla strada per
Gerusalemme toccare i margini suscita reazioni emotive. Per chi & impu-
ro, per chi non & autorizzato a toccare i margini, ci si potrebbe attendere
qualcosa come un’esperienza inversa. E davanti a un’orda conquistatrice
di invasori stranieri crescerebbe I'inquietudine a vederla attraversare mar-
gine dopo margine, limite dopo limite in una marcia di profanazione, cor-




V

206  Puro e impuro

ruzione, riduzione di tutto al profano. E questo Peffetto di margini, definj.
zioni e limiti di puritd sull’esperienza umana, nostra e loro (e incidental-
mente potrei osservare che agiscono sul corpo personale proprio come ag;-
scono su quello sociale).

Com’¢ noto Israele credeva che i suoi margini, le sue linee di purita, fog-
sero dono di Dio ed espressione della sua volonta. Quanto all’area del tem-
pio, lo spazio di questa potrebbe essere rappresentato verticalmente secon-
do la disposizione della fig. 5 (passi che parlano del tempio di Salomone
sono Es. 25-27 — anche se si dice che sia stato pronunciato nel deserto —
ed Ez. 40-43 — questo tempio futuro si fonda sui ricordi del tempio di Sa-
lomone; per il tempio erodiano del 1 secolo, noto come secondo tempio,
sulla scorta della regolamentazione biblica e della prassi successiva, cf. Joa-
chim Jeremias, Gerusalemme al tempo di Gesit, 133-139 per le fonti rabb;-
niche).

In questa disposizione il santo dei santi segna il centro del monte del
tempio, che contrassegna il centro di Gerusalemme, il quale costituisce il
centro della terra santa, che ¢ il centro del mondo. Al centro dei centri il
popolo santo di Dio ha la possibilita di interagire con Dio sotto la dire-
zione rituale dei sacerdoti di Dio aiutati dai loro leviti.

Il pitt grande dono di Dio al popolo scelto ¢ la vita. La vita nelle socie-
ta preindustriali ruralizzate del Mediterraneo del 1 secolo era abbastanza
precaria. Si era fin troppo consapevoli dell’incertezza della vita, che veni-
va sicuramente da Dio soltanto, per cui in definitiva apparteneva a lui sol-
tanto. Una delle forme principali d’interazione con Dio nel tempio di Ge-
rusalemme metteva al centro la vita, la celebrava o la ripristinava. Que-
sta interazione imperniata sulla vita € il sacrificio, processo rituale in cui
si offre a Dio qualche forma di incentivo, reso irrecuperabile per 'uomo,
nella prospettiva di qualche effetto vitale per Pofferente (o gli offerenti).

In quanto rituale, il sacrificio implica che si metta da parte qualche en-
tita vivente — animale, vegetale (cui spesso si univano minerali) — renden-
dola irrecuperabile per chi presentava il sacrificio e quindi offrendola a
Dio. Il fatto di rendere irrecuperabile ’entita vivente trasforma questa ir-
rimediabilmente, uccidendola, cucinandola, versandola o bruciando sale
o incenso. L’entitd vivente diventa una vittima — termine tecnico del sa-
crificio. Quindi la vittima viene ingerita da chi la presenta e da Dio, o da
Dio soltanto (come nelle offerte di olocausto). Gli elementi centrali della
vita negli esseri viventi appartengono alla sola divinita (anche se a volte
vengono utilizzati dai fedeli, come, in Israele, il grasso e il sangue; cf. la
carne / il corpo e il sangue di Gesty; in Grecia il grasso e le ossa). L’effetto
che si cerca nel sacrificio ¢ un effetto vitale: il mantenimento o il ripristi-
no della vita, attribuiti esclusivamente alla divinita. I sacrifici di manteni-
mento della vita celebrano la vita nelle festivita. I sacrifici di ripristino del-

Santificazione e sacrificio 207

la vita rivitalizzano dopo una devianza accidentale o una fuoriuscita dal-
la sfera umana, come quando una madre penetra nella sfera del preuma-
no per concepire un figlio, o quando un marito o un figlio entrano nella
sfera dei morti per seppellire un parente.

Gia sappiamo di stare occupandoci di personalita integrate in gruppi e
orientate al gruppo, che cercavano patroni di strati sociali superiori per es-
sere aiutate a conservare lo status sociale loro attribuito e da loro eredi-
tato. Da questo punto di vista il Dio d’Israele occupa il pit alto status so-
ciale immaginabile ed egli & ’unico che possa aiutare a conservare la vita.
Questo Dio esorta chi ¢ stato messo da parte a interagire in riti incentrati
sulla vita. Ma Dio non ha bisogno di questi sacrifici; loro, piuttosto, han-
no bisogno di sacrificare a Dio. Perché? Anzitutto per celebrare i benefici
vivificanti del patronato di Dio, e tra questi la potenza di Dio oltre alla
gioia della sua presenza, quindi per porre rimedio a relazioni potenzial-
mente mortali che sono attribuite a offese arrecate a Dio. I sacrifici a Dio
sono analoghi ai doni elargiti a patroni di classe superiore. Cio che i pa-
troni richiedono ai clienti é il riconoscimento d’onore, di sottomissione,
un seguito. Il sacrificio a Dio ¢ simbolo del dono di un cliente al patrono,
¢ espressione di relazione asimmetrica ma reciproca a cui non sono estra-
nee la potenza, la protezione e la gioia d’immergersi nella presenza del pa-
trono dei patroni. Nel sacrificio del tempio cio che viene offerto — qual-
che vittima prescritta e pura — sta al posto di chi lo offre, il quale dev’es-
sere altresi puro e senza macchia.

L’oggetto ¢ ricevuto dal capo rituale della zona intermedia 0 margina-
le, il sacerdote, che agisce come un ponte tra lo spazio del donatore e lo
spazio di Dio, spazio che ¢ simbolo dei loro mondi. Per mezzo di questo
ponte e dell’attivita nella zona marginale, i benefici del patrono passano
al donatore, che puo essere un singolo, un gruppo o 'intera nazione. In
questo modo il sacrificio simboleggia un’interazione tra un popolo parti-
colare e Dio attraverso la zona marginale o di passaggio. Nei sacrifici che
ripristinano la vita la vittima viene bruciata completamente sull’altare.
Nei sacrifici che asseriscono la vita, dopo essere passato nella zona mar-
ginale la maggior parte del cibo offerto in sacrificio & mangiato da chi lo
offre, da chi lo circonda e dal personale del tempio. La trasformazione
delle porzioni bruciate sull’altare ¢ simbolo del passaggio del donatore a
Dio. 1l gruppo di amici che si raccoglie intorno al pasto del tempio sim-
boleggia apertamente I’amicizia di un patrono benevolo con i suoi clienti.
Lo scopo di tutto cio & senza dubbio «religioso» nel senso che la parola ha
nel 1 secolo: il riconoscimento della preminenza di Dio su qualsiasi status
sociale, ’lammissione che Dio ¢ il solo che sovrintende a tutto — donde il
chiaro simbolo d’onore, sottomissione e obbedienza del donatore a Dio,
insieme all’accoglimento da parte di Dio del donatore come cliente.



. 8

208  Puro e impuro

[ sacrificio, quindi, riguarda sempre la vita ed & elevato a chi sovrinten-
de alla vita umana. Che gli esseri umani non possano produrre sponta-
neamente, tecnologicamente o meccanicamente la vita, fa di questa il pri-
mo simbolo naturale del dono — la vita viene sempre da altri. La fonte ul-
tima della vita da cui proviene tutta la vita ¢ un’altra immagine del Dio al
quale & rivolto il sacrificio. Essendo per cosi dire un risultato della vita, il
sacrificio & sempre rivolto a chi secondo I'esperienza umana adulta € 'uni-
co responsabile della vita. Chi presenta un sacrificio mira a mantenere la
vita 0 a ripristinarla.

Proprio come I'offesa arrecata a un proprio pari che avrebbe potuto
condurre a una faida mortale esige una riconciliazione, cosi era disponi-
bile una varieta di sacrifici di purificazione e riconciliazione rivolti a Dio
per tenere lontane minacce alla vita ¢ per ristabilire relazioni che la favo-
rissero. Questi sacrifici segnavano la riconciliazione e un nuoOvo iNizio so-
ciale, e sono spesso definiti sacrifici espiatori. E proprio come chi prova a
instaurare relazioni con altri esseri umani presenta qualche regalo, cosi si
possono offrire alla divinita anche questi doni «esplorativi» per garantir-
sene la benevolenza: sono detti sacrifici propiziatori. Un tipo di sacrificio
propiziatorio assicura la protezione da qualche minaccia letale arrecata
da altri (sacrificio apotropaico), nella forma sia di semplice protezione sia
di qualcosa inflitto ad altri.

Detto in breve, il sacrificio riguarda sempre la vita, il suo scopo ¢ di ave-
re qualche effetto vitale. Si colloca all’intersezione di processi sociali, quan-
do ¢ bisogno di confermare o ripristinare la vita; ¢ una transazione ri-
tuale che asserisce o celebra la vita di un gruppo parentale o di uno stato
o che segna il ristabilimento della vita di una persona o di un gruppo che
meritavano di perderla. Nell’antichita, come oggi in molte societa non
occidentali, elemento di mediazione in questo processo sociale & qualche
essere vivente (animale o vegetale) che viene ucciso, quindi consumato in
parte o per intero dal partner di transazione che si ritiene essere responsa-
bile della vita, ossia Dio. Lessere vivente viene trasformato, reso irrecu-
perabile e irreparabile da colui che offre il sacrificio: 'nomo o Ianimale ¢
ucciso, la farina viene cotta, il vino & versato. Quindi Dio ne riceve una
porzione: una parte nel caso di ratifica della vita, da condividere con la
cerchia che offre sacrifici, tutto nel caso di ripristino della vita, perché so-
stituisce la persona o l'entita che in realta avrebbero dovuto essere uccise.

Sembra che tutti i modelli di persone pure e impure per nascita, di ani-
mali puri e impuri che in qualche modo replicano le categorie personali,
di spazio sacro e profano e di procedure per attraversare i confini, ai tem-
pi di Gesii valessero sia per le élite sia per le non élite israelite coinvolte.
Queste norme di purita costituivano le linee implicite ed esplicite con cui
si situavano persone ¢ cose nell’lsracle del secondo tempio.

Ordinamenti di purita nei gruppi posteriori a Gesg 209

Non mo_lm tempo (?O]JD la morte ¢ risurrezione di Gesti, un gruppo im-
portante di seguaci di Gesu rifiuto tuttavia questi ordinamenti di purita
per i membri di altri (abominevoli) gruppi etnici che avevano accolto Ge-
st come il messia che doveva venire in potenza. Secondo I'ideologia israe-
lita, d’altro canto, il messia di Dio si sarebbe indirizzato al proprio popo-
lo di Dio per trasformare la societa israelita con i suoi ordinamenti di pu-
rita donati da Dio. Accogliere Gesit come messia senza gli ordinamenti di
purita d’Israele significava evidentemente respingere la volonta di Dio e
respingere 'ordinamento comandato da Dio per I'interazione tra patrono
e cliente. E con la distruzione del tempio di Gerusalemme nel 70 d.C. — do-
po la quale furono scritti la maggior parte dei nostri documenti evange-
Jici —, il sacro centro dei centri cessa di demarcare come un tempo lo spa-
zio sacro, dando cosi ragione a quei seguaci di Gesti, come Paolo e i suoi
discepoli, che gia prima del 70 d.C. ritenevano le norme di purita israeli-
ta facoltative per gli israeliti «in Cristo».

ORDINAMENTI DI PURITA NEI GRUPPI POSTERIORI A GESU

Stando alle tradizioni piti antiche dei vangeli, & lecito concludere con suf-
ficiente sicurezza che Gesti proclamo il regno di Dio e agi da guaritore.
Le sue guarigioni beneficiavano spesso gente che, stando alle norme di pu-
rita, era macchiata, quindi impossibilitata a intrattenere relazioni sociali
col resto del popolo santo d’Israele (ad es. lebbrosi, Mc. 1,40-45; Lc. 17,
11-19; emorroissa, Mc. 5,25-34), oppure esclusa dal tempio ¢ dal sacrifi-
cio a motivo di qualche tipo d’impedimento permanente o mancanza di
pienezza (ad es. ossessi, paralizzati, zoppi, ciechi). Queste guarigioni sono
spesso associate alla finalita e alla funzione del tempo sacro, in particola-
re del sabato (ad es. Mc. 1,21-27; 3,1-6; Mt. 12,1-14). Guarendo di saba-
to Ges provoca discussioni sul significato del sabato — e quindi sul signi-
ficato delle norme di purita in relazione al tempo. Ci6 ovviamente impli-
cava altre domande sul senso delle norme di purita in relazione allo spa-
zio e alle persone, dal momento che queste norme si replicavano a vicen-
da e la modifica in un insieme esigeva trasformazioni negli altri.

In queste discussioni Gest accetta il sistema di confini esposto nelle nor-
me di purita della tradizione israelita, sostanzialmente come accoglie la
strategia matrimoniale difensiva tipica dell’Israele postesilico. Gesu pare
tuttavia contestare I'intento sociale di fondo di queste norme e i modi in
cui esse vengono interpretate coerentemente con questo. Intento delle nor-
me non & di recidere dall’accesso a Dio porzioni sempre maggiori del po-
polo di Dio, simboleggiato da cio che & puro e sacro nelle norme di puri-
ta (limitando e ridimensionando in questo modo la zona A degli schemi
sopra illustrati), bensi di facilitare l’accesso a Dio. Le norme di purita ser-




210 Puro e impuro

vono a rendere questo accesso piu facile, non a impedirlo. Detto con al-
tre parole: «Il sabato ¢ stato fatto per gli esseri umani, non gli esseri uma-
ni per il sabato» (Mc. 2,27).

Dio, inoltre, come non ha effettivamente bisogno di sacrifici, cosi nep-
pure ha bisogno di norme di puritd in cui essere relegato e difeso dal di-
sonore e dagli oltraggi degli esseri umani. Dio ¢ perfetto perché ¢ aperto
a tutti gli israeliti, buoni e cattivi. Quanto al popolo particolare di Dio
nella terra santa di Dio, egli «fa sorgere il suo sole sui malvagi e sui buo-
ni e manda la pioggia sui giusti e gli ingiusti» (Mt. §,45). Poiché Dio ¢
aperto a tutto il popolo dell’alleanza d’Israele, fare la sua volonta signifi-
ca essere aperti agli altri israeliti, buoni o malvagi, proprio come lo ¢ Dio.
La sua volonta & quindi il benessere di questo popolo. Per questo qualsia-
si interpretazione delle norme di puritd dovrebbe muoversi nella direzio-
ne del benessere di Israele, non in quella di una semplice conservazione
del sistema in qualche modo meccanico - sul solo piano di mani e piedi.
Nel quadro deve entrare lo scopo, il cuore. Ad esempio: «Mose ha detto:
‘Onora il padre e la madre’ e “Chi parla male del padre o della madre, do-
vra morire’; ma voi dite: ‘Se un uomo dice al padre o alla madre: E qor-
ban (cio¢ donato a Dio) ciod che ti sei guadagnato da parte mia’ — non gli
consentite di fare piti nulla per il padre e la madre» (Mc. 7,10-12; cf. Mz
15,4-6 dove anziché Mose & Dio che esige il rispetto dei genitori). L’as-
sunto di Gesu & che questo tipo d’interpretazione, in cui i diritti dei geni-
tori sono irreversibilmente revocati dalla decisione di qualcuno a favore
di Dio e del tempio, & segno che le prioritd sono ribaltate. Lo stesso vale
per le priorita nei sacrifici del tempio: «Se dunque stai per offrire il tuo
dono all’altare ¢ qui ti ricordi che tuo fratello [anch’esso israelita] ha qual-
cosa contro di te, lascia il tuo dono davanti all’altare e va’; riconciliati
prima con tuo fratello e poi vieni a offrire il tuo dono» (Mt. 5,23-24). Se
quindi le norme di purita servono a facilitare I'accesso a Dio e se il Dio a
cui ci si vuole accostare ha come priorita principale il benessere umano
secondo la volonta di Dio per il popolo scelto, ne consegue che P'interpre-
tazione adeguata delle norme di purita deve conseguire dal mettere in pri-
mo piano la relazione col proprio pari. Per questo ¢’¢ la giustizia, che si
occupa delle relazioni interpersonali adeguate fra tutti i membri della so-
cieta, tra Dio e gli esseri umani a lui stretti in alleanza e tra gli esseri uma-
ni e i loro pari. Nella giustizia simboleggiata da Gest, le relazioni adegua-
te tra Dio e gli esseri umani — assolutamente indispensabili, come mostra-
no le norme di purita — esigono anzitutto relazioni adeguate tra gli uomi-
ni, altrimenti la relazione tra Dio e gli esseri umani resta sul piano di ma-
ni e piedi, della pura attivita, senza la sostanza della persona intera. Que-
sto tipo d’azione, in cui il cuore & assente, ¢ detto formalismo. Per questo,
secondo Dinterpretazione della parabola riguardante il puro e impuro

Ordinamenti di purita nei gruppi posteriori a Gesti 21T

(Mc. 7,14-23), «cio che esce da una persona ¢ cid che contamina una
persona». Ed € da osservare che per intenzioni malvagie scaturite dal cuo-
re s’intendono relazioni interpersonali che recano danno a un proprio pa-
ri: «Dallinterno, dal cuore di una persona, vengono pensieri malvagi, for-
nicazioni, furti, assassini, adulteri, concupiscenze, malvagita, inganno, dis-
solutezza, invidia, bestemmia, superbia, stoltezza».

Sebbene Gesu condivida il punto di vista degli avversari riguardo al va-
lore simbolico delle norme di purita delle scritture d’Israele, la sua attivi-
ta e il suo insegnamento mirano quindi a una nuova visione delle priorita
che poggia sulla cognizione che Gesu stesso ha di Dio e della volonta di
Dio. Per quanto importanti, le norme di purita non sono prioritarie bensi
secondarie rispetto a qualche altra finalita principale. L’accento non do-
vrebbe cadere su come Israele debba rapportarsi a Dio ma su come Dio
di fatto si rapporta a Israele. Scopo dell’interazione con Dio (settore B
dei diagrammi precedenti) & di replicare e dimostrare il modo in cui Dio
si comporta col popolo di Dio (apertura a tutti, generosita e sincerita), non
di replicare e suffragare il modo in cui Israele si ¢ comportato con Dio in
passato (I’atteggiamento difensivo e tendenzioso sviluppato nell’elabora-
zione del passato in tradizione). Nella sua attivita Gesu si rivolse a chi in
Israele per un motivo o per P’altro non poteva avere accesso all’assemblea
del popolo di Dio (settore A dei diagrammi precedenti). Gesui quindi per-
severd in questo aspetto fondamentale come priorita di una relazione ade-
guata con Dio. Una tale interpretazione tende com’¢ noto a sostituirsi al-
I’Antico Testamento inteso come tora sacerdotale di Dio, insegnamento
di Dio sancito come legge dalle élite dominanti del tempo, a profitto di
una concezione dell’Antico Testamento come tora del popolo di Dio, in-
segnamento di Dio che si chiarisce nell’ininterrotta ed efficace attivita di
Dio tra il popolo scelto e a suo vantaggio.

Ne consegue 'inquadramento delle norme di purita della tora nella to-
ra nel suo insieme, anziché 'inquadramento della tora come tutt’uno nel-
le norme di purita, come avrebbero voluto le élite e le non élite interessa-
te (e come avrebbe fatto il giudaismo talmudico normativo quando si sa-
rebbe imposto come religione giudaica nel v sec. d.C.). L’interazione con
Dio ha quindi luogo sul fondamento della tora — compresi sacrificio del
tempio e norme di puritd come sottoinsiemi della tora — e non sulla base
dello spazio divino delimitato del tempio di Gerusalemme e mediato dai
soli sacerdoti. Questa situazione pud essere rappresentata secondo il dia-
gramma della pagina seguente.

Lo spazio di Dio & ovunque egli scelga di rivelarsi, ovunque il popolo si
adoperi per obbedirgli e prestargli onore conformemente alla tora di Dio.
Il luogo dell’assemblea & ovunque il popolo di Dio si raduni per obbedir-
gli e prestargli onore. Una simile prospettiva, che suonava strana alle élite




212 Puro e impuro

urbane del tempo di Gesi, ricorda il profetismo antico con i suoi accenti
sulla compassione e Paffetto concreto per il vicino come a se stessi come
priorita di massimo grado, mentre il sacrificio stava in secondo piano (Mz,
9,133 Mc. 12,33; Os. 6,6; Mich. 6,6-8). Si trattava indubbiamente di prio-
rita delle non élite dei giorni e dell’eta di Gest, in particolare degli scribj
del gruppo farisaico. Con la caduta di Gerusalemme e la scomparsa e esi-
lio delle élite urbane, sotto la guida di Johannan ben Zakkai questi scribj
perfezionarono di fatto un programma (spesso chiamato «rabbinismo»)
in qualche modo simile a quello prospettato da Gesu. I seguaci di ben Zak-
kai elaborarono una religione domestica israelita attuabile che prendesse
il posto della religione politica d’Israele di un tempo, e lo fecero interagen-
do largamente con i gruppi posteriori a Gesti. Quasi una generazione pri-
ma questi ultimi avevano sviluppato la loro versione ispirata a Gesu di una
religione domestica israelita attuabile che sostituisse la religione politica
del tempio.

settore

A

settore

C

luogo spazio di Dio

dell’assemblea

mondo del mondo di Dio

popolo di Dio

settore
d’interazione

In un tempo precedente, negli anni 30 del 1 sec. d.C., i discepoli di Ge-
st avevano lanciato un proprio programma. Per questi seguaci la risurre-
zione di Gesu significava che egli aveva davvero ragione nella sua valuta-
zione della tora e delle sue conseguenze, perché Dio stesso aveva mostra-
to la propria approvazione di Gesi rialzandolo dai morti. Se Gesu ha ra-
gione e se la volonta divina ¢ il benessere umano insieme alle norme di
purita che sono simbolo di un facile accesso a Dio, non bisognava piu cer-
care questo accesso «in Israele» ma «in Cristo». Ed ¢ significativo che que-
sto Cristo & Gesu di Nazaret, il quale sarebbe presto venuto nella potenza
che si conviene al Cristo. Egli stesso ¢ segno della continua attivita di
Dio, per cui & superiore alla tora intesa come legge che mostra cio che piace
a Dio. In luogo di un essere incentrato in Israele sulla tora, i primi gruppi
posteriori a Gesu elaborarono un essere cristocentrico «in Cristo» (Cristo
occupa il settore B).

Sembra che i primi problemi posti ai gruppi di seguaci di Gesu riguar-

—4%1

. 4

Ordinamenti di purita nei gruppi posteriori a Gest 213

dassero come di fatto ci si potesse trovare «in Cristo». Bisogna prima es-
sere «in Isracle» o no? Finché i membri del gruppo successivo a Gesit ap-
partenevano alla casa d’Israele questo non era ovviamente un problema.
Ma come trattare gli altri gruppi etnici? Come comportarsi se dei romani
avessero voluto unirsi a un gruppo di seguaci di Gesu? Avrebbero dovuto
accogliere le convinzioni di Gesu per giungere a credere in lui? «Alcuni
credenti che appartenevano al partito dei farisei si sollevarono e dissero:
‘E necessario circonciderli e chiedere loro di rispettare la legge di Mos¢’»
(Atti 15,5). Di fronte a questa prospettiva la comunita di Gerusalemme
propose un compromesso. | membri di altri gruppi etnici che volessero
vivere «in Cristo» e interagire con i membri israeliti di questa comunita
dovevano soltanto seguire le abitudini tipiche dei forestieri che risiedeva-
no in Israele. Il cosiddetto «decreto apostolico» di Atti 1§ stabilisce quin-
di: «Allo spirito santo e a noi & sembrato infatti giusto non imporre a voi
[membri di altri gruppi etnici, che volete entrare a fare parte di un grup-
po di Gesil] nessun peso maggiore di queste cose indispensabili: che vi
asteniate da cid che & stato sacrificato agli idoli [cf. Lev. 17,8-9] e dal san-
gue [cf. Lev. 17,10-12] e da cid che ¢ stato soffocato [cf. Lev. 17,13-16]
e dall'impudicizia [Lev. 18,1-23). Se vi asterrete da queste cose, farete be-
ne. State bene» (Atti 15,28-29). Questo decreto esigeva un insieme mini-
mo di norme di purita che dovevano essere osservate dai membri non
israeliti del gruppo, cosi da poter interagire «in Cristo» con i membri israe-
liti del gruppo. A ratificare questa sorta d’interpretazione della tora era ora
il comitato amministrativo apostolico di Gerusalemme anziché le élite ge-
rosolimitane d’Israele.

Persone come Paolo pensavano tuttavia che «in Cristo» le norme di
purita d’Israele — elevate a legge e ratificate dall’autoritd amministrativa —
non fossero piu vincolanti. Come si € visto parlando delle strategie matri-
moniali, Paolo torna all’usanza. Le norme di purita del gruppo posteriore
a Gesu dipenderanno d’ora in poi dall’interazione dei membri del gruppo
«in Cristo», non dalla normativa biblica di un tempo. Queste interazioni
divennero le nuove norme per situare persone e cose al posto che loro con-
veniva. Paolo non menziona mai come legge giuridicamente vincolante
nessuna norma della tora al di fuori dei dieci comandamenti (v. sopra,
cap. 4). La ragione di cid viene espressa con maggior chiarezza in tradi-
zioni posteriori a Paolo dalle quali si apprende che Dio stesso aveva dato
a Israele i dieci comandamenti, la vera, prima tord. Ma dopo che Israele
si era dato all’idolatria venerando all’epoca il vitello d’oro, per rimediare
al peccato d’Israele Dio diede un altro complesso di leggi, questa volta tra-
mite Mosg, e questo & quindi un’altra, «seconda» tora. Lo scritto del 111
secolo intitolato Didascalia Apostolorum parla della «seconda legislazio-
ne» (in ebraico: mishna) con queste parole: «Perché la prima legge & quel-




214  Puro e impuro

la che il Signore Dio pronuncio prima che il popolo si fosse fatto il vitello
ed avesse servito gli idoli, e comprende le dieci parole e le sentenze. Ma
dopo che ebbero servito gli idoli, Dio giustamente predispose per loro i
ceppi, perché ne erano degni. Ma non li lascio a se stessi; il nostro salva-
tore non venne infatti se non per compiere la legge e per liberarci dai cep-
pi della seconda legislazione» (per un’argomentazione identica si veda, nel
11 secolo, Ireneo di Lione, Adversus Haereses 4,25,35 4,26,T; 4,28).

Scopo di questa «seconda tora» posteriore ai dieci comandamenti era
per Paolo di ammaestrare Israele all’obbedienza di Dio: «Cosicché la leg-
ge fu il nostro pedagogo finché non venne Cristo» (Gal. 3,24). Paolo non
ritenne mai che qualcosa che era gia sacro per Israele costituisse un vin-
colo sacro per il nuovo popolo di Dio chiamato in Cristo. Quando parla
di accesso a Dio, di cid che & consacrato a Dio, Paolo e le sue comunita
non adottano né adattano mai qualcosa che i loro contemporanei, tanto
giudaiti «messi da parte» quanto greci «civilizzati», ritenessero consacra-
to, santo o sacro a Dio. Come gia si & visto, tra quanto vi ¢ di consacrato,
santo o sacro vi sono il tempio, organizzazione delle persone (la comu-
nita di culto), il sacrificio, il personale sacro e tempi e stagioni consacrati.
In che modo Paolo e la tradizione paolina dopo di lui parlano di questi
ambiti?

1. Tempio. Per i membri del gruppo posteriore a Gesu della tradizione
paolina, il tempio di Gerusalemme non era pitt un’area particolare e di-
stinta di spazio sacro. Il tempio, o pill propriamente il santuario stesso,
era piuttosto il ritrovarsi dei membri del gruppo che costituivano il corpo
di Cristo ripieno di spirito. Tutti insieme essi erano il «tempio dello spiri-
to santo» (1 Cor. 6,19; cf. 1 Cor. 3,16-17) 0 «il tempio del Dio vivente»
(2 Cor. 6,16). E sempre il gruppo santo, inoltre, mai il singolo, che & tem-
pio di Dio e corpo di Cristo. Dopotutto si sta parlando di personalita col-
lettiviste orientate al gruppo e da questo governate.

2. Organizzazione delle persone. Le linee di purita consistevano ormai
soltanto della distinzione tra dentro e fuori, tra iniziati ed estranei. I con-
fini che dipendevano dallo status sociale, dai ruoli di genere e dall’etnia do-
vevano essere azzerati, quantomeno quando i membri del gruppo poste-
riore a Gesu si radunavano (Gal. 3,28; 1 Cor. 12,13; Col. 3,11), ma non
in modi che potessero essere causa di vergogna per il gruppo (si rispetta-
vano ad es. le distinzioni tra uomini e donne, tra sposati e non sposati).
O si era «in Cristo», o non lo si era. I’apertura a chi si trovava al di fuo-
ti e Pattenzione per I’opinione che questi si potevano fare dei membri del
gruppo erano importanti. Il passaggio simbolico dall’esterno all’interno
era segnato dal rito del battesimo (pitt 0 meno come la circoncisione se-
gnava l’ingresso in Israele, cf. per es. Col. 2,11-12). Come l'autore della
lettera agli Efesini scrive a membri non israeliti del gruppo, «non siete

D

Ordinamenti di puritd nei gruppi posterioria Gesi 21§

pilt stranieri né ospiti [forestieri residenti in Israele], ma siete concittadini
dei santi e membri della casa di Dio, costruiti sul fondamento degli apo-
stoli e dei profeti, avendo come pietra angolare lo stesso Cristo Gesu, nel
quale Pintera struttura & tenuta insieme e cresce per essere tempio santo
nel Signore, nel quale anche voi siete costruiti per diventare luogo di resi-
denza di Dio nello spirito» (Ef. 2,19-22; cf. anche 1 Pt. 2,4-10).

3. Sacrificio. Per i membri del gruppo successivo a Gesu il sacrificio a
Dio che garantisce il mantenimento della vita e il suo ripristino non € piu
qualcosa di animale o vegetale. Si utilizza quindi il vocabolo «sacrificio»
in senso metaforico. Il sacrificio metaforico comprende la preghiera (un
modo di influenzare il patrono) e I’attivita (un modo di rivelare il Dio in
cui si crede, e quindi un onorare o glorificare Dio). In altri termini, il «sa-
crificio» dei membri del gruppo consiste nella loro preghiera o condotta
comune (cf. Rom. 12,15 15,165 Ef. 5,2.5-205 Col. 3,16-17; 1 Tess. 5,19-
2135 Giac. 1,27; 1 Pt. 1,17; 2,4-10). L’idea d’interpretare la morte di Gesu
come sacrificio sacro secondo il rito del tempio israelita non € frequente
nel Nuovo Testamento, e si trova per lo piu nella lettera agli Ebrei (che si
potrebbe leggere in rapporto a questa idea). Abbastanza raramente s’inter-
preta la morte di Gesti come qualcosa di simile al sacrificio dell’agnello pa-
squale (1 Cor. 5,7 e forse Gv. 19,14).

4. Personale. 1 diversi titoli attribuiti ai capi del gruppo successivo a Ge-
st venivano tutti dalle sfere non sacre della societa del Mediterraneo orien-
tale. Cio significa che nessun capo del gruppo aveva un titolo sacro «cle-
ricale» o «religioso». «Apostolo» significa messaggero autorizzato, «ve-
scovo» vuol dire supervisore, sorvegliante, sovrintendente, in particolare
di questioni fiscali, «presbitero» equivale a pili vecchio, membro anziano,
forse superiore nella fede, «diacono» indica il maestro di cerimonie a un
pasto. Inoltre tale personale & nominato per incarichi precisi (in latino_«or-
dinare» vuol dire designare per un lavoro), non sono consacrati a posti
sacri o messi da parte per il sacro come i sacerdoti pagani e israeliti (ad
es. Lev. 8,12; 21,8). Poiché nella prospettiva del gruppo posteriore a Ge-
st le uniche linee di demarcazione erano tra 'interno e ’esterno, tutto cio
che si trovava all’interno godeva di immediato accesso a Dio, insieme agli
obblighi corrispondenti nei confronti di Dio — sebbene qualcuno avesse
compiti da eseguire per il bene del gruppo, all’interno del gruppo e forse
verso gli esterni, ma non verso Dio.

5. Tempi e stagioni. Se la morte e risurrezione di Gesu introducono nel
tempo in cui il futuro (la trasformazione della societa sotto la sovranita di
Dio, Peta avvenire) si da gia nel presente, se il compito che Dio ha stabili-
to per Gesli ¢ da affrontare una volta per tutte (x Cor. 5,7-8), allora tutti
i tempi sono sacri per coloro che si trovano all’interno. Non ¢ quindi ne-
cessario «osservare giorni e mesi e stagioni ¢ anni» (Gal. 4,10).



216  Puro e impuro

Se 1 primi membri del gruppo posteriore a Gesu della tradizione paoli-
na (vi erano altri non appartenenti a questa tradizione, come mostra Azt;
15) respingevano cio che i contemporanei ritenevano consacrato, santo o
sacro a Dio, di fatto ritenevano quindi che il loro gruppo fosse come un
tempio e fosse dunque un corpo santo e consacrato di persone. Rispetto
alle linee che demarcavano la purita, il loro compito era duplice: 1. man-
tenere questo corpo libero da cio che non corrispondeva a essere «in Cri-
sto» e 2. interagire ai margini del corpo in modo tale da piacere a Dio,
vale a dire in base ad atteggiamenti e azioni radicate «in Cristo». Il mo-
dello paolino dentro/fuori si sovrappone alle aree A e C del modello pre-
cedente e mette ’area B ai margini del tutto, come segue:

area circostante
«questo mondo» in generale
giudaiti, greci, romani

luogo dell’assemblea settore B
popolo di Dio nello
spazio di Dio

= in Cristo

settore d’interazione
al margine

O, secondo il precedente modello verticale del tempio,

) L |
Fuori. Lo spazio di questo mondo

«Questo mondo» di giudaiti, greci e romani,
di persone spesso ostili a Dio in Cristo

fondato sulla legge € ’autorita politica

Settore B. Area d’interazione
Dio e il mondo

Activita in Cristo, che coincide con il sacrificio

Dentro — Settori A e C. Luogo dell’assemblea
e sovrapposizione dello spazio di Dio

Il gruppo di santi in Cristo, chiese sacre,
un tempio, il corpo di Cristo fondato
sulla consuetudine

Conservare il corpo sociale libero da cid che non era conveniente «in Cri-
sto» comportava solitamente il rifiuto di comportamenti che non fossero
buoni tanto quanto di meglio mostravano le norme culturali del tempo
(ad es. 1 Cor. 5,1 riguardo all’espulsione di un membro della comunita
che convive al di fuori delle regole). Si esige anche il rifiuto di chi cercava
di raggiungere un compromesso con la nuova esistenza «in Cristo» sepa-
rando le zone A e C, cio¢ di chi premeva perché fossero rispettati requi-
siti che si confacevano pit all’esistenza precedente «in Israele» che all’esi-
stenza «in Cristo» (per esempio Gal. §,2-12). D’altro canto Iinterazione

I 4

Ordinamenti di purita nei gruppi posteriori a Gesu 217

con «questo mondo», ossia con la societa contemporanea, ai margini, il
luogo che stava al centro del «sacrificio» o della santificazione del gruppo
posteriore a Gesll, aveva come massima priorita la premura per il vicino,
ossia per chi apparteneva al gruppo. In generale si esigeva un comporta-
mento che fosse onorevole e conveniente nel mondo greco-romano (ad es.
Rom. 13,1-7 sul rispetto per I'imperatore, sul pagamento delle tasse, ecc.).
In particolare, era necessario interagire col mondo sacro di diversi gruppi
mediterranei in modo tale da conservare la premura per il vicino senza
corrompere I'interno del corpo. Come principio generale, finché si resta-
va nel gruppo, nel corpo, si era santi, consacrati a Dio insieme a quelli con
cui si faceva tutt’uno. Santi erano quindi i figli verosimilmente minorenni
di genitori appartenenti a gruppi posteriori a Gesu, cosi come il coniuge
non credente sposato a un membro del gruppo, prole compresa (1 Cor.
7,14-15). Cio significava che membri del gruppo potevano intrattenere li-
beramente relazioni con loro senza macchiarsi d’impurita. Probabilmente
la santita del gruppo contava piu dell’impurita a esso esterna, tanto da po-
terlo rendere riservato, santo. Lo stesso vale per la santita di un coniuge
appartenente al gruppo rispetto all’impurita di un consorte non cristiano.
Tutto cio era dovuto alla presenza diretta di Dio resa disponibile dalla san-
tita di Gesu Cristo, nel quale i membri del gruppo erano resi santi.
Quanto a cibo e tempi, inoltre, Paolo poteva dire: «So e sono convinto
nel Signore Gesu che niente in se stesso & impuro» (Rom. 14,14). Il moti-
vo & che un nuovo complesso di norme di purita prende il posto del vec-
chio sistema, e nel nuovo complesso non ¢’ posto per 'impuro. Se qual-
siasi cosa e chiunque & puro nel corpo, cio tuttavia non significa affatto che
il corpo sociale dei membri del gruppo posteriore a Gesu e le loro azioni
siano moralmente irrilevanti. In altre parole, la semplice constatazione
che un membro del gruppo abbia fatto qualcosa «nel nome di Gesu» non
lo rende buono. E qualsiasi cosa un membro del gruppo avesse fatto, cio
non era automaticamente buono perché buone ne erano state le intenzio-
ni. II cuore conta molto, & vero, ma altrettanto I’azione. Contano sia le
azioni sia le motivazioni — e cio sia per il corpo sociale sia per il singolo
che lo replica. Sebbene per il membro del gruppo posteriore a Gesti nulla
sia impuro, ai margini in cui s’interagisce con chi crede in un altro mo-
dello di puro e impuro si devono quindi prendere in considerazione le co-
gnizioni altrui e rispettarle. Cio vale per le interazioni sia con «i messi da
parte» e «i civilizzati», ossia con «giudaiti e greci» {1 Cor. 10,17-19), sia
con i membri del proprio gruppo. Il comportamento ai margini del grup-
po raccomandato da Paolo &: «Non offendete giudaiti né greci né la chie-
sa di Dio» (1 Cor. 10,32). I problemi pit frequenti dei quali parla Paolo
riguardano d’altro canto offese a livello individuale - il livello personale
che replica il livello sociale — arrecate ad altri membri del gruppo con re-



218  Puro e impuro

troterra israelita. Qui, a livello sociale, la precedenza va al vicino. Ragion
per cui, «se tuo fratello [anch’esso membro del gruppo] ¢ urtato da ciy
che mangi, non cammini pit nell’amore. Non lasciare che cid che mangj
causi la rovina di colui per il quale Cristo € morto... ¢ giusto non mangia-
re carne o bere vino o fare nulla che faccia inciampare tuo fratello» (Rom.
14,15.21; cf. 1 Cor. 8,7-13). E se qualche membro del gruppo con retro-
terra israelita & ancora sensibile a tempi simbolici, anche questo non de-
v’essere un problema, dal momento che «chi osserva il giorno, lo osserva
in onore del Signore» (Rom. 14,6). Per farla breve, prioritario ¢ ’attacca-
mento al gruppo dimostrato in premure e attenzioni per altri membri del
gruppo (1 Cor. 13, dove «amore» significa attaccamento al gruppo, quin-
di premura e attenzione per gli altri membri del gruppo).

La maggior parte delle raccomandazioni pratiche di Paolo e delle altre
lettere del Nuovo Testamento riguarda ’affinamento e la chiarificazione
dei margini del gruppo. Si mette Paccento sul consolidamento del punto
focale del gruppo verso il centro del corpo sociale. Le consuetudini elabo-
rate e condivise in queste prime comunita mediterranee successive a Gesu
avrebbero alla fine portato a strutture di purita pit complesse. E quando
i gruppi successivi a Gesu si trovano a far parte dell’apparato politico del-
'impero di Costantino e in seguito (1v sec. d.C.), le loro strutture di puri-
td presentano un ordinamento non troppo diverso da quelli dell’élite urba-
na nell’Israele del 1 secolo.

RIEPILOGO

Questo capitolo tratta delle norme di purita, del modo con cui i gruppi so-
ciali demarcano persone e cose, tempo e spazio. Le norme di purita ci
mettono in grado di disporre in qualche collocazione ordinata gli ele-
menti del nostro ambiente, noi stessi compresi. Quest’ordine rende piu
facile dare senso alle nostre esperienze di persone, cose, tempo e spazio.
Le norme di purita richiamano I’attenzione su cio o chi ¢ fuori luogo, ¢ in
o fuori fase. Un sottoinsieme di norme di purita riguarda il sacro e il non
sacro, le relazioni di esclusivita, le persone, cose, tempi e spazi con i quali
siamo personalmente in sintonia e di quelli che si trovano al di fuori dei
nostri interessi immediati. Proprio come noi abbiamo sacro e profano,
cosi per analogia si comporta Dio. L’Israele postesilico rappresentava la
sacralita di Dio nell’ottica delle categorie di persone nel matrimonio, del-
lo spazio nel culto del tempio e di persone e cose nel sacrificio. Dal mo-
mento che Gesil era visto come messia venturo d’Israele, ’organizzazione
del movimento posteriore a Gesu, avviato dalla sua morte e risurrezione,
doveva venire a patti con le norme di purita d’Israele. Queste riguardava-
no inoltre la forma di esclusivita d’Israele perché, come mostrano le criti-

Bibliografia 219

che di Gesu, sono anche simbolo del modello di Dio in cui si crede. I mem-
bri del gruppo posteriore a Gesii, con il nuovo modello di Dio che risul-
tava dall’esperienza di Gesu, riesaminarono tutto cio che era sacro per le
culture loro contemporanee e iniziarono a fissare per esso nuove regole,
basate sul loro gruppo inteso in analogia a un tempio o come spazio/po-
polo santo con accesso immediato a Dio in Cristo.

BIBLIOGRAFIA

Connolly, R.H., Didascalia Apostolorum, The Syriac Version Translated and Ac-
companied by the Verona Latin Fragments, with an Introduction and Notes,
Oxford 1929, rist. 1969.

Douglas, M.T., Purity and Danger. An Analysis of Concepts of Pollution and
Taboo, London 1966 (tr. it. Purezza e pericolo. Un’analisi dei concetti di con-
taminazione e tabu, Bologna 1993).

—, Deciphering a Meal: Daedalus 101 (1972) 61-81 (tr. it. Decifrare un pasto, in
M.D., Antropologia e simbolismo. Religione, cibo e denaro nella vita sociale,
Bologna 1985, rist. 1999, 165-191).

Eilberg-Schwartz, H., The Savage in Judaism. An Anthropology of Israelite Re-
ligion and Ancient Judaism, Bloomington, Ind. 1990 (in particolare il capitolo
«Menstrual Blood, Semen, and Discharge. The Fluid Symbolism of the Human
Body», 177-194).

Elliott, J.H., The Epistle of James in Rbhetorical and Social Science Perspective.
Holiness-Wholeness and Patterns of Replication: Biblical Theology Bulletin 23
(1993) 71-81.

Esler, Ph.F., Galatians (New Testament Readings), London - New York 1998.

Frymer-Kensky, T., Pollution, Purification, and Purgation in Biblical Israel, in
C.L. Meyers - M. O’Connor (ed.), The Word Shall Go Forth. Essays in Honor
of David Noel Freedman in Celebration of His Sixtieth Birthday, Winona Lake,
Ind. 1983, 399-414.

Hanson, K.C., Blood and Purity in Leviticus and Revelation: Listening. Journal
of Religion and Culture 28 (1993) 215-230.

Jeremias, J., Gerusalemme al tempo di Gesii. Ricerche di storia economica e so-
ciale per il periodo neotestamentario, Roma 1989).

Love, S.L., Jesus Heals the Hemorrhaging Woman, in W. Stegemann, B.]. Mali-
na, G. Theissen, The Social Setting of Jesus and the Gospels, Minneapolis,
Minn. 2002, 85-1071 (tr. it. Gestt guarisce 'emorroissa, in W. Stegemann, B.].
Malina, G. Theissen, Il nuovo Gesit storico, Brescia 2006, 119-132).

Malina, B.]., Mediterranean Sacrifice. Dimensions of Domestic and Political Re-
ligion: Biblical Theology Bulletin 26 (1996) 26-44.

Neyrey, J.H., The Idea of Purity in Mark’s Gospel: Semeia 35 (1986) 8§1-128.

—, Paul in Other Words. A Cultural Reading of His Letters, Louisville, Ky. 1990.

—, Ceremonies in Luke-Acts. The Case of Meals and Table-Fellowship, in The
Social World of Luke-Acts. Models for Interpretation, Peabody, Mass. 1997,
361-387.

—, The Symbolic Universe of Luke-Acts. «They Turn the World Upside Down»,



220 Puro e impuro

in The Social World of Luke-Acts. Models for Interpretation, Peabody, Mass,
1991, 271-304.

Neyrey, J.H., Clean/Unclean, Pure/Polluted, and Holy[Profane. The Idea and the
System of Purity, in R.L. Rohrbaugh (ed.), The Social Sciences and New Testa-
ment Interpretation, Peabody, Mass. 1996, 80-104.

—, Meals, Food, and Table Fellowship, in R.L. Rohrbaugh (ed.), The Social Sci-
ences and New Testament Interpretation, Peabody, Mass. 1996, 159-182.

Capitolo 7
L’evoluzione dei gruppi di Gesu
Lo sviluppo di un gruppo

Ogni anno si pubblicano molti saggi di ricerca sulla vita di Gesu, solita-
mente ignorati nelle frequenti trasmissioni televisive dedicate a Gesti. Cio
che hanno in comune quasi tutti questi saggi ¢ di prendere abbastanza sul
serio il punto di vista fornito dal prologo al vangelo di Luca:

Poiché molti si sono incaricati di redigere un racconto delle cose che sono state
compiute tra di noi, come ci sono state trasmesse da coloro che fin dall’inizio fu-
rono testimoni oculari e ministri della parola, ¢ sembrato bene anche a me, dopo
aver seguito attentamente tutte le cose per qualche tempo, scrivere un resoconto
ordinato per te, eccellentissimo Teofilo, affinché tu conosca la verita riguardo al-
le cose su cui sei stato informato (Lc. 1,1-4).

Come si pud vedere, il prologo afferma che I'autore del vangelo di Luca
si & servito di fonti basate su quanti testimoniarono cio che Gesu aveva
detto e fatto. In altre parole, si ¢ davanti a un autore, «Luca» (livello fi-
nale della tradizione, livello 3), che narra quanto qualcun altro ha soste-
nuto (livello intermedio della tradizione, livello 2) che Gesu abbia detto e
fatto (vita di Gesu, livello 1). Se Pautore scrive intorno agli anni 80-90 e
se la vita di Gesu risale alla fine degli anni 20 e ai primi anni 30, I'inter-
vallo cronologico tra la vicenda di Gesu e la stesura dello scritto € quindi
di circa cinquant’anni. In questione allora & la prospettiva adottata dal-
I’autore nella narrazione della vicenda di Gesu cinquant’anni dopo ’av-
venimento. I dati certi sono diversi. Anteriormente a Paolo, intorno al 5o
d.C., vent’anni dopo I’avvenimento, non ci sono scritti del gruppo di Ge-
st, e gli scritti di Paolo mostrano che, se si escludono la morte e risurre-
zione di Gesti, Paolo stesso non era interessato alla vicenda di Gesu.

Si pud inoltre prendere in considerazione come noi contemporanei ri-
teniamo che operi la memoria. Gli psicologi non ritengono pit la memo-
ria un sistema d’archivio di ricordi particolari, una biblioteca in costante
espansione consistente di resoconti completi e compiuti di episodi distin-
ti. I ricercatori ipotizzano che convenga pensare alla memoria come a un
processo implicante frammenti di informazioni continuamente interpre-
tati e ricostruiti nel processo di ricordo. In pit, la ricerca psicologica che
si occupa di racconti di vita di soggetti tende a considerare sempre pil ina-
deguata, per ritrarre la memoria umana, la metafora archeologica. Ricor-



222 L’evoluzione dei gruppi di Gesu

dare non consiste nel disseppellire un deposito fisso di ricordi, non ¢ un
processo di svelamento di fatti e particolari oggettivi di una storia di vita
o di cio che potrebbe essere definito verita storica. E invece la produzione
di una comprensione narrativa articolata della propria storia di vita, ri-
modellata in tempi diversi. Il risultato & quindi una specie di verita narra-
tiva aggiornata, riveduta. Se mettiamo in dubbio questo dato, si puo pen-
sare all’osservazione delle persone pill anziane su come fossero le cose
«quando avevo la tua etd». Sono versioni aggiornate e riviste di che cosa
fosse la vita «quando avevo la tua eta», non proprio il modo con cui erano
le cose e le persone.

I ricordi che vengono trasmessi sono quindi ricordi aggiornati, ricordi
riscritti. In questo senso le tradizioni su Gesu hanno qualcosa in comune
con le trasmissioni televisive di attualita. Queste presentano sempre no-
tizie interpretate in un format che in sostanza ¢ spettacolo, intrattenimen-
to. Sono interessate non a cid che & veramente accaduto ma all’utilita di
cio che i cronisti pensano sia veramente accaduto, e questo viene presen-
tato in modo «adatto» al telespettatore e al tempo, al contesto sociale e al-
la posizione geografica di questo. Se per esempio si desiderano vedere
quasi sessant’anni di notizie interpretate che non hanno molto a che ve-
dere con cid che in realta & accaduto, si pensi ai servizi televisivi statuni-
tensi sullo stato d’Israele e sulla sua oppressione militare dei palestinesi
fin dalla catastrofe, dalla fondazione dello stato sionista. La prospettiva
dei programmi d’attualita statunitensi & sempre quella d’Israele e dei suoi
sostenitori statunitensi. L’intento di queste trasmissioni & di garantire che
non venga meno il sostegno materiale statunitense a Israele, debitamente
orchestrato dalle lobby filoisraeliane di Washington. Il punto di vista di
continuo ribadito per quasi sessant’anni & che gli arabi in generale e i mu-
sulmani in particolare non sono esseri umani affidabili (sono i terroristi
per eccellenza). E quindi assolutamente ammissibile qualsiasi azione im-
morale e sproporzionata che Israele prenda in spregio ai trattati interna-
zionali, alla convenzione di Ginevra riguardo all’occupazione militare e
ai territori occupati e alla carta dei diritti umani dell’onu. Il problema &
ovviamente che questi non sono resoconti di cronaca ma propaganda in-
dirizzata ai contribuenti statunitensi e ai funzionari di governo sostenuti
dagli «amici» d’Israele.

Lo stesso avveniva con gli scritti del primo gruppo di Gesu, con un’uni-
ca fondamentale differenza, che questi scritti non erano mai pensati per
estranei, cioé per chi non apparteneva ai gruppi di Gesu. Qualsiasi docu-
mento del gruppo di Gestl in nostro possesso ¢ scritto per il gruppo pro-
prio, per i soli membri del gruppo di Gesti. Nessuno avrebbe prodotto do-
cumenti di papiro dal costo approssimativo di diecimila dollari e pit per
distribuirli agli angoli delle strade affinché la storia di Gesu potesse farsi

L’evoluzione dei gruppi di Gest 223

conoscere. Se anche lo avessero fatto, la grande maggioranza non sapeva
comunque leggerli.

Intento degli scritti antichi che illustrano la vicenda di Gesu era di fun-
gere da sussidi per la memoria di chi conosceva Iultima versione di que-
sta vicenda. Il documento scritto ricordava al lettore cid che conosceva,
in luoghi e tempi specifici in cui recitava la vicenda ad ascoltatori altret-
tanto ben informati. I documenti del Nuovo Testamento sono scritti oc-
casionali, si servono della storia di Gesti com’era ricordata in una comu-
nita e la adattano a circostanze nuove, lasciando intendere I’importanza
di questa storia per chi I'ascoltava. E quindi vero che i vangeli trasmetto-
no la memoria di quanto Gesit aveva detto e fatto, ma si ¢ davanti a una
memoria attualizzata, a fatti diventati importanti e rappresentati in mo-
do che avessero senso in circostanze nuove. Il racconto fa proprie le tra-
dizioni su Gesu nel contesto di chi aveva visto la distruzione di Gerusa-
lemme e la dispersione degli abitanti della cittd. Questa stessa storia fu
messa per iscritto in diversi modi dagli autori ultimi che vivevano in di-
verse comunitd posteriori a Gesu, sparse per il bacino del Mediterraneo.
Compito della ricerca interessata a delineare il «Gesu storico» & di parti-
re dagli scritti evangelici, adottare alcuni criteri chiari e fissare qualche
affermazione riguardo a cio che corrisponde al contesto plausibile della vi-
cenda di Gesu nei primi anni 30 (livello 1) pur partendo dalla situazione
dell’autore (o degli autori) che sta dietro al documento finale (livello 3) e
forse prestare attenzione a cio che avvenne nel frattempo (livello 2).

In quest’ultimo capitolo si prenderanno in considerazione due gruppi
principali a cui si deve la narrazione della storia di Gesu. Il primo ¢ quel-
lo che udi per primo la vicenda di Gesti come viene esposta negli scritti
evangelici: che cosa era interessante per questi membri del gruppo poste-
riore a Gesu che ascoltarono per primi Matteo, Marco, Luca o Giovanni
nella seconda meta del 1 sec. d.C.? Il secondo ¢ il gruppo raccolto da Ge-
st in vita: dove andavano gli interessi di Gesu e del suo seguito immediato?

Esaminando il contesto culturale del Mediterraneo antico, abbiamo ap-
preso a intendere il Nuovo Testamento a partire soprattutto dalla storia
di Gesu illustrata nei vangeli. Negli studi solitamente si conviene che la
versione pill antica della storia di Gesu fosse costituita dai seguenti ele-
menti certi: Gestl inizio la sua attivita con Giovanni Battista; costitui una
fazione; fu quindi arrestato, crocifisso e apparve ai suoi seguaci. Si dice
che la sequenza degli eventi compresi tra il battesimo di Gesu e I’arresto
da parte delle autoritd gerosolimitane non sia sicura. Il filo narrativo che
dallattivita in Galilea, passando per la trasferta dalla Galilea a Gerusa-
lemme conduce agli eventi successivi del racconto, ha I’aria d’essere fatto
di aneddoti e immagini ben poco connessi di cid che Gesu disse e fece in
tempi e luoghi diversi. Il solo elemento che li tiene insieme & I"ambienta-



224  Levoluzione dei gruppi di Gesii

zione geografica: dopo il battesimo ad opera di Giovanni, Gesu si trova-
va in Galilea, costitui una fazione e intraprese un ultimo viaggio verso Ge-
rusalemme, in Giudea. Se si considera questa situazione incerta, € possi-
bile fissare una cornice sicura all’interno dei margini segnati dal battesimo
di Gesu, dal reclutamento di seguaci e dal suo arresto? In questo capitolo
propongo un modello semplificato della formazione di piccoli gruppi, un
modello sociologico, non antropologico. Il che comporta che a prescin-
dere dalla cultura in questione pare che tutti gli esseri umani costituisca-
no gruppi in modo simile se non identico.

Per gruppo intendo qualsiasi insieme di persone che si uniscono per
qualche intento. Un gruppo si distingue da una collettivita, raccolta casua-
le di gente. Penso sia legittimo sostenere che Gesu e il suo primo seguito,
come anche le compagini di seguaci a lui posteriori, componessero grup-
pi che erano sostanzialmente piccoli e caratterizzati da relazioni personali
dirette. Qui non interessa stabilire se questi membri dei gruppi posteriori
a Gesu fossero consapevoli di appartenere a un’entita sociale pitt estesa
che si estendeva al di 1a del loro piccolo gruppo, per esempio una «chie-
sa» pit grande. Per contribuire a farsi un’immagine di cio che accadeva a
Gesi e alla sua fazione oltre che ai gruppi posteriori a Gesu e ai loro fon-
datori, espongo un modello della formazione dei piccoli gruppi e del loro
sviluppo che potrebbe collimare con le indicazioni conservate negli scritti
evangelici risalenti a quasi una generazione dopo Gesu. Il modello ¢ fun-
zionalista strutturale con conferme empiriche.

Considero anzitutto il motivo stesso per cui si costituiscono piccoli
gruppi, e tra questi il gruppo raccolto da Gesti come anche quelli a lui
posteriori. Illustrerd quindi un modello di sviluppo di piccolo gruppo che
sarebbe tipico sia del gruppo di Gesu sia anche di quelli a lui successivi.
Infine ci si occupera in generale degli interessi, dei gruppi rivali e del re-
clutamento dei piccoli gruppi. Apprendere in qual modo funzionino i pic-
coli gruppi ha lo scopo di sviluppare un modello di scenari significativi per
comprendere cio che viene illustrato nella storia di Gesu come la si legge
nei vangeli.

PERCHE I PICCOLI GRUPPI

Uno studio dei primi gruppi di Gestl, della loro formazione e del loro svi-
luppo condotto nella prospettiva delle scienze sociali esige che 'interpre-
te precisi esplicitamente e il piti chiaramente possibile i termini, i modelli
e gli intenti della ricerca. Dal punto di vista strutturale (e storico), il Nuo-
vo Testamento mette il lettore di fronte a due tipi generali di gruppi di
Gesi: il gruppo di seguaci contemporanei a Gesii e quelli di discepoli a lui
posteriori. Che questi ultimi forniscano la documentazione principale per
il gruppo originario di Gesl porterebbe ad attendersi tracce degli interes-

Perché i piccoli gruppi 22§

si del gruppo successivo a Gesu nelle loro presentazioni aggiornate e rie-
laborate della vicenda di Gesu e del gruppo da lui radunato.

Lo studio del gruppo contemporaneo a Gesti e di quelli a lui successivi
¢ molto simile allo studio di due treni che si spostano in una sola direzio-
ne a velocita diverse, mentre si sta seduti in un terzo treno che li incrocia
muovendosi nella direzione opposta. Dico questo a motivo della confu-
sione temporale intrinseca agli scritti evangelici, confusione che negli stu-
di biblici viene solitamente riconosciuta. E noto che i gruppi fondati da
Paolo e da altri sono precedenti alla composizione dei vangeli. In altri ter-
mini, la storia della vita di Gesu e del suo seguito rispecchia un periodo
anteriore alla fondazione dei primi gruppi posteriori a Gesu, e fu messa
per iscritto in forme diverse qualche tempo dopo la fondazione di quei
gruppi. Queste storie si muovono spesso come due treni che si superano
andando in un’unica direzione. E noi, che ci troviamo lontani tanto da Ge-
st quanto dai gruppi a lui posteriori che nacquero in seguito, dobbiamo
spostarci per mettere a fuoco le dimensioni di entrambe le storie. Com’e
possibile mostrarsi imparziali quando li si esamina senza subire un’ecces-
siva distorsione da effetto Doppler mentale? L’effetto Doppler, si ricorde-
ra, ci fa vedere le ruote di un’auto o di un treno che ruotano in una direzio-
ne invertire improvvisamente il movimento nella direzione opposta ben-
ché il veicolo prosegua nella stessa direzione. Dev’esserci distorsione quan-
do concezioni piu recenti compaiono sulla bocca di Gesu (ad es. Gesti che
parla di «chiesa», che ¢ alle prese con divorzi avviati da donne, che mo-
stra interesse per 1 poveri in spirito o che ha sete di giustizia). Nello stu-
dio dei primi gruppi posteriori a Gesu, per questa distorsione si parla so-
litamente di «interessi della comunita» che narrava la storia. Nella ricer-
ca biblica in generale un’altra distorsione & quella prodotta dagli interessi
degli interpreti e del loro pubblico moderno che cercano un Gesit funzio-
nale a questioni del xx1 secolo.

In ogni caso il gruppo di Gesti, come anche i primi a lui successivi, non
erano assolutamente organizzati, per farla breve, per essere utili e signifi-
cativi per Gestt o Paolo, per esempio, oppure per coloro che ne divennero
membri e/o per gli spettatori. Come conseguenza della loro esperienza con
il gruppo di Gesu o con qualcuno tra i primi gruppi a lui successivi, i sin-
goli interessati si coinvolsero nella sorte del gruppo. Questo ci conduce
alla nostra prima osservazione riguardo al motivo per cui dovessero pro-
prio darsi dei gruppi antichi successivi a Gesti.

Tutti i gruppi nascono da qualche persona che vede il bisogno di cam-
biamento. Nel Nuovo Testamento, per esempio, sia Gesu nel suo conte-
sto, sia anche Paolo nel proprio, videro il bisogno di cambiare. Qui con
cambiamento si intende il desiderio di soddisfazione sociale. La soddisfa-
zione sociale cercata da Gesl era una teocrazia imminente («il regno del



. 4

226  L’evoluzione dei gruppi di Gesu

cielo»). Paolo intravedeva che la redenzione (ripristino dell’onore etnico)
e la salvezza (soccorso cosmico) di Israele avrebbero avuto luogo «in Cri-
sto». Un movente per il cambiamento ¢ la capacita di una persona di tro-
vare soddisfazione in qualche situazione futura e la disposizione a cercare
quella soddisfazione. Gesu e il seguito da lui radunato trovavano ovvia-
mente soddisfazione nella convinzione che il Dio d’Israele fosse sul punto
di proporre una nuova sistemazione politica del genere. Lesperienza del
Gesu risorto da parte di Paolo gli garantiva la nuova situazione procla-
mata da Gesu.

D’altra parte non tutti i casi di consapevolezza della necessita di cam-
biamento portano a un gruppo. Chi & consapevole della necessita di cam-
biare deve piuttosto condividere questa consapevolezza con altri. Gio-
vanni Battista condivideva la sua cognizione degli intenti di Dio riguardo
a Israele con chi veniva a lui per il battesimo, Gesii compreso. Per metter-
si al seguito di Giovanni, Gest doveva aver confrontato le situazioni esi-
stenti, le opzioni, gli ostacoli, ecc. Se dopo aver confrontato le varie pos-
sibilita egli (e altri) avessero fatto propria la consapevolezza che avevano
potuto condividere, Gesu si sarebbe unito al gruppo di Giovanni e avreb-
be dichiarato ad altri i propri intenti. Al fondo di ogni gruppo sta quindi
la sequenza: consapevolezza, condivisione, confronto, annuncio.

La risposta positiva di quanti Gest raccolse per assisterlo fa pensare a
qualche situazione sociale esplosiva. La situazione esplosiva spinge 1 sin-
goli a unirsi a un gruppo e ad adoperarsi per sostenerlo. Una situazione
esplosiva trasforma una situazione sociale in lagnanza: qualche azione in-
giusta, ad esempio, spinge a combattere per un ordine sociale giusto, una
protesta contro qualche autorita porta al desiderio di eliminare la ragio-
ne della contestazione. La situazione esplosiva che stava dietro alla procla-
mazione della teocrazia da parte di Gesti sembra essere stata che i pro-
prietari terrieri aristocratici d’Israele venivano meno al ruolo di patroni
degli altri israeliti ¢ al contrario collaboravano con la monarchia e le au-
torita romane per accumulare le terre dei piccoli proprietari lasciandoli
«poveri» e «umili». Davanti alla tragicitd di questa situazione il Dio di
Israele avrebbe fondato un nuovo ordine politico e avrebbe quindi «sal-
vato» il suo popolo.

La tradizione sinottica mostra che Gesu condivideva la consapevolezza
di Giovanni Battista. Entrambi proclamarono la necessita di «mettere or-
dine nella situazione» ¢ di instaurare una teocrazia particolare («il regno
del cielo ¢ vicino, pentitevi», Mc. 1,15). Lesistenza della fazione di Gesu
mostra che egli stesso credeva che una determinata situazione dovesse es-
sere cambiata, senza che a causare questo cambiamento potesse essere
I’azione di una persona sola. I singoli si univano al gruppo ristretto della
fazione di Gesl su invito, necessario per riguardo all’onore di coloro ai

Perché i piccoli gruppi 227
quali si chiedeva di unirsi. .E p01ché.in effetti si univano, anche questi cre-
devano .che qualche situazione particolare richiedesse d’essere cambiata e
che l’azione del solo Gesu non potesse portare a questo cambiamento.

E per quanto riguarda i gruppi posteriori a Gesti? Sembra che la consa-
pevolezza della necessita di cambiamento conseguisse dallo «sperimenta-
re il Signore risorto». Tutte le tradizioni che vi accennano riconducono la
crescita dei gruppi posteriori a Gesui all’esperienza del Signore risorto (il
comando di Matteo, 28,18-20; 'ultima visione di Gesu in A#ti 1,6-11;
I’insistenza personale di Paolo sull’aver visto il Signore risorto in Gal. 1,
16; 1 Cor. 15,8 e il fatto che conosca piu di cinquecento membri del grup-
po che avevano visto il Signore risorto, di nuovo in 1 Cor. 15,3-6). Per
tutti costoro era un’esperienza di Gesl interpretata per mezzo di una sto-
ria condivisa di Gesu che li faceva convinti che qualche situazione specifi-
ca richiedesse d’essere cambiata. Nella fattispecie si trattava qui di quella
liberazione divina, cosmica, chiamata «salvezza». Il cambiamento auspi-
cato era qualcosa che avrebbe garantito la salvezza di Dio, e la garanzia
consisteva nell’accogliere la chiamata di Dio a unirsi al gruppo che si ra-
dicava in Gesti come messia venturo d’Israele.

Affinché un piccolo gruppo emerga vi devono tuttavia essere 1. condi-
zioni favorevoli al cambiamento, 2. insieme alla visione di una situazione
nuova 3. unita alla speranza della riuscita della realizzazione della nuova
situazione, 4. il tutto in un sistema sociale che comprenda gruppi di riso-
luzione dei problemi. Queste sono circostanze che facilitano la creazione
di qualsiasi gruppo. Dal momento che emersero gruppi sia intorno a Ge-
sit sia nelle comunita a lui posteriori, queste dimensioni erano ovviamen-
te presenti tutte e quattro. Esaminiamole una alla volta:

1. Presenza di condizioni per il cambiamento. Le condizioni nell’am-
biente o nel comportamento di persone influenti 4) non erano soddisfacen-
ti oppure b) offrivano la possibilita di un cambiamento in meglio. La for-
mazione di qualsiasi gruppo & sempre motivata dal desiderio di un cam-
biamento considerato fattibile grazie alla presenza di condizioni favore-
voli al cambiamento. Un abile organizzatore come Gesu in Galilea natu-
ralmente capiva che la situazione non era quale avrebbe potuto essere €
che al riguardo era necessario fare qualcosa. Nel racconto dei sinottici e
Giovanni Battista che verosimilmente ha suggerito a Gesu questa realiz-
zazione (chiaramente articolata in Mt. 3,1-4,17, forse grazie a Mc. 1,1-
14; Lc. 3,1-5,11 se la sbriga diversamente). All’arresto di Giovanni, Gesu
provvede a costituire una fazione per portare avanti il programma ideato
da Giovanni. Si trattava di un programma politico basato sulla necessita
per gli israeliti di mettere ordine nella propria vita nell'imminenza che Dio
assumesse il controllo della regione.

D’altra parte i responsabili dei gruppi posteriori a Gesii credevano si




228  Levoluzione dei gruppi di Gesu

dovesse fare qualcosa, in buona parte per la loro esperienza del Gesu risor-
to e per cio che questo significava in termini di liberazione cosmica delle
persone interessate — dapprima in Israele, quindi tra gli stranieri. La stra-
tegia non era politica, ma di sostegno sociale, quindi con gruppi di tipo fa-
miliare che «generavano» singoli adeguati reclutandoli e li nutrivano con
il legame al gruppo e il sostegno.

2. Visione di una situazione nuova. 1 coordinatori concepivano qual-
che futura situazione soddisfacente. Un potenziale coordinatore di grup-
po non si limita a intuire che qualcosa ¢ sbagliato e che quindi ¢ proba-
bilmente necessario un cambiamento, ma piuttosto intravede in che mo-
do si potrebbero migliorare le cose e riesce a trasmettere questa visione
ad altri. Queste possibilita migliori sono spesso intuite da una o da poche
persone, e altri sono poi spronati a perfezionare il progetto e a contribuir-
vi. Mentre era impegnato a reclutare un certo numero di collaboratori piu
stretti, Geslt aveva evidentemente chiaro il proprio disegno, avvalorato
dalla proclamazione di Giovanni e dall’attivita di Dio, ma qualche parti-
colare di questo disegno ci viene fornito soltanto quando egli prepara la
sua fazione ad assolvere il compito, da lui stesso scelto, di proclamare la
teocrazia e guarire gli altri israeliti (Mc. 6,7-13; Mt. 10,1-11; Lc. 9,1-5).
A loro volta coloro che fondarono i gruppi successivi a Gest credevano
non soltanto che in Israele e nel cosmo ci fosse qualcosa che non andava,
ma anche che si potesse fare prontamente qualcosa per migliorare le co-
se. La loro convinzione si basava sulla risurrezione di Gesu. Gli scritti del
Nuovo Testamento parlano di questi coordinatori che elaborano la loro
visione di una nuova situazione mentre sono impegnati a reclutare mem-
bri del gruppo come parenti fittizi, prima di formulare lo statuto del grup-
po, il suo credo.

3. Speranza di successo. Gli organizzatori e i membri del gruppo crede-
vano che le loro azioni congiunte avrebbero avuto successo se avessero
tentato di raggiungere la situazione migliore che si proponevano. I mem-
bri si uniscono poiché credono di poter raggiungere i propri scopi. La fa-
tica degli organizzatori risultera vana se non sara animata dalla convin-
zione che le imprese del gruppo raggiungeranno lo scopo desiderato e non
saranno riusciti a convincerne gli aderenti. I capi del gruppo hanno il com-
pito di sviluppare la fiducia nell’organizzazione. Spesso possono consegui-
re al meglio questo obiettivo mettendo i membri in grado di accrescere la
propria fede nella sorte del gruppo (come «amare la chiesa», astrazione
collettivista; ad es. 1 Cor. 13). Gest condusse la sua fazione ad annuncia-
re con successo e a fare guarigioni insieme a lui. Il loro successo era la di-
mostrazione delle capacita del gruppo (Mc. 6,12-13). I gruppi paolini po-
steriori a Gesti erano testimoni di una quantita di esperienze di stati mo-
dificati di coscienza (per es. parlare in lingue, i diversi doni dello spirito)

Perché i piccoli gruppi 229

che rafforzavano la fiducia nel raggiungimento degli scopi del gruppo, di
generare ed educarsi a vicenda (1 Cor. 12). I partecipanti svilupparono
quindi la fiducia nel gruppo con la loro partecipazione attiva e con i suc-
cessi conseguiti nella realizzazione dei suoi obiettivi.

4. Contesto culturale. Le condizioni della loro societa spingevano a fon-
dare un gruppo e a prendere parte alle attivita di questo. Perché si costi-
tuiscano dei gruppi € necessario che la societa offra ai propri membri la
possibilitd di formarne. Le condizioni sociali che favoriscono la forma-
zione di un gruppo sono dette promotrici. E piti facile che un gruppo si
formi quando vi siano fonti d’influenza che favoriscono un simile passo o
quantomeno lo ostacolino debolmente. Se si tiene conto della presenza
delle tre condizioni precedenti, ’interesse a creare e a unirsi a un gruppo
tendeva a essere maggiore se il contesto sociale vi invitava, vale a dire
quando si viveva in una societa in cui i gruppi erano qualcosa d’ordina-
rio e di apprezzato. Per la Galilea e la Giudea del tempo di Gesu la pre-
senza di farisei, sadducei, erodiani, esseni e altri gruppi fa pensare a un am-
biente del genere. Le circostanze che influenzarono la formazione del grup-
po del movimento di Gesii erano abbastanza simili a quelle che riguarda-
rono gruppi analoghi d’azione politica.

Allo stesso modo, la costituzione generalizzata di scuole e associazioni
filosofiche (collegia) nel mondo ellenistico, per la formazione del gruppo
posteriore a Gesl farebbe pensare a un clima favorevole ai fondatori. Fra
queste circostanze vi sono anche le seguenti: frequenti contatti tra i mem-
bri virtuali, affinitd dei membri, preferenza personale per il lavoro con al-
tri rispetto a quello indipendente, maggior numero di benefici disponibili
per i membri che il contrario, I’esigenza di requisiti giuridici per la crea-
zione di gruppi (ad es. la societas romana) e lo stile di vita di un determi-
nato luogo in grado di sostenere Pattivita del gruppo. In societa in cui non
si dessero queste circostanze sorgerebbero conflitti. La situazione presen-
tata da Plinio il Giovane, funzionario romano dell’inizio del 11 secolo,
non era quindi causata dal desiderio di «perseguitare» 1 gruppi posteriori
a Gestl. Plinio scriveva all’imperatore riguardo alla condotta da tenere con
i gruppi posteriori a Gest sotto la sua giurisdizione. A quanto pare gli fa-
ceva problema che i requisiti giuridici romani ostacolassero la creazione
di gruppi duraturi. La storia romana mostra che non furono soltanto 1
gruppi successivi a Gesl a essere coinvolti in una situazione del genere.

Dal punto di vista della psicologia sociale si sviluppano dei gruppi quan-
do i membri della societa sono disponibili 1. a unirsi a gruppi, 2. a sop-
portare I"ambiguita nei primi giorni di vita di un gruppo, 3. a favorire nel-
la cultura valori che sostengono un determinato gruppo, 4. a rinunciare al-
Pinteresse a tenere le cose come sono, 5. a sviluppare la conoscenza ¢ la
competenza necessaria per essere un membro.




230  L’evoluzione dei gruppi di Gesu

Chi invece & consapevole della necessita di un cambiamento non crea
un gruppo I. se non riesce a immaginare una situazione migliore (manca
quindi di visione), 2. se non pensa che un gruppo riesca a raggiungere un
simile status (quindi nessuna speranza di successo), 3. se nella societa non
¢’ qualcuno disponibile a unirsi a gruppi, 4. se non ha competenze per
essere membro di un gruppo, 5. se ha valori antitetici a quelli dei possibi-
li membri oppure 6. non ha una tradizione che promuova la formazione
in gruppi (assenza quindi di contesto culturale). Era forse questo difetto
di preparazione culturale a limitare la diffusione dei gruppi posteriori a
Gesll tra i pagani, 1 rurali residenti nei dintorni di una citta.

I responsabili di un gruppo devono enunciare un intento per il corpo
che organizzano. Per fissare un intento i membri devono desiderare certi
esiti per il loro gruppo nel suo insieme o per i singoli partecipanti ed esse-
re ragionevolmente fiduciosi di poter raggiungere questi fini. Quando uno
scopo & conosciuto, compreso e accolto da molti partecipanti, puo susci-
tare una parola d’onore che garantisce la dedizione all’attivita di gruppo.
E necessario conoscere I’intento del proprio gruppo, cosi da avere una di-
rezione per le attivita, e i membri si trovano a disagio senza questa guida.
Essa dice ai membri che cosa dovrebbero fare e che cosa possono atten-
dersi dai propri pari, fornisce un criterio per valutare se gli sforzi dei mem-
bri sono efficaci come dovrebbero essere, &€ un punto centrale per la dedi-
zione personale che un membro potrebbe garantire al gruppo, puo servi-
re, a fatto compiuto, come razionalizzazione delle azioni intraprese dai
membri prima di avere uno scopo preciso per i propri sforzi e riduce il sen-
so di inutilita dei partecipanti che si adoperano per il gruppo.

Scopo della fazione di Gest era di far si che gli israeliti mettessero ordine
nelle proprie vite e si preparassero alla presa imminente del potere sulla
regione da parte di Dio. L’obiettivo era politico, dal momento che non si
aveva esperienza di una «separazione tra chiesa e stato». Quando la reli-
gione & tutt’uno con la politica, gli aspetti politici e quelli religiosi sono a
mala pena distinguibili. Per i gruppi paolini e per altri gruppi posteriori a
Ges, il fine primario era la salvezza, la redenzione cosmica dalla situa-
zione vigente. Le loro associazioni erano composte da chi era chiamato
dal Dio d’Israele a ottenere la redenzione di Dio sopportando, perseve-
rando e attendendo «in Cristo». Poiché questo era il loro fine, il loro pro-
blema era d’informare chi era stato chiamato da Dio riguardo a come di-
ventare «in Cristo» e restare «in Cristo». Lo scopo & tipico dei gruppi pa-
rentali fittizi. Quando la religione € tutt’uno con la parentela, gli interessi
parentali e quelli religiosi sono a mala pena distinguibili.

Riassumendo, si organizzano dei gruppi quando qualcuno non ¢ sod-
disfatto di una situazione, ha una posizione sociale sufficiente a precisare
la situazione non desiderabile, intravede un’alternativa destinata a riusci-

Le fasi di sviluppo di un piccolo gruppo 231

re, da ad altri la speranza di successo, in una cultura che predispone a ruo-
li di gruppo. La situazione migliore intravista & lo scopo od obiettivo del
gruppo.

A mo’ d’appendice si puo prendere in considerazione lo scenario se-
guente. Prima dell’imperatore Costantino la religione del gruppo poste-
riore a Gesii, un tipo di religione di parentela fittizia, non si mescolava
con la politica. La religione politica posteriore a Costantino € solitamente
definita cristianita, e tutte le forme del cristianesimo moderno derivano
in un modo o nell’altro da essa. Se & banale affermare che non ¢’era nulla
di straordinario che ci si unisse e si restasse membri di un gruppo gia esi-
stente successivo a Gesii che avesse uno scopo, che cosa accadde con ’av-
vento della cristianita costantiniana? Le strutture dei gruppi posteriori a
Gesli erano ormai tutt’uno con la politica e le norme dell’istituzione poli-
tica servivano a veicolare 1 valori dei gruppi posteriori a Gesu. La fedelta
a un Cristo cosmico comportava inoltre la fedelta all’imperatore e ai suoi
rappresentanti. Il cristianesimo appariva ora come religione politica. Trat-
tandosi di un’unica chiesa imperiale, estesa a tutto 'impero, il funzionario
a essa preposto era 'imperatore, il vicario di Cristo in terra. I chierici cri-
stiani divennero funzionari imperiali col compito di incitare i fedeli sud-
diti imperiali a vivere in pace obbedendo ai precetti dell’imperatore. In
tal modo tutti i sudditi imperiali fedeli potevano raggiungere la salvezza
cosmica in Cristo. Se ora la salvezza in Cristo ¢ disponibile a tutti, da qua-
le tipo di norme la condotta cristiana si trova a essere determinata? gli sco-
pi di una religione politica che garantiva la salvezza a tutti i sudditi impe-
riali fedeli producevano i livelli di fede e di moralita sperimentati nella re-
ligione di parentela fittizia dei primi gruppi posteriori a Gesu? A quanto
pare nelle nuove circostanze non mancd chi acquisi consapevolezza dei
problemi sollevati da una cristianita politica e imperiale del genere, intra-
vedendo la soluzione a questi problemi in termini di santita ascetica. Que-
sti nutrivano la speranza di poter mettere in pratica la loro soluzione se
non altro perché il loro sistema sociale forniva esempi di gruppi consa-
crati alla santita ascetica gia prima dell’avvento del cristianesimo. Questi
gruppi di santita ascetica inaugurano una nuova e importante fase dei
gruppi posteriori a Gesl e segnano un radicale cambiamento di intenti,
dalla salvezza alla santita ascetica.

LE FASI DI SVILUPPO DI UN PICCOLO GRUPPO

Lo studio delle elaborazioni interne di piccoli gruppi considera sia i cam-
biamenti nel tempo al loro interno sia anche i cambiamenti nelle relazio-
ni tra i loro membri. Queste dimensioni dello sviluppo del gruppo sono
state articolate in un utile modello elaborato da Tuckman e poi avvalora-



232 L’evoluzione dei gruppi di Gest

to da Moreland e Levine. Il modello di Tuckman mostra che lo sviluppo
nel tempo dei piccoli gruppi attraversa le fasi seguenti: orientamento, con-
flitto, coesione, strutturazione ¢ dissolvimento. Ogni fase si distingue per
un comportamento prevedibile che si puo verificare.

La fase di orientamento dei gruppi di Gesut

La fase di orientamento ¢ il periodo in cui il gruppo st costituisce. I grup-
pi si formano o per realizzare qualche scopo a essi esterno o per un soste-
gno sociale al proprio interno. La fazione reclutata da Gesu era un grup-
po che si era dato un compito esterno al gruppo. Nella tradizione sinotti-
ca il compito che questo gruppo si era dato ¢ formulato in modi diversi.
In un primo momento ¢ vago: «pescatori di uomini» (Mc. 1,17; Mt. 4,19;
Q 10,2 contiene un accenno alla «messe», e cosi Gv. 4,35 € Rom. 1,13).
Nel cosiddetto mandato «missionario», il progetto generico viene allar-
gato: comprende la proclamazione della dominazione di Dio, la teocra-
zia, ’esigenza che a questo scopo gli israeliti mettano ordine nella pro-
pria situazione e la guarigione di quanti ne hanno necessitd. Marco mo-
stra che i membri del gruppo erano scelti tra chi mostrava capacita di gua-
rigione (Mc. 3,15 e 6,7 si limitano a osservare che Gesu diede ai dodici
autorita sugli spiriti impuri, ma che al ritorno essi «ungevano con olio mol-
ti che erano malati e li guarivano», Mc. 6,13). Per parte loro, Mt. 10,8 ¢
Lc. 9,1 affermano che Gesu concesse questa capacita di guarigione a quan-
ti erano da lui reclutati. Nella fase di orientamento i membri del gruppo
discutono la natura del loro compito e come questo possa essere svolto.

I gruppi posteriori a Gesu, invece, non erano gruppi operativi come la
fazione di Gesu. Erano piuttosto gruppi di attivita sociale. Durante la fa-
se di orientamento i singoli sono invitati da un personaggio centrale a unir-
si al gruppo, mentre altri scoprono questo personaggio centrale quando
puntano ad affiliarsi al gruppo. La fase di orientamento sviluppa dipen-
denza dal gruppo.

In questa fase i membri di entrambi i tipi di gruppo, quello orientato a
un compito e quello di tipo sociale, si rivelano ansiosi e insicuri riguardo
all’appartenenza al gruppo e mostrano un atteggiamento normalmente
prudente: ogni membro tenta cautamente di assicurarsi che il gruppo pos-
sa rispondere alle sue necessita. Il comportamento reciproco dei membri
del gruppo ¢ timido, la fiducia nel gruppo & bassa.

La fase di conflitto nei gruppi di Gesit

Nella fase di conflitto chi si unisce al gruppo entra in competizione per la
posizione e viene a trovarsi tra posizioni interpersonali. I membri di grup-

Le fasi di sviluppo di un piccolo gruppo 233

pi con un’attivita finalizzata a un compito, come la fazione di Gest, op-
pongono resistenza alla necessita di lavorare a stretto contatto con altri.
Nascono conflitti tra i membri e le emozioni si manifestano liberamente.
Nei sinottici s’incontrano molti ricordi di questa fase: la discussione su chi
¢ il pit grande (Mc. 9,33-37; Mt. 18,1-5; Lc. 9,46-48), una disputa sulla
precedenza in generale (Mc. 10,41-44; Mt. 20,24-27; Lc. 22,24-27), ’aspi-
razione a sedersi accanto a Gesu nel regno (Mt. 20,20-23 — la richiesta &
della madre; Mc. 10,3 5-40 — la richiesta ¢ dei discepoli; assente in Luca) e
linteresse generale alla ricompensa (Mc. 10,28-31; Mt. 19,27-30; Lc. 18,
28-30). Il rimprovero che Pietro rivolge a Gesu dopo il discorso sulla pas-
sione e la morte & un tentativo di convincerlo a cambiare obiettivi in accor-
do agli interessi del gruppo (Mc. 8,32-33; Mt. 16,22-23; assente in Luca).

Anche i gruppi di attivita sociale posteriori a Gesu esplodono in conflit-
ti, i membri del gruppo discutono 1’'uno con I’altro e ricoprono di critiche
il capo. Le lettere di Paolo forniscono un’eloquente testimonianza di una
situazione del genere. Sotto questo profilo possono essere lette, ad esem-
pio, le due lettere ai corinti o quella ai galati.

In entrambi i tipi di gruppi i membri accrescono la capacita di imporsi,
e ognuno prova a cambiare il gruppo a vantaggio delle proprie necessita.
Tra i membri del gruppo con necessita diverse scoppiano malanimo e osti-
lita. Ogni membro tenta di convincere gli altri ad adottare obiettivi di
gruppo che soddisfino le sue necessita. Il comportamento reciproco dei
membri del gruppo & aggressivo, e la loro fiducia nel gruppo ¢ superiore
a quella che si poteva osservare un tempo.

La fase di coesione nei gruppi di Gest

La fase di coesione si distingue per la risoluzione di conflitti interpersona-
li a vantaggio di modelli di comportamento riconosciuti all’unanimita. In
gruppi che come la fazione di Gesu si danno un compito preciso, ¢ una fa-
se di scambio in cui tutti i membri del gruppo condividono idee su come
migliorare il livello di operativita del gruppo. Le norme operative del grup-
po pill intimo di Gest sono elencate nel cosiddetto discorso «missionario»
(Mt. 10,5-16 ampliato con i vv. 17-25; Mc. 6,7-11; cf. 3,13-15; Lc. 9,1-5).

In gruppi di attivita sociale come quelli paolini posteriori a Gesti di pa-
rentela fittizia, questa & invece una fase di solidarieta. I membri del gruppo
iniziano a considerare con maggior favore la partecipazione al loro grup-
po specifico. Al riguardo si veda I’epistola di Paolo ai romani, membri di
gruppi posteriori a Gesli che non erano stati fondati da Paolo stesso.

In entrambi i casi la fase di coesione impegna i membri del gruppo nel
tentativo di risolvere conflitti preesistenti, spesso negoziando linee guida
piu chiare per il comportamento di gruppo.



La fase di strutturazione nei gruppi di Gesu

Con la fase di strutturazione i partecipanti al gruppo realizzano il pro-
gramma per il quale il gruppo ¢ stato costituito. La fase di strutturazione
¢ la fase di risoluzione dei problemi dei gruppi di attivita finalizzata a un
compito. I membri risolvono i problemi di strutturazione e lavorano in-
sieme con profitto. Dalla documentazione fornita dagli scritti del Nuovo
Testamento risulta chiaramente che la fazione di Gest entro in una fase
di strutturazione (ritorno dalla missione riuscita: Mc. 6,12-13; Lc. 9,6;
nessun accenno in Matteo). L’invio dei settanta(-due) e il loro successo
(Lc. 10,1-20) fa pensare a un’attivita allargata, il che implica un ulteriore
reclutamento o fase di orientamento, con conseguenti fasi di conflitto e di
coesione per giungere a una migliore strutturazione. Questa consisteva
quindi, stando a tutti i resoconti, in proclamazione e guarigioni. Essa
aveva luogo in un contesto di religione politica, ragion per cui & probabi-
le che costituisse una minaccia per I’autorita. Intento della guarigione era
di ristabilire il malato nella sua posizione sociale. Gesu stesso mostrava
abilita risanatrici, e del pari i membri del gruppo piu ristretto. Anche questi
sapevano come entrare in stati modificati di coscienza (episodio della tra-
sfigurazione). L’esperienza di stati modificati di coscienza di Gesu stesso
(battesimo, passeggiata sul mare, trasfigurazione) portava il suo gruppo
ristretto e i galilei suoi conterranei a ritenerlo uomo santo (sciamano) e
profeta.

I gruppi di attivita sociale, al contrario, passano nella fase di struttura-
zione con I’assunzione di ruoli. I membri si assumono ruoli sociali che ren-
dono il gruppo piu gratificante per tutti. Lavorano insieme cooperando
per raggiungere obiettivi comuni. Nei gruppi paolini posteriori a Gesu, le
testimonianze di una fase di strutturazione sono poche o nessuna. Nel cor-
pus paolino i problemi che vengono affrontati interessano la fase di con-
flitto e quella di coesione. Lo stesso sembra valere per le diverse lettere
scritte col nome di Paolo che sono posteriori all’apostolo, anche se i requi-
siti elencati nelle pastorali riguardo alla dirigenza del gruppo danno I’'im-
pressione d’essere pili auspicati che gia attuati.

La fase di dissolvimento dei gruppi di Gesn

Con la fase di dissolvimento i membri del gruppo si disimpegnano gra-
dualmente dalle varie incombenze in modi che sono espressione del ten-
tativo di far fronte alla fine imminente del gruppo. Come si sa, ’evento
che accelero il dissolvimento del gruppo di Gesu fu la sua crocifissione. Si
diceva che la ragione della condanna a morte di Gesu fosse stata P’invidia
(Mc. 15,10; Mt. 27,18) — movente che ¢ affatto congruo con I’area cultu-

Le fasi di sviluppo di un piccolo gruppo 235§

rale mediterranea in generale, con la sua cognizione della limitatezza dei
beni e il suo cruccio per onore. Questa sembrava essere senz’altro la ra-
gione delle persone collettiviste che avevano messo a morte Gesu. Per
quanto riguarda il gruppo ristretto di Gesu, i racconti riguardanti il pe-
riodo successivo alla crocifissione mostrano in abbondanza la fase di dis-
solvimento. La predizione di Gesu, «inciamperete tutti» (Mc. 14,27; Mt
26,31), Pietro in particolare (Lc. 22,31-34), sottolinea come tutti loro
abbandonarono Gest. Alla morte di Gesu, e «a distanza», non era pre-
sente che un gruppetto di conforto, formato di sole donne (Mz. 27,55-56;
Me. 15,40-41; Le. 23,49; Gu. 19,25 € un po’ diverso).

Ma con Pesperienza dell’apparizione di Gesi risorto, nel processo di
evoluzione del piccolo gruppo si assiste a una svolta all’indietro, con nuo-
ve fasi di orientamento, conflitto, coesione e conseguente strutturazione.
Questo processo si lascia vedere come in un telescopio nei versetti conclu-
sivi di Matteo (28,16-20) e di Luca (24,36-53), e con abbondanza di par-
ticolari nella prima meta del libro degli Atti (Atti 1-15). Le nuove norme
segnano un passaggio da intenti politici a prospettive di parentela fittizia.

1l rito del battesimo prescritto in Matteo e illustrato negli Atti mostra
un simile orientamento sulla parentela fittizia. Il tipo di gruppo di paren-
tela fittizia incarnato da questi gruppi posteriori a Gesu si mostra inoltre
nella principale delle cerimonie del gruppo, il pasto in comune. Nell’evo-
luzione dei gruppi successivi a Gesi, la fase di dissolvimento del gruppo
del movimento di Gesii, che culmina nella crocifissione di Gest, si riavvol-
ge quindi in nuove fasi di conflitto, di coesione e di strutturazione per i
membri di quella che era stata la fazione di Gest, attorno alla quale emer-
gono i gruppi di parentela fittizia posteriori a Gesti. L’evento che diede av-
vio a questa svolta all’indietro era la loro esperienza di Gesti dopo la sua
morte, esperienza vissuta come opera del Dio d’Israele, ora inteso e rico-
nosciuto come «colui che ha rialzato Gesu dai morti» (Atti 3,15; Rom.
8,11).

Non vorrei concludere senza ricordare che a detta di Moreland e Levi-
ne la maggior parte delle teorie riguardanti la socializzazione di gruppo
presuppone implicitamente che il gruppo si trovi nella fase di struttura-
zione. E questo vale anche per lo studio dei primi gruppi posteriori a Ge-
sil, sia che si parli di «carismatici itineranti» sia delle comunita paoline!
Gli scritti neotestamentari riflettono perlopiu fasi di conflitto e di coesio-
ne e sono studiati da ricercatori in fase di strutturazione (o di dissolvi-
mento). Non & poi da dimenticare che questi scritti sono in uso in chiese
che si trovano in fase di strutturazione e che trascurare questo aspetto non
pud che portare a qualche distorsione prodotta dall’effetto Doppler di cui
gia si ¢ detto.




INTENTI DEI PICCOLI GRUPPI

[ gruppi hanno sempre scopi in accordo con la cognizione di qualche cam-
biamento importante e significativo. Il cambiamento richiesto o desidera-
to puo riguardare persone, gruppi o la societa in generale. Di conseguen-
za si formano piccoli gruppi per sostenere e promuovere cambiamenti in-
trapersonali, interpersonali, al di fuori del gruppo o internamente a que-
sto o una combinazione di tutti questi. Gli obiettivi esterni al gruppo so-
no obiettivi transitivi, rivolti a un cambiamento di altri che non sono mem-
bri o anche della societa in generale. I gruppi con obiettivi esterni al grup-
po sono definiti anche gruppi strumentali. Gli obiettivi interni al gruppo
sono obiettivi riflessivi, che mirano a cambiare i membri del gruppo stes-
so. I gruppi con obiettivi a essi interni sono spesso definiti gruppi espressi-
vi. Il diagramma che segue illustra queste possibilita con qualche esempio:

esterno al gruppo interno al gruppo
. invito alla conversione consigli ai singoli
intrapersonale S
basato su guarigioni nel gruppo
. organizzazione di gruppo organizzazione di gruppo
interpersonale ganizz 1 grupp ganizz grupp
del movimento di Gesu del movimento posteriore
a Gesu

Quello raccolto da Gesu era un gruppo strumentale, una fazione con obiet-
tivi esterni al gruppo. Nella tradizione evangelica il gruppo di Gesu si pre-
senta impegnato in una missione che riguarda I’intera societa israelita, in
Galilea oltre che in Perea e Giudea. Cio sta a significare che il gruppo di
Gesu cercava di cambiare la societa israelita. Quando il cambiamento a
cul un gruppo mira riguarda la societa, il cambiamento in questione & un
movimento sociale. Il gruppo che sostiene e attua il cambiamento & una
organizzazione di movimento sociale.

ORGANIZZAZIONE DI MOVIMENTO SOCIALE:
REGIME FITTIZIO

Una riflessione sui movimenti sociali e sulle organizzazioni di movimento
sociale mostrera la differenza principale tra il movimento di Gesu e quel-
lo a lui successivo. Secondo McCarthy e Zald, «un movimento sociale &
un insieme di opinioni e convinzioni in una popolazione che avanza pre-
ferenze di cambiamento di alcuni elementi della struttura sociale o della
distribuzione delle ricompense di una societa, o di entrambe. Le persone
che accolgono le opinioni e le convinzioni di un movimento sociale e orien-
tano le proprie vite di conseguenza costituiscono un gruppo o organizza-
zione di movimento sociale».

Organizzazioni di contromovimento. Farisei e altri 237

Quello di Gesu era un movimento sociale, il suo gruppo era un’organiz-
zazione di movimento sociale. Viceversa i gruppi posteriori a Gesti fon-
dati da quegli agenti di cambiamento detti «apostoli» non erano gruppi
di movimento sociale, dal momento che il loro intento non era di cam-
biare «elementi della struttura sociale o della distribuzione delle ricom-
pense di una societa, o di entrambe». I gruppi posteriori a Gesti pensava-
no invece alla redenzione cosmica della persona, cioé agli io collettivisti
del mondo mediterraneo del 1 secolo. Per questo erano associazioni pitt o
meno simili ai circoli e collegia del tempo antico, altrettanto interessati al
benessere sociale degli io collettivisti.

ORGANIZZAZIONI DI CONTROMOVIMENTO.
FARISEI E ALTRI

Per tornare al gruppo di Gest, si puo affermare che egli penso ed espres-
se un movimento sociale di sostegno a un mutamento sociale. L’esito fu
un’organizzazione del movimento di Gesti. Un movimento sociale si da
inevitabilmente insieme a un contromovimento. McCarthy e Zald defini-
scono contromovimento «un insieme di opinioni e convinzioni in una
popolazione contrapposto a un movimento sociale». E fanno ugualmente
parte della scena evangelica organizzazioni di contromovimento: farisei,
sadducei, erodiani e simili.

I contromovimenti si oppongono al cambiamento, puntano alla stabili-
ta e all’immobilita. Al contrario dei movimenti esaminati, si manifestano
in organizzazioni i cui membri si fanno un dovere di attenersi a tempo
indeterminato agli stessi intenti. Il modo piu facile per insistere su questa
stabilita & forse di far consistere nella nascita I'idoneita all’ingresso nell’or-
ganizzazione. In questo modo i membri potenziali possono essere formati
nel modo migliore ad adattarsi a modelli stabili. I sadducei ben inseriti in
famiglie aristocratiche, i farisei nell’ascendenza abramitica e gli erodiani
in una famiglia monarchica puntavano chiaramente a un’immutabilita ben
protetta. La burocrazia israelita si fonda sulla nascita, con la religione in
un primo tempo saldamente ancorata alla parentela cosi come al corpo po-
litico per mezzo di qualche gruppo parentale dirigente che potesse vanta-
re un’ascendenza adeguata.

Questi gruppi solitamente insistono sul valore della stabilita e tendono
a fissare procedure cautelative contrarie a tentativi di cambiamento degli
obiettivi. I sadducei insistono sulla tora e sulla sola tora pertinente. I fari-
sei riconoscono una tradizione in crescita che deve necessariamente ade-
guarsi a qualche supposta pratica degli antichi. Gli erodiani mettono al
centro un unico complesso di eredi dagli ascendenti adeguati. In ogni ca-
so ci si trova davanti a una dottrina fissa, a cerimonie che richiedono ai



238  L’evoluzione dei gruppi di Gesu

partecipanti di venerare un complesso immutabile di concezioni, a una
societa che impegna alla fede nel suo statuto (implicito) — tutto con per-
sonale dai progetti che si adattano ai rispettivi sistemi particolari di com-
portamento. La saldezza d’intenti di ogni gruppo ¢ debitamente vigilata da
funzionari che educano i membri a non mettere in dubbio gli scopi del-
’organizzazione e che puniscono chi si allontani dagli obiettivi della strut-
tura. I corpi religiosi e al tempo stesso politici sono particolarmente pre-
disposti a sorvegliare in questo modo il comportamento dei membri.

Questi gruppi consistono principalmente di singoli del tutto a proprio
agio nella situazione del momento. Questi insistevano su interpretazioni
della tora rispondenti a formule a loro familiari. In quanto membri della
casa d’Israele, spingevano i funzionari a mantenere gli obiettivi della so-
cieta quali erano stati nel passato. Con la dominazione romana un certo
numero di organismi monarchici o sacerdotali potevano essere scompar-
si, ma i partiti interessati cercavano di garantire che fossero mantenuti i
propri obiettivi. Gli scopi iniziali sarebbero stati trasferiti a un corpo an-
cora in vita. Gli obiettivi separati dal corpo furono quindi trapiantati e
mantenuti vitali perché le élite gerosolimitane che traevano profitto dalle
attivita del governo, riguardo a questi fini spingevano i propri rappresen-
tanti a continuare a sostenerli. Gli organismi della religione integrata non
erano immortali, ma i loro intenti apparivano esserlo.

Alcuni obiettivi delle organizzazioni restano immutati e non emergono
come fonte d’interesse perché non ¢’¢ modo di dire se il gruppo stia andan-
do verso i fini desiderati. L’osservanza della tora nella forma sadducea o
farisaica piace effettivamente a Dio? produce giustizia tra i membri del
gruppo? lo studio della tora al modo degli scribi favorisce la purita fari-
saica o sadducea? con il loro stile di vita questi gruppi giovano effettiva-
mente alla casa d’Israele? A domande come queste era difficile risponde-
re, e riguardo al raggiungimento o meno dei loro obiettivi, i membri pote-
vano fare soltanto congetture. Di solito i partecipanti del gruppo pensa-
vano di doversi ritenere soddisfatti dagli obiettivi raggiunti e che questi
non dovessero essere cambiati. Anche nella distruzione di Gerusalemme
nel 70 d.C. i contromovimenti israeliti al movimento di Gesti non scorse-
ro quindi alcun autentico motivo di cambiamento — ma il semplice adat-
tamento a una situazione nuova.

ASSOCIAZIONI D’ELEZIONE. GRUPPI PARENTALI FITTIZI

I gruppi si configurano com’¢ noto sulla base delle norme delle istituzioni
sociali nelle quali sono inseriti. Il gruppo del movimento di Gesti era un
tipo di gruppo d’azione politica che mirava a una trasformazione della so-
cieta per intervento di Dio. I gruppi posteriori a Gest, invece, erano un

Associazioni d’elezione. Gruppi parentali fittizi 239

tipo di gruppo parentale fittizio configurato secondo le norme dell’istitu-
zione parentale prevalente. Questi gruppi posteriori a Gesu richiedevano
quindi la «nascita» di nuovi membri e la loro educazione finché non si fos-
se realizzato lo scopo ultimo del gruppo, la salvezza. La qualita istituzio-
nale dei gruppi viene solitamente replicata nei luoghi in cui questi gruppi
si radunano e/o esplicano le loro attivita principali. Gli incontri regolari
in luoghi ed edifici in qualche modo pubblici sono indice di gruppi d’azio-
ne politica (membri della fazione di Gesu sulla strada, tra la folla, nel tem-
pio), mentre le riunioni in case private indicano gruppi parentali fittizi
(gruppi posteriori a Gesu di cui si parla negli Atti e in Paolo). Nella socie-
ta moderna gli ambienti che in citta suppliscono alla casa privata (ristoran-
ti e bar = cucina di casa = commensalita; alberghi = camere da letto = rap-
porti sessuali) indicano una parentela fittizia commercializzata; sostituti
commerciali (strade del centro davanti ai negozi = beni in vendita = com-
mercio) indicano relazioni economiche; mentre luoghi vietati (binari mor-
ti, spalle di ponti, discariche e simili) indicano gente senza fissa dimora.

Per semplificare, i gruppi posteriori a Gesu erano gruppi di parentela
fittizia pin che gruppi di movimento sociale. Il tipo di gruppo che esprime
i valori comuni e la solidarieta della parentela fittizia ¢ quello che nel mon-
do mediterraneo si sarebbe definita un’associazione d’elezione. Le asso-
ciazioni d’elezione dipendono dalle scelte di una persona e sono il risulta-
to di contratti, quasi-contratti o competizione. Simili scelte sono d’altra
parte pressoché inevitabilmente condizionate dalla costrizione sociale e
dalla necessita. Talvolta questi raggruppamenti sono detti «volontari» o
anche «associazioni volontarie», ma normalmente i mediterranei non si
offrono spontaneamente per nessuna attivita al di fuori del proprio rag-
gruppamento naturale. Quando avevano la possibilita di scegliere, i me-
diterranei restringevano tutto ai raggruppamenti «naturali» (vale a dire
alla parentela propria ed estesa). Le nostre associazioni volontarie contem-
poranee sono gruppi che cercano di promuovere gli interessi comuni dei
membri e delle quali si entra a far parte senza alcuna costrizione. Sembre-
rebbe che i gruppi fondati da agenti di cambiamento posteriori a Gesu, ad
esempio Paolo e altri, fossero associazioni volontarie posteriori a Gesu.
Per distinguere le associazioni del 1 secolo da quelle di oggi, chiamo la
versione del 1 secolo associazione d’elezione. Questo era un «gruppo d’ele-
zione» contrapposto a un gruppo naturale dipendente dalla nascita e dal-
la geografia. Cio nondimeno, in presenza di circostanze sociali e di casi
della vita cogenti, talvolta ci si trovava costretti a unirsi a gruppi esterni al
gruppo proprio naturale.

Come si ¢ illustrato nel cap. 1, chi ha parte attiva in raggruppamenti
d’elezione non gode di qualita sacre in quanto persona, perché si distin-
gue per la relazione che ha con altri. Questa qualita sacra & propria della




240  Levoluzione dei gruppi di Gesu

famiglia e dei ruoli monarchici. Nei gruppi d’elezione sono le cariche, le
posizioni o le funzioni rivestite in simili raggruppamenti che presentano
le qualita per altri aspetti incarnate da persone nei raggruppamenti natu-
rali. Mentre in questi ultimi sono all’opera "opinione del gruppo proprio
e 'opinione pubblica in generale, nei raggruppamenti d’elezione la secon-
da @& sovrana. Nel 1 secolo alcuni raggruppamenti d’elezione di questo ti-
po erano le corporazioni di commercio, le municipalita (sistemi di villag-
gi), le citta-stato con forme di governo repubblicane, le organizzazioni fu-
nerarie d’elezione e partiti palestinesi come farisei, sadducei, esseni e simi-
li. Forse anche i primi gruppi posteriori a Gesu pensavano al loro gruppo
come associazioni d’elezione piti 0 meno simili ai partiti palestinesi sui
quali molto spesso si modellavano.

Basandosi sugli interessi comuni tipici di io collettivisti, le associazioni
d’elezione erano fondate per il bene di qualche altro gruppo piu grande
(ad es. la famiglia o la comunita domestica), cosi da promuovere 'interes-
se collettivo comune di chi ne faceva parte. Ci si affiliava sotto pressione
sociale. I membri di tali associazioni d’elezione costituivano una parente-
la fittizia in quanto sottintendevano una lealta e solidarieta reciproca tra
persone che si riteneva fossero tali quali erano state definite. L’accoglien-
za di una persona semplicemente in base a chi &, & funzionale alla fiducia
o alla solidarieta tipica della parentela, ma accogliere persone in base al
loro rango in qualche gerarchia dipende dal potere. Se si tiene conto delle
definizioni parentali utilizzate da Paolo (ad es. 'intestazione delle lettere
a «fratelli» e «sorelle»), i suoi erano evidentemente gruppi parentali fitti-
zi. L’organizzazione di movimento sociale istituita da Gesu si basava tut-
tavia sulla lealta e la solidarieta verso Gesu stesso e la sua causa piu che
tra i reclutati. Elettiva per quanto attiene al reclutamento, la fazione di
Gesti non aveva quindi le caratteristiche tipiche dei gruppi parentali fittizi
dell’organizzazione di movimento posteriore a Gesu.

Potrebbe forse essere utile indicare alcune caratteristiche distintive di
questo tipo di associazione «d’elezione». In primo luogo ci si aggregava
soltanto sotto pressione, perlopiu in cerca di benefici per il proprio grup-
po parentale primario (non in cerca di benefici esclusivi per sé). Inoltre ci
si univa in associazioni perché la societa in generale non lasciava spazio o
voce al proprio gruppo parentale (non perché la societa non desse spazio
o voce a qualcuno in quanto individuo). Si puo prendere in considera-
zione come i lebbrosi o altri stigmatizzati si unissero insieme «volontaria-
mente». Lo facevano perché non era loro concesso vivere in societa e ave-
vano bisogno di un sostegno sociale. Una volta che ci si fosse «volontaria-
mente» uniti in gruppo, i legami interpersonali con personaggi di rilievo
e il prestigio procurato al gruppo parentale rendevano moralmente impos-
sibile lasciarlo senza grave disonore (come mostra Giuda). Mentre oggi €

Associazioni d’elezione. Gruppi parentali fittizi 241

possibile lasciare senza difficolta una squadra e unirsi a un’altra, nel Me-
diterraneo una volta che ci si ¢ uniti ¢ abbastanza difficile lasciare, dal mo-
mento che I'unita ¢ 'io collettivo non I’io individualista, e i gruppi non
possono vedersi dissolvere senza disonore.

Le associazioni posteriori a Gesu costituivano gruppi d’espressione il
cui scopo primario era di provvedere alle necessita sociali, d’informazio-
ne e di sostegno dei membri. In quanto gruppi d’espressione non s’interes-
savano ai problemi della societa in generale e alle sue questioni sociali e
politiche. Non puntavano minimamente alla riforma della societa, senza
che cio fosse motivato dall’attesa della venuta in potenza di Gesu. In quan-
to gruppi d’espressione centrati sul gruppo erano apolitici e preferivano
favorire uno qualsiasi dei diversi metodi che consentivano di evitare lo
stigma del gruppo. Per questo espellevano i devianti, aiutavano i singoli a
correggere difetti o imperfezioni, adottavano stili di vita socialmente ac-
cettabili e cosi via.

Finché erano incentrate sul gruppo, le associazioni posteriori a Gesu
costituivano una «chiesa» soltanto quando i loro membri si radunavano.
In realtd non mancavano intermezzi che riguardavano cio che era esterno
al gruppo, in particolare durante i rari e sporadici conflitti con estranei
piu potenti. Simili rari conflitti con esterni di alta posizione sono spesso
definiti «persecuzioni». L’interazione con I’esterno del gruppo origina un
piu saldo senso di «chiesa», perlopiu a motivo dei confini tracciati da
persone esterne al gruppo. In questo senso la chiesa deve la propria esi-
stenza all’ostilita, in modo molto simile a come la moralita paolina deve
le sue norme alle attese di chi stava al di fuori. Paolo desiderava che i suoi
gruppi si guadagnassero la lode di chi stava al di fuori, e che quindi il lo-
ro comportamento fosse almeno come quello di chi stava al di fuori. An-
che coloro che credevano in Gesu dovevano dunque tenersi stretti ai pro-
pri gruppi di movimento pur dovendo fronteggiare I’ostilita di chi era ester-
no al gruppo.

Per concludere, vorrei aggiungere infine che dal punto di vista del tem-
po o della longevita i gruppi possono essere duraturi o effimeri. Un grup-
po duraturo mostra caratteristiche strutturali che ne garantiscono la con-
tinuitd, ad esempio requisiti per farne parte, nome, statuto, funzionari.
Un gruppo effimero (ad es. coalizioni come fazioni, bande, cerchie d’azio-
ne, unita operative, folle, incontri di discussione, gruppi di scampagnata
e simili) manca di queste caratteristiche strutturali. Il gruppo del movimen-
to di Gesti era una fazione reclutata personalmente da Gesu per i suoi
scopi per un determinato tempo. Per dirla con la domanda apologetica
continuamente ricorrente nel xix secolo, «Gest voleva fondare una ‘chie-
sa’?», se la sua organizzazione era una fazione allora la risposta puo esse-
re soltanto «no!». Nel libro degli Atti i gruppi posteriori a Gesu mostra-



242 L’evoluzione dei gruppi di Gestt

no le caratteristiche di gruppi parentali fittizi duraturi, pitt 0 meno come i
gruppi presentati da Paolo. E i che bisognerebbe guardare per cercare la
fondazione di qualcosa come una «chiesa». E negli Atti e in Paolo, dal mo-
mento che era Dio a chiamare i singoli in questi gruppi posteriori a Gest,
era Dio che aveva fondato la chiesa, non Gesu!

Il gruppo di Gesii era un gruppo di movimento sociale effimero. I suc-
cessivi gruppi posteriori a Gest non erano affatto gruppi di movimento
sociale, ma piuttosto associazioni mediterranee d’clezione. Il gruppo del
movimento di Gesu era ben avanzato nella fase di strutturazione quando
entrd abbastanza repentinamente nella fase di dissolvimento. Le sporadi-
che ma durature associazioni posteriori a Gesu (composte di giudaiti, me-
ticci giudaiti e un’esigua quantita di stranieri) si trovavano perlopiu nelle
fasi di orientamento, di conflitto e di coesione iniziale. Poiché le associa-
zioni posteriori a Gesu di cui parla il Nuovo Testamento non raggiunsero
mai la fase di strutturazione, sarebbe un po’ anacronistico chiamarle set-
te, per non dire che spiegare qualsiasi religione rinchiusa nel 1 secolo se-
condo la tipologia di chiese e sette & come voler spiegare i carri del 1 seco-
lo secondo tipologie proprie dei veicoli a combustione interna o delle au-
tomobili. Fu all’inizio delle fasi di coesione che qualcuno in diverse di
queste associazioni — chiamato Matteo, Marco, Luca e Giovanni — redas-
se il proprio racconto di Gesu illustrando la formazione del gruppo del
movimento di Gesu.

RIEPILOGO

Questo capitolo si & aperto con I'illustrazione delle caratteristiche degli
scritti che nel Nuovo Testamento raccontano la storia di Gesu. Questi
scritti sono il risultato di tre prospettive: sono I’espressione di ¢i6 che un
autore finale (livello 3 della tradizione) disse su cid che prima di lui si di-
ceva (livello 2 della tradizione) che Gesti aveva detto e fatto (livello 1: vi-
cenda di Gest). Da questi scritti apprendiamo che Gesu costitui un grup-
po, una fazione. La storia parla quindi dello sviluppo di questo gruppo
in un periodo che vede lo spostamento di Gesu dalla Galilea a Gerusalem-
me, dove egli venne arrestato, crocifisso e risuscitato da Dio. Per compren-
dere che cosa sia accaduto in questo periodo, ci si ¢ chiesti anzitutto per-
ché attorno a Gesu sia sorto un piccolo gruppo. I piccoli gruppi si forma-
no perché qualcuno diventa consapevole della necessita di cambiare, del-
I’anelito alla soddisfazione sociale. Questo qualcuno condivide tale visio-
ne con altri che da parte loro nutrono la speranza di riuscire ad attuare il
cambiamento in un contesto culturale che prevede la formazione di grup-
pi. Si & poi osservato come i gruppi si sviluppino secondo cinque fasi di-
stinte e prevedibili: orientamento, conflitto, coesione, strutturazione e dis-

Riepilogo 243

solvimento. Nelle fasi di orientamento, conflitto e dissolvimento tutti i
membri del gruppo si trovano nella medesima fase di socializzazione di
gruppo, mentre cosi non ¢ per le fasi di coesione e strutturazione. Infine
si sono considerate alcune prospettive del piccolo gruppo che & possibile
individuare nel gruppo di Gesu e in quelli a lui posteriori. La tavola che
segue riassume le caratteristiche di entrambi i tipi di gruppi presi in con-

siderazione in questo capitolo.

Tavola 4. Confronto tra il gruppo di Gesu e quelli posteriori

La fazione di Gesit o gruppo di Gesn

La fazione di Gesii era un gruppo di
azione politica che mirava a un cam-
biamento nell’istituzione politica di
Israele — una nuova teocrazia.

I vangeli scritti ritengono di racconta-
re la storia di Gesu e del suo gruppo.

Gestl era uomo santo (guaritore, esor-
cista) e profeta.

Gesu raccoglie seguaci per essere aiu-
tato nel compito di proclamare la teo-
crazia.

Il gruppo di Gesu era un gruppo di
azione politica orientato a un compito.

E discepolo chi sostiene Gesti nel suo
compito di proclamare la teocrazia.

«Fratello» ¢ «sorella» sono usati per
riferirsi, oltre che ai familiari, agli altri
israeliti.

Gesu, in quanto profeta, proclama la
teocrazia e chiarisce in parabole il signi-
ficato del regno di Dio.

La fase di orientamento implicava
un’attivita esterna al gruppo.

Fase di conflitto: conflitti tra membri
della fazione.

Gruppi posteriori a Gesu

I gruppi posteriori a Gest nacquero da
un gruppo d’azione politica che guarda-
va alla venuta di Gesu come messia di
Israele in potenza. Questi gruppi evol-
vettero rapidamente in gruppi di pa-
rentela fittizia dediti al sostegno reci-
proco e all’educazione dei membri del
gruppo.

I vangeli scritti narrano la storia di
Gesu e del suo gruppo come sono stati
fatti propri e utilizzati dai gruppi po-
stertori a Gestl.

Gesu € Signore (e messia venturo).

Dio «chiama» singoli ad aderire a
gruppi posteriori a Gesu per seguire Ge-
su vivendo un nuovo stile di vita.

I gruppi posteriori a Gesu erano
gruppi di parentela fittizia a orienta-
mento sociale.

E discepolo chi vive lo stile di vita
insegnato da GestL.

«Fratello» e «sorella» sono usati per
riferirsi, oltre che ai familiari, agli altri
membri del gruppo di Gest.

Gesu, in quanto maestro, insegna uno
stile di vita per la parentela fittizia.

La fase di orientamento ¢ dedicata al
sostegno interno al gruppo.

Fase di conflitto: conflitti tra gruppi
e critica dei capi, dove si insiste sulla ri-
soluzione del conflitto e su una maggio-
re coesione del gruppo (cioé «amore»).



244  L’evoluzione dei gruppi di Gesu

Fase di coesione: risoluzione dei con-
flitti e accordo sui compiti da eseguire.

Fase di strutturazione: realizzazione
del compito di proclamare la teocrazia
e di operare guarigioni in Israele.

Fase di dissolvimento: con la cro-
cifissione di Gesti i membri del gruppo
si disimpegnano dall’attivita finalizzata
a un compito.

La fazione di Gesi era un gruppo
strumentale con obiettivi esterni al
gruppo.

Con la sua fazione Gesu lancio un
movimento sociale che voleva cambia-
re «elementi della struttura sociale o
della distribuzione delle ricompense di
una societa, o di entrambe».

Il gruppo del movimento di Gesu era
un tipo di gruppo d’azione politica ten-
dente a una trasformazione della socie-
ta per intervento divino.

In quanto gruppo d’azione politica,
il gruppo di Gesi si incontrava in luo-
ghi ed edifici pubblici e di tipo pubbli-
co (nelle strade, tra le folle, in cortili e
case aperte, nel tempio).

Il gruppo d’azione politica di Gesu
era una fazione: un gruppo raccolto da
una persona specifica per un intento
specifico per un tempo specifico.

BIBLIOGRAFIA

Fase di coesione: tentativi di formare
chiari ruoli sociali con strutture che ren-
dono soddisfacente per tutti "apparte-
nenza al gruppo.

Fase di strutturazione: questa fase &
scarsamente attestata nel Nuovo Testa-
mento.

Fase di dissolvimento: non attestata
nei gruppi posteriori a Gest.

I gruppi posteriori a Gesll erano
gruppi di sostegno con obiettivi intra-
personali e interni al gruppo.

I gruppi posteriori a Gesu non erano
movimenti sociali, dal momento che i
loro interessi primari non andavano al
cambiamento della struttura sociale o
alla trasformazione della societa.

I gruppi posteriori a Gest, d’altro
canto, erano un tipo di gruppo di pa-
rentela fittizia configurato dalle norme
dell’istituzione parentale prevalente.

In quanto gruppi di parentela fitti-
zia, 1 gruppi posteriori a Gesu si incon-
travano in privato, nelle case dei pa-
troni del gruppo.

I gruppi posteriori a Gesu erano as-
sociazioni d’elezione: gruppi che cer-
cavano di promuovere l'interesse co-
mune dei membri, nei quali I’affiliazio-
ne era basata sulla costrizione sociale e
sulla necessita.

Anderson, B., Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of
Nationalism, London 1983 (tr. it. Comunita immaginate. Origini e diffusione

dei nazionalismi, Roma 1996).

Barton, S.C. - Horsley, G.H.R., A Hellenistic Cult Group and the New Testa-
ment Churches: Jahrbuch fiir Antike und Christentum 24 (1981) 7-41.

Duling, D.C., The Jesus Movement and Social Network Analysis (Part 1. The
Spatial Network): Biblical Theology Bulletin 29 (1999) 156-175.

—, The Jesus Movement and Social Network Analysis (Part II. The Social Net-
work): Biblical Theology Bulletin 30 (2000) 3-14.

Bibliografia 245

Duling, D.C., The Jesus Movement and Network Analysis, in W, Stegemann,
B.]. Malina, G. Theissen, The Social Setting of Jesus and the Gospels, Minnea-
polis, Minn, 2002, 301-332 (tr. it. Movimento di Gesu e analisi delle reti so-
ciali, in W, Stegemann, B.]. Malina, G. Theissen, Il nuovo Gesit storico, Bre-
scia 2006, 180-202).

Esler, Ph.F., Community and Gospel in Luke-Acts. The Social and Political Mo-
tivations of Lucan Theology (SNTSMS 57), New York 1987.

James, P., Forms of Abstract « Community». From Tribe and Kingdom to Na-
tion and State: Philosophy of the Social Sciences 22 (1992) 313-336.

Kleijwegt, M., «Voluntarily, But under Pressure». Voluntarily and Constraint in
Greek Municipal Politics: Mnemosyne 47 (1994) 64-78.

Malina, B.]., Religion in the Imagined New Testament World. More Social
Science Lenses: Scriptura 51 (1994) 1-26.

—, Early Christian Groups. Using Small Group Formation Theory to Explain
Christian Organizations, in Ph.F. Esler (ed.), Modelling Early Christianity.
Social-Scientific Studies of the New Testament in its Context, London - New
York 1995, 96-113.

—, Social-Scientific Methods in Historical Jesus Research, in W. Stegemann, B.].
Malina, G. Theissen, The Social Setting of Jesus and the Gospels, Minneapolis,
Minn. 2002, 3-26 (tr. it. Scienze sociali e ricerca sul Gest storico, in W. Stege-
mann, B.]. Malina, G. Theissen, Il nuovo Gesun storico, Brescia 2006, 17-32).

McCarthy, J.D. - Zald, M.N., Resource Mobilization and Social Movements. A
Partial Theory, in M.N. Zald - ].D. McCarthy (ed.), Social Movements in an
Organizational Society, New Brunswick, N.J. 1987, 15-42.

Messick, D.M. - Mackie, D.M., Intergroup Relations: Annual Review of Psycho-
logy 40 (1989) 45-81.

Moreland, R.L. - Levine, J.M., Group Dynamics over Time. Development and
Socialization in Small Groups, in J.E. McGrath (ed.), The Social Psychology
of Time. New Perspectives, Newbury Park, Cal. 1988, r51-181.

Pilch, J.]J., Altered States of Consciousness in the Synoptics, in W. Stegemann,
B.]. Malina, G. Theissen, The Social Setting of Jesus and the Gospels, Minnea-
polis, Minn. 2002, 103-115 (tr. it. Stati modificati di coscienza nei sinottici, in
W. Stegemann, B.J. Malina, G. Theissen, Il nuovo Gesut storico, Brescia 2006,
45-56).

Ross, R. - Staines, G.L., The Politics of Analyzing Social Problems: Social Prob-
lems 20 (1972) 18-40.

Tuckman, B.W., Developmental Sequence in Small Groups: Psychological Bul-
letin 63 (1965) 384-399.

Wilken, R.L., Collegia, Philosophical Schools, and Theology, in S. Benko - J.J.
O’Rourke (ed.), The Catacombs and the Colosseum. The Roman Empire as
the Setting of Primitive Christianity, Valley Forge, Pa. 1971, 268-291.

Zald, M.N. - McCarthy, ].D., Religious Groups as Crucibles of Social Move-
ments, in M.N. Zald - ].D. McCarthy (ed.), Social Movements in an Organ-
izational Society, New Brunswick, N.]J. 1987, 67-95.

Zander, A., The Purposes of Groups and Organizations, San Francisco 1985.



Conclusione teologica

Lo studio attento dei capitoli precedenti puo lasciar stupiti e meravigliati.
Quando ci si metta in ascolto degli autori del Nuovo Testamento e s’im-
magini la gente di cui parlano i loro scritti, probabilmente la loro appren-
sione per I’onore e la vergogna, la personalita collettivistica, la limitatez-
za dei beni, I'invidia e il malocchio, il matrimonio difensivo e le norme di
purita parranno questioni che ben poco hanno a che fare con Pesperienza
di tutti i giorni che ¢ la nostra. Come ben si dovrebbe sapere, noi siamo
perlopitt attratti dal successo, siamo individualisti, del tutto convinti del-
Iillimitatezza dei beni, inclini all’ansia e mossi da sensi di colpa, e quanto
alle strategie matrimoniali ci mostriamo competitivi e individualisti. Ci at-
teniamo anche a norme di puritd imperniate pragmaticamente sulle rela-
zioni personali e sul successo economico del singolo.

I modelli antropologici introduttivi che si sono illustrati mirano in pri-
mo luogo e propriamente ad aiutarci a distinguere le nostre esperienze e
cognizioni culturali da quelle illustrate e presupposte nel Nuovo Testa-
mento. Dopotutto il cristianesimo odierno si rifa a un movimento medio-
rientale mediterraneo originario passando per Costantino. Se i primi re-
soconti mediterranei di questo movimento originario producessero un si-
gnificato immediato ed esplicito per il sistema sociale odierno, si avrebbe
ragione di sospettare che gli scritti neotestamentari siano un falso del xx1
secolo. Al contrario, non si tratta di falsi, bensi di documenti del mondo
mediterraneo del 1 secolo.

Cio ci dovrebbe consentire di capire meglio il problema teologico cui si
¢ trovato davanti il cristianesimo negli ultimi due millenni. Il problema
teologico & stato e continua a essere quello della possibilita e dei modi con
cui far conoscere la buona novella di Gesu secondo i codici culturali sem-
pre diversi che avvolgono il mondo come una trapunta arlecchino. E fin
troppo facile leggere il Nuovo Testamento per ritrovarvi un Gesu a no-
stra immagine e somiglianza e farne cosi un vero e proprio test di Ror-
schach dove Gesu funge da forma universale, da figura che si presta a qual-
siasi scopo, che impersona e legittima qualsiasi cosa singoli e gruppi scel-
gano di fare «in suo nome», dalla comunita fondamentalista di quartiere
alla chiesa universale.

Per la fede cristiana tradizionale, Gest di Nazaret, messia di Dio, ¢ il ca-

Conclusione teologica 247

so storico concreto dell’unione di divino e umano. Questa unione storica
che viene chiamata incarnazione ebbe luogo nel tempo e nello spazio, in
uno scenario specifico di norme e presupposti culturali. Il problema di un
fondamentalismo interessato unicamente a cio che la Bibbia dice - e non
a cio che essa significa per il contesto sociale in cui nacque — ¢ che esso &
la negazione intrinseca dell’incarnazione. Il fondamentalismo nega I'uma-
nita del Dio-uomo, Gesu, e implicitamente nega che Gesu fosse come noi
in tutto eccetto che per il peccato. Intento del capitolo introduttivo ¢ di
illustrare quali siano i presupposti che consentono di capire che cosa si-
gnifica essere «come noi» secondo il nostro orientamento culturale.

Questo libro mira a contribuire alla comprensione degli scritti neotesta-
mentari. Se questi devono farsi udire nei nostri diversi contesti culturali,
se si deve rafforzare la fede con senso di responsabilita, allora la teologia
dovra svolgere la sua opera di articolazione dei simboli culturali del grup-
po originario del movimento di Gesti e dei suoi epigoni nel Mediterraneo
antico nel linguaggio pii chiaro e secondo i modelli piti adatti che ¢ pos-
sibile rinvenire nelle culture nelle quali questo gruppo dev’essere espresso,
compreso ¢ vissuto.



Indice dei nomi e delle cose

abominio (e puritd), 86, 169, 171, 185 ss.,
196-200

adulterio, 56, 59, 85, 87, 147 ss., 168, 171,
173, 193, 194, 21T

affronto, 49, 53 ss., 65, 167 s.

agente, 10, 28, 29, 38, 75, 77, 84, 130, 191,
194, 226 8.

agonfagonistico, 50 s., 69, 164, 166, 167

ambiguita, 56, 187, 229

anacronismo, 2.3

angeli, 89, 120, 121, 139

animali, 198-201

ansia, 42, 67, 74, 75, 158, 186, 205, 246

antropologia culturale, 7, 9, 13, 32, 38, 39,
72,75, 251, 253

apprezzamento, 28 s., 38

astratto, pensiero, 30 s.

bastardo, 173

Bibbia, studio, 13 ss.; traduzioni, 13 ss., 21 s.,
44

bocca-orecchi, 84, 87, 89 ss.

casa, §6, 81, 97, 102 S., 123, 145, 155, 157,
161, 163, 21§, 240

causalitd, personale/impersonale, r117-121

chiesa, 81, 113, 175-178, 204, 217, 228-231,
241, 242, 246

cibo, 16, 30, 101, T14, T40, 14T, 181, 188,
207, 217, 220

cittd, 77, 79 s., 91, 98-101, 107, 114 S., 196,
239; definizione, 99; preindustriale, 1oo-
104; santa, 145, 20§

cliente, 11, 60, 110 SS8., 117, 120-123, 129,
207 sS.

codice di santita, 171

cognizione/cognitivo, 10, 27 $8., 31, 36, 38,
49, 50, 56, 59, 63, 65, 78, 82, 83, 9o, 96,
104 S., 106, 109, 112, I16-119, 121, I22,
125, 126, 130, I3I, 145, I§2, 160, 163,
170, 173, 184, 189, 190, 2I1, 235, 236,
252

collettivista, personalita, 77-83, 88, 91, 160,
176, 189, 246

colpa, 67, 7T, 74, 75, 77, 131 S., 171, 246

commercio, 114 S., 172

comportamento, 83-87

comunicazione sociale, 47

confini, marcatura dei, 153

conflitto, modello, 34, 35, 68

contadina, societa, 96, 103, 112, 122, 123; V.
anche ruralizzata, societa

contaminazione, 186, 205 s.

conversione, 26, 75, 236

convincimento, 28, 29, 38, 146

corpo, come simbolo, 194-198

coscienza, 61, 73 ss., 82-85, 91, 95

Culturaa 9 8., 19-32, 35’389 39,50, 53,71, 75,
76 s., 80 s., 83, 85, 86, 91, 95, 103 §., 110,
115, 119, 13T, 142, 149, 15¥, 153, 173,
182, 183, 186-189, 203, 219, 224, 229 S.,
231, 234 §., 247, 25T, 253

culturali, codici, 19, 2465 indicatori, 21, 25,
27, 29, 32, 36, 38, 50, 68, 82, 152, 187,
251; modelli 41

cupidigia, 114, 115, 141

dedizione, 29, 38, 73, 226

denaro, 29, 46, 51, 52, 61, 114, IIS, 129,
172, 190, 191

Derrett, ].D.M., 162, 180

devianza/deviante, 33, 34, 72, 81, 95, 136,
140, 194, 207

diadico, contratto, 110 8., T12 S., 12T; PErso-
nalita, 160, 251; v. anche personalitd col-
lettivista

diavolo, 121, 128

Dio, 95., 13, 15, 16, 26, 29, 36, 41, 44-47, 5O,
52, 56, 57,75, 82, 87-92, 98, 109-112, 115,
117-123, 128, 129, 132-I35, 139, I43 SS.,
147 ss., 165, 166, 167-170, 174 S., 176,
181, 183 s., 185, 187, 190-196, 198, 20T,
203-219, 226, 227, 230, 235, 238, 242,
243, 247, 252

diSOIlOI’C, 45> 49 S, 53, 55 57'633 689 71 Ses
127, 146, 165, 168, 169, 193, 210, 241

divorzio, 23, 64, 155, 164, 168 ss., 172, 173,
176-180, 225; divorziata, 63, 178

Douglas, M.T., 199 s., 219



250  Indice dei nomi e delle cose

élite, 36, 98 s., 100, TOI-104, 114, 117, 120,
121, 126, 127, 137, 170, 172, 187 5., 195,
196, 208, 211 $5., 238

Elliott, J.H., 142

empatia, 32

endogamia, 154, 156, 164, 165, 178

ereditd, 67, 98, 152, 153, 165, 172, 196

esattore delle tasse, 114 s.

esogamia, 154

esorcismo, 119, 186

etnocentrismo, 23, 25

eunuco, 14, 18, 180, 195, 196

faccia, 11, 52, 53, 63, 74, 86, 99 5., 109, 126,
139, 140, 166, 187, 201, 205, 217, 224,
223, 227

faida, 135

famiglia, 11, 16, 23, 24, 29, 33, 34, 41, 43747,
50 8., 57-65, 66-69, 70, 71, 73, 74, 77-80,
81, 86, 91, 93, 94, 95, 97-100, 105-108,
110, IT4, I16 8., 126, 128, 130, 139, 14T,
150, 152-163, 164 SS., 175, 178 ss., 184,
193, 228, 237, 240, 243; d’orientamento,
62, 153, 159 s.; di procreazione, 62, 67,
153, 157

figli, 22,24, 32, 35, 44, 45, 54, 60, 62,71, 73,
86, 101, 113, 118, I31, 133 SS., I41-144,
153, I§5 SS., 16T, 170, I72 §., I75, 178,
185, 194, 195, 196 s., 217; educazione, 69-
71

figli di Dio, 121

figlie, 63, 155, 156, 163, 165-168, 171, 172 5.,

fratello e sorella, 157, 163 179

funzionalismo strutturale, 33

Geertz, C., 35, 76, 78

genecalogia, 47, 150, 180

genere, divisione di, 62, 94, 106

giudaismo, definizione, 169 s.

giuramento, 56

giustizia, 75, 86, 210, 225, 238

gratitudine, 13 s., 109, I11I, T40

guarigione, 95, 109, 11T, 119, 189, 209, 228,
232,234, 244 5.

Hsu, F.LK,, 10, 67, 72

impuro, 42, 181, 184 s., 186, 194, 197, 198,
208, 210, 217, 253

incesto, 155, 156, 163, 165, 168, 171, 178,
194

inculturazione, 26, 29, 38, 42, 52, 74, 184

individualismo, 21, 22 5., 38, §7, 62, 68 5., 73,
745 76, 77 S., 79 S., 82 S., 9T ss., 102, 105,
106, 110, 113, T18 S., 126, 127, 129, 130,
137, 138, 149 8., 159, 190, 225-228, 230,
232, 238, 240-243, 246

interpretazione, IT, 21, 24, 37, 39, 40, §5, 72,
75, 95, 123, 124, 151, 170, 180, 187 s.,
209 8., 211, 213, 219 S., 2§1

invidia, 10, 80, 109, 125-151, 211, 234, 246,
252,253

Jeremias, Joachim, 195, 206

Kluckhohn, C., 23
Kroeber, A.L., 23

lebbra, 109, 188

legge, 16, 50, 56, 58, 75, 86, 89, 102, 135,
149, 156, 157, 160, 163, 166, 167, 169,
171, 173-179, 189, 191, 193, 194, 21T,
212 8., 214 € usanza, 174 s.

letterarie, forme, 16-18, 22

levirato, 156

limitatezza dei beni, 47, 96, 104 s., 111, 113,
114, 125, 129 S., 131, T35, 143, 145, 160,
172, 189, 235, 246, 252; € personalita col-
lettivista, 117, 121 $s.

lingua, 13, 215., 24-27, 29, 35, 39, 64, 72, 84,
154, 185, 247

lutto, 81, 116, 135, T6T, 162

maiale, animale impuro, 196-200

malocchio, 10, 119, 138-143, 147-151, 246,

mani-piedi, 84, 87, 90 ss. 252

margini / aree marginali, 202-206

maschile/femminile, 62 s.

matrimonio, 10, 23, 27, 29, 45, 64, 67, 76,
102, 110, I3I, I§2-I56, 1§9-174, 176-
180, 188, 191, 195-198, 209, 213, 2I7,
218, 246, 252, 253; carismatico-difensivo,
176 s.; conciliativo, 179; difensivo, 170,
173, 177 $S., 195, 196, 197, 209, 246; stra-
tegie, 164, 174, 177 S., 179, 246, 252, 253

menzogna € onore, 55-58

mobilitd, 126, 159 ss., 167

modelli, 9-11, 19, 31-39, 72, 75, 95, 123, 124,
178, 203, 208, 219, 224, 246, 247, 25T

moglie, 54-57, 62, 63, 106, 145, 153, 155,
158, 159-164, 165 S., I167-173, I76-179

monogamia, 170, 178

nascita e status, 195

natura, 10, 19-22, 24, 25, 26, 32, 35 S., 38,
40, 41, 53, 58, 80, 86, 95, 105, 122, 13T,
140, 193, 194, 232, 251, 253

nome e onore, II7

occhi-cuore, 84, 87, 89, 90, 91

oggettivitd, 20-22

onore, 9, 11, 41-47, 49-69, 71-74, 77, 82, 91,
95, 965 99, 105'1087 I10, I12, IT}5, 117,
120, 125-132, 136, 138, 143, 145, I48-
152, 157, 16I-168, T70-173, 178, 184,

[onore] 188, 189, 193, 207, 211, 218, 226,
230, 235, 241, 246, 25I-253; acquisito, 46
s., 68, 69; attribuito, 46 s., 68, 188; collet-
tivo, 57, 58 s., 61, 64, 68 s., 99, 166, 251;
corporativo, 57, 58, 68; familiare, 51, 57,
157, 193; femminile, 62, 63, 69; e giusti-
zia, 43, 251; valutazione, 45, 46 s., 52, 64,
69, 73, 9T, 99; € Vergogna, 9, 11, 41, 43,
64-69, 71 8S., 77, 82, 96, I10, I1§, 12§
$S., 131, 145, 150, 1§52, I6T, 164, 184, 189,
246,251,253

onorevole, 52, 73, 74, 110, I19, 143, 14§

ordalia, 58

orecchi-bocca, 84, 87, 89 ss.

Paolo e tora, 174 ss., 194

parabola, definizione, 17

parentali, norme, 152-155, 166, 178

parentela, ro, 27, 43, 62, 97 ss., 115, 119,
132, 1§52-157, 158-161, 166, 178, 180,
194 S., 230 8., 235, 237, 239 S., 243 S., 252

parola d’onore, 56, 230

patrilineare, 166 s., 168, 172

patrono, 11, 57, 60, 89, 110 ss., T17, T18,
120, 122 8., 168, 207, 209, 215, 226

patrono-cliente, 110 ss., 117, I20, T22 §., 209

peccato, come disonore, 75, 81, 87, 95, 107,
135,247

persona, 15-23, 75-96

personalita, 72-85, 88, 91,92, 95, 154, 159 8.,
176, 186, 189, 246, 251

poligamia, 167, 170, 179

potere, IO, 29, 34, 44, 47, 54, 61, 66, 68, 90,
93, 95, 98, 100, 102, 104 S., TT0, 118-122,
130, 138, 140, 148, 166, 167, 175, 176,
179, 187, 207, 209, 212, 240, 241, 243

povero, 27, 35, 36, 66, 79, 82, II5 s., 117,
140, 22§

preindustriale, citta, 100-103, 104 S., ITO,
III, 114 S., 122,124, 158,173, 196

prestigio, 52, 54, 65, 94, 10§ S., I17, 120,

profanazione, 54, 205 130, 240

profano, 42, 149, 181 ss., 185, 192 ss., 202 5.,
206, 208, 218, 220, 253

profetismo, 212

profitto e limitatezza dei beni, 113-117

proselito, 195, 196

psicologia, 10, 73, 76-84, 83, 91, 95, 120,
229, 245

pubblicano, v. esattore delle tasse

purificazione, 95, 185 s., 194, 208, 219

purita, 1o, 42, 62, 63, 141, 159, 166, 170 S.,
173, 181, 184 5., 189-192, 195-201, 203,
206, 209-214, 216-220, 238, 246, 253; nor-
me, 10, 181, 185, 189-192, 196, 198, 203
s., 208-210, 213, 217, 218, 246

Indice dei nomi e delle cose 251

raggruppamenti, 59 ss., 64, 65, 68 s., 239,
240; opzionali, 60, 239-242

reciprocita, 110, 111, 166

religione, nel primo secolo, 44, 121

replicazione, definizione, 53; esempi, 62 s., 90
s., 103, I91, 198

reputazione, 45, 46, 50 ss., §5, 64 5., 73, 117,
128, 129, 131

ricchezza, disonorevole, 114 s.; e limitatezza
dei beni, 113-117

risentimento, 54, 14§, 233

risposta e sfida, 48

ruralizzata, societa, 96, 122, 12§, I31, 2§52

sabato, 181, 193, 198, 204, 209 s.

sacrificio, 98 s., 120, 171, 184, 200, 20T, 206-
270, 21T, 214, 21§, 218, 219, 2§3

Sacro, 14, 42, 54, 57, 60, 61, 68 s, 97, 102,
148, 165, 166, 169, 171, 174, 181-185,
192-194, 200-203, 208 8., 214, 2I5 §., 218
$.5 239 8., 253

salute, 71, 95, 97, 105, 109, T20, 130, 138,
140, 146, 190, 191

salvezza, 110, 117, 119, 226, 227, 230, 231,
239

sangue, 17, 51, 57, 59, 68, 78, 86, 105, 130,
134, 135, 138, I55, 156, 158, 168, 172,
178, 199, 206, 213, 219, 251

santa, progenie, 174 s., 176

satana, 121

scientifico, metodo, 31, 38

scienza, 38 s., 95, 123, 189, 219 §., 245

seduto, simbolo d’onore, 53

sentimento, 10, 21, 24, 25, 28, 29, 38, 54, 64,
77, 125, 126, 146, 150 §., 159, 182, 184,
208

sesso, simbolo d’onore, 16, 29, 72, 153, 180,
183; uomini che si comportano da donne,
171

sessuale, ospitalitd, 165-168; status, 4I-44

sessuali, organi, come simboli, 62, 168; rap-
porti, intenzione di, 173

sfida, definizione, 47-50; e uguaglianza, 47-
50; tipi, 55-58

shock culturale, 26

significato, 9, 13, 14, 18-27, 29, 35 5., 39, 41,
42, §1, 60, 71, 73, 77, 955 97> 152, 156,
176, 182, 184, 189, 191 ss., 205, 209

simbolici, modelli, 35 s.

simbolo, 26, 27, 36, 38, 45, 54, 61-65, 66, 68,
123, 168, 173, 176, 177, 190, 201, 208,
212,219

simpatia, 32, 94

sociale, 9, 10, T1, 13-16, 18-21, 24, 32-49, 49-
69, 71 s., 76, 77 s., 81, 83 s., 86, 92-T07,
110, IT1T, 113, I15-132, 136, 140, I4I,



252 Indice dei nomi e delle cose

[sociale] 143, 145, 149-1§4, 1§7-161, 164-
167, 169-172, 174 S., 177-180, 184 s5., 189
$s., 196 $S., 201, 202, 206-209, 214, 216-
220, 222, 224-234, 236-247, 252 S.

sociali, linee di demarcazione, 41, 42, 171,
183, 184

«sociologico», pensiero, 79, 119

soddisfazione, 27, 42, 54, 57 S., 60, 70, 71,
186, 193, 225 S., 242

soggettivita, 19-21

sorella e fratello, 157, 163

spazio, maschile e femminile, 62 s.; sacro e
profano, 202-208

spirito, 90 ss., 112, I33 S., I35, 176, 213 SS.,
225, 228

Sporco, 42, 185

status, 11, 36, 42-46, 49, §2, S4, §5, 57-60,
65, 66, 68, 77, 92, 96, 101 S., 104-107,
109 $s., I13, IT§-II9, 120-123, 126 SS.,
130, 131, 136, 137, 143, 145, 150, 152,
153, 161, 163, 165, 169, I74, 190, 196 S.,
202, 207, 214

stolto, 46, 52, 64, 140

tempio, 98 s., 102, 123, 144, 159, 169 ss.,
173, 175-179, 181, 188, 191, 192, 195-
201, 203-210, 2TT, 214 SS., 218, 239, 244

teologia, 72, 94 s., 123, 124, 151, 180, 190,
219,244 5., 247

tradizione, grande, 102, 103; piccola, 103

tre ambiti, modello, 84 s., 89, 90s.

uffici sacri, 60 s.
uguaglianza, v. siida

vedova, 63 s., 116, 172, 178

verginita, pegni di, 168

Vergogna, 9, 11, 41, 43, 63-69, 71 5., 77, 82,
9T, 93, 96, 110, TT5, 125 $5., 131, 139,
145, 150, 152, I61 S., 164, 166, 168, 173,
184, 189, 214, 246, 251

verita e onore, 5§ S.

Indice dei passi citati

BIBBIA EBRAICA

Genesi
1,1-2,4: 88, 192
1: 86,139
1,3-5: 138
1,3-4: 88
1,14-19: 138
1,14-18: 88
1,26: 88

1,28: 171

2: 192

2,4 §5.: I70
2,7: 139

2,24: 168

4,5 141
I1,29: I6§
12,10-20: 165§
16,1-4: 165
19,12-16: 165
19,31-38: 165§
20,2-18: 165
20,12: 16§
24,15: 16§
24,67: 165
2§,1-6: 16§
26,14: 140
26,34: 165
28,9: 165
29,10: 165§
29,21: 16§
30,I: 140, I41
30,12: 165§
34: 166
34,1-31: 163, 165
35,21-22: 16§
37,11 140, 14T
38: 165

49: 133
49,3-4: 165
49,5-7: 165§

Esodo
6,20: 16§
13,2: 198, 200

13,I1I-16: 200
20,5: 145§
20,8-11: 198
20,14: 168
20,17: 141, 168
21,7-11: 168
21,24: 86
22,15-16: 168
22,18: 194
22,29-30: 198, 200
2§-27: 206
34,14-16: 167
34,14: 145

Levitico

1,2: 198

1,3: 200
1,10: 200
4,3 200
4,233 200
4,28: 200
§,I§: 200
5,18: 200
8,12: 215
9,3: 200

I1: 198

11,3: 199, 200
11,4-7: 200
11,9: 199
11,70: 198
11,13-22: 199
11,20: 199
11,29 sS.: 199
11,41-42: 199
11,441 193
I11,45: 193
15,16-18: 171
15,19-30: I71
1§,24: 171
1§,32: 171
17,8-9: 213
17,10-12: 213
17,13-16: 213

18-20: 193

18: 194
18,1-23: 213
18,3: 193
18,6-18: 155, 171
18,19: 171
18,20: 171
18,22: 171,193
18,23: 171
19,2: 193
19,19: 198
19,20: I7L
19,29: 171

20: 194

20,2: 194

20,7: 193

20,9: 194
20,10: 171, 194
20,I1I-2I: I§§
20,II-I2: I7T
20,11: 194
20,12: 194
20,13: 171, 194
20,I4: I7I
20,I15-16: 171, 194
20,18: 171
20,20: I71
20,26: 193
20,27: 194
21,7: I7T

21,8: 21§
2T1,13-I4: I71
21,I7-23: 200
21,18-20: 201
21,20: 62, 171
22,4: I71
22,20: 200
23,18: 200
25,6-7: 198
25,44-46: 171
27,26-27: 198, 200



254  Indice dei passi citati

Numeri

3,13: 198
§,1I-31: 56
5,14: 145
5,30: 145
6,1-21: IT2
8,17-18: 198
18,15: 198, 200
23,19: 88
25,I1: 145
25,13: 145
26,57-59: 165
30,3 88.: 169
31,18: 168
35,16-28: 169

Deuteronomio
4,241 145

5,91 145§
5,I12-15: 198
5,18: 168
5,21: 168

6,4 $S.: T48
6,15: 145§
7,1-6: 167
9,9 145
14,4-6: 200
15,7-I1: I40
19,21: 86
2I,10-17: 168
21,18-21: 169
22,13-21: 168
22,20-21: 169
22,23-27: 168
23,I: 62, 168
23,21 46, 171
23,17-18: 167
24,1 168, 169
24,4: 169
25,I1: 62
27,20-23: 168
28,53-57: 140
28,65: 138
31-34: 133

Giosue
23-24: 133
23,II-13: 167
24,191 145§

Giudici

8,21: 141, 142
8,26: 141, 142
8,30: 167

9: 167

1 Samuele
2,32: 141
12133

16,7: 88
18,8-9: 141
25,39-43: 167
27,31 167

2 Samuele
3,2-5: 167
3,6-11: 168
13,1-29: 163
13,30: 167
16,20-22: 168

T Re

2,I-I7: 133
2,13-17: 168
8,42: 88

9,3: 138

II,I 85.: 167
II1,I-3: 167
I14,21-24: 167
I§,IT-14: 167
18,46: 90
19,I0: 14§
19,141 145
19,31 145
22,46: 167

2 Re

3,15: 90
4,34: 86
9,221 46
I0,16: 145§

Isaia

3,20: I41, I42
6,10: 138
8,11: 90
I1,I3: I40
26,11: 145
44,18: 138
§7,3: 46

Geremia

5,7-9: 169

5,8: 62

7,16 8s.: 169
22,17: 138, 141

Ezechiele
3,221 90
16,22: 169
16,44: 46, 63
23,20: 62

36,5: 14§
36,6: 145
36,36: 88
40-43: 206
44,221 171
44,25: 160

Osea

1,2: 46
4,14-19: 169
6,6: 212

Gioele
2,18: 145

Amos
5,2-6: 62

Michea
6,6-8; 212
7,6: 160

Naum
1,2: 145§

Zaccarta
1,14: 145

Malachia
2,13-16: 170

Salmi

19,2: 128
33,9: 88

37,1: 140
§6,14: 139
69,10: 145§
72,7: 138
7353+ 140, I41
94,9-10: 88
II1,TI0: 44
135,16-17: 87

Giobbe

I:I2X

5,2 140

9,4: 88
30,26-27: 138
31,1: 138, 169
31,7: 138
31,9: 138
31,26-27: 138
33,30: 139

Proverbi

3,31 140
6,16-19: 86

[Prov.] 6,25-35: 171
7,19-20: I7I S.
9,13-18: 172
14,28: 128
15,30: 138
21,4: 138
22,9: I40
23,1-8: 140
23,1: T41
23,17 140
24,1 140

LETTERATURA GIUDAICA

4 Esdra
9,47: 172

Filone

In Flaccum

29: 80, 140

De Specialibus Legibus
3,1,2: 12§

3,2,7: T48

Geremia, Lettera di
6,69: 140

Giubilei

22,10-30: 133

Giuditta
- 173

Giuseppe

Contra Apionem
2,215: 193

2,269: 80
Antiquitates Iudaicae
3,90: 148
12,279-284: 133

Vita

352: 80

4021 120

1 Maccabei
I,41-64: 200
2,47-70: 133

NUOVO TESTAMENTO

Matteo

I,I: 143
1,2-16: 47, 156
3,I-4,17: 227
3,7+ 173

3,17: 89

4,8: 128

4,18: 81

24,19: 140
25,21 144
28,22: 140
27,41 140
30,18 8.1 17
30,33: 17
Lamentazioni
5,I17: 138
Daniele

10,6; 86

2 Maccabei
6,4-5: 200

Mishna
Nedarim
3,4: 56
Pirge Abot
2,1: 87

Sapienza di Salomone
2,24: 12§

4,128 140

15,10-15: 140

Siracide
7,23: I72
7525 172
7,28: 172
9,1-9: 172
9,5: 172
9,6: 172
9,8-9: 172
14,3-I0: 140
14,8: 140
14,9 140
I14,10: I40
17,2-19: 89
18,18: 140
22,3-6: I72
22,19: 138
23,25-26: 46

4,19: 232
5,3 88.: 116
5,18: 56
5,21-36: 148
§,23-24: 210
§,25-26: 114
§,26: 56
§5,27-30: 87

Indice dei passi citati

Esdra
2,2-58: 195
9-10: 170

Neemia

7,7-60: 195
9-10: 170

1 Cronache
2,24: 168

25§,16-26,27: 172
25,21 I72
25,26: 172

30,7: 46
31,I12-31: 140
31,13: 140
37,7-15: 140
40,19: 173
41,17-42,8: 161
42,9-T1: 163, 173
42,141 173

255

Testamenta xi1 Patriarcharum

Testamentum Symeonis

— 132
1-9: 133-136

Testamentum Mosis
- 133

Tobia

4,I-21: T40, I4I
4,7: 140

4,I7: 140
6,I1-I2: I72
6,I1: 172

8,7: 173

5,32: 173
§:33-37: 56
5,38: 86
§:45: 210
6,2: 56
6,4: 82
6,5: 56
6,6: 82



256  Indice dei passi citati

[Mt.] 6,16: 56
6,18: 82, 89
6,19-7,27: 86
6,19-7,6: 87
6,21: 80
6,22-23: I41
6,22: 139
6,25-31: 158
7,7-11: 87
7,7-8: 118
7,13-27: 87
7,16-20: 82
8,8: 108

8,10: 56
8,14-17: 158
8,20: 17

9,8: 109
9,I13: 212
9,27: 112
10,I-T1: 228
10,5-16: 233
10,7-16: 108
10,8: 232
10,I5: 56
I10,I7-25: 233
10,23: 56
10,24: 113
10,35: I60
10,37-38: 108
10,41 5.0 17
10,42: 56
11,2-6: 74
II,4-5: I16
11,7-14: 74
11,7-9: 18
II,II: 56
I1,19: 108, IT1
I11,21-24: 80
I11,27: 46, 89
11,28: 113
I1,29: 90
I2,I-I4: 209
12,34: 87, 173
12,39: 173
13,13-17: 87
13,17: 56
13,24-30: I19
I3,44: 118
13,45: 118
13,47-48: 118
13,54-57 47, 137
13,57 137
14,13-21: I44
15,4-6: 210
15,19: 148
15,22: 112

15,31: 109
15,32-39: 144
16,4: 173
16,13-16: 74
16,22-23: 233
16,28: 56
17,5: 89, 90
17,I5: II2
17,20: 56
18,1-5: 233
18,2: 107
18,3: 56
18,13: 56
18,18: 56
18,19: 56
19,I2: 13, 62
19,16-30: 113
19,18-19: 148
19,18: 173
19,21: 116
19,23: §6
19,26: I21
19,27-30: 233
19,28: 56
20,1-I6: I41
20,1-I5: II§
20,7: 108
20,20-23: 233
20,24-27: 233
20,30: I12
21,21: 56
21,31: 56
22,8: 108
23,8-10: 113
23,33: 173
23,36: 56
23,372 79 8.
24,2: 56
24,15: 20§
24,34: 56
24,47: 56
25,I-I2: 162
25,12: 56
25,34 85.: 116
25,40: §6
25,45: 56
26,6-7: 108
26,9: 116
26,11: 115, 116
26,13: §6
26,21: 56
26,31: 23§
26,34: 56
27,18: 125, 234
27,55-56: 235
28,16-20: 235

28,18-20: 227
28,20: 90

Marco

I,I-I4: 227

I,I: 143

1,7: 108
I,15:226

1,17: 108, 232
1,19-20: I§8
1,20: 108
1,21-27: 209
1,25: 143, 144
1,29-31: 158
1,32-33: 109
1,34 143, 144
1,40-45: 181, 209
1,44: 143

1,45: 109

2,12: 109

2,I4: 108
2,15-16: 108, 111
2,27: 210

3,I-6: 209
3,7-8: 109

3,12: 143, 144
3,13-15: 233
3,I5: 232
3,20-31: I57
3,28: 56
5>25-34: 209
5,42: 8Os,

5-43: 143

6,3: 47, 80

6,4: 137

6,7-11: 108, 233
6,7-13: 228

6,71 232
6,12-13: 228, 234
6,13: 232

6,18: 156
6,32-44: 144
7,I-23: I4T
7,10-I2; 210
7,14-16: 181
7,04-23: 87, 211
7,21-22: 81, 82, 148
7,221 T41

7,231 T41

7,241 108, 143
7,36: 143
8,1-10: 144
8,12: 56

8,27: 74

8,30: 143
8,32-33: 233

[Mc.] 8,38: 173
9;T: 56

9,91 143

9,30: 143
9,33-37: 233
9,36: 107
9,38-40: 108
9,41: 56
10,I1: 173
10,15: 56
10,I7-31: I13
10,17-18: 109
10,I7: 144
10,18: 144
10,19: 115, 148
10,2T: 108, 116
10,27: 12T
10,28-31: 233
10,29: 56
10,35-40: 233
10,41-44: 233
10,46-52: 118
11,23: §6
12,14:74
12,33: 212
12,42-43: 116
12,43 56
13,I1: 90
13,30 §6
13,32: 89
14,5: 116
14,7: 115,116
14,9: 56
14,18: 56
14,25 56
14,271 235
14,30: 56
14,61: 143
14,70: 80
15,10: 125, 138,234
15,321 143
15,40-41: 235

Luca

I,I-4: 221
1,13: 118
1,32: 121, 143
1,3§: 12T
1,37 121
1,39-41: 142
I,66: 90
1,73: 56
2,14: 121
3,I-§,11: 227
3,7+ 173

3,8: 157

3,13: 114

3,23-38: 47, 156

4,6: 121, 128
4,16-30: 138
4,18: 116
4,221 47, 137
4,241 56, 137
4,38-41: 158
5,22: 82
5,26: 109
§,27-32:1 III
6,20-21: I16
6,35: 121
7,I-T0: 117
7,16: 109
7,34: 108
8,44 142
9,1-5: 228, 233
9,I: 232

9,6: 234
9,10-17: 144
9,46-48: 233
9,46: 113
9,47: 82, 107
9,57-58: 108
9,61-62: 108
10,I-20: 234
I0,I-12: 108
10,21 232
10,13-15: 80
11,20: 90
I1,34-36: 141
12,14: 108
12,37: 56
12,53: 160
12,57-59: 114
13,I3: 109
13,34: 80
14,13: 116
14,21: 116
15,6-9: 118
15,19: 108
15,21: 108
16,15: 82, 89
16,18: 173
16,20-22: 116
17,I1-19: 209
17,16: 109
18,1-5: 118
18,9-14: 118
18,17: 56
18,18-23: 113
18,22: T16
18,27: 121
18,28-30: 233
18,29: 56

Indice dei passi citati

18,43: 109
19,I-9: 114
19,12-27: 11§
19,37: 109
21,2-3: 116
21,32: 56
22,24-27: 233
22,24: 113
22,31-34: 235§
23,43: 56
23,49 235
24,36-53: 235

Giovanni
1,1 8s.: 89
I,1: 143
1,46: 59, 80
I,51: 56
3:3: 56
3,5: 56
3,I1: 56
3,16: 89
4,91 79
4,35: 232
4,44: 137
5,19: 56
5,24: 56
5,25: 56
6,I-15: 144
6,26: 56
6,321 56
6,42: 137
6,46: 89
6,47: 56
6,53: 56
7:40-42: 47
8,34: 56
8,51: 56
8,58: 56
9,22: 137
I10,I: 56
10,7: 56
I11,50: 81
12,5-8: 116
12,8: 115§
12,24: 56
I12,42: 137
13,16: 56
13,20: 56
13,21: 56
13,29: 116
13,38: 56
I4,12: 56
16,20: 56
16,23: 56
18,37: 89

257



258  Indice dei passi citati

[Gv.] 19,14: 215
19,25: 235§
21,18: 56

Atti degli Apostoli
1-I5: 235

1,I: 90
1,6-11: 227
1,14: 158
1,24 82
2,1-4: 90
2,17: 90
2,30 §6
3,151 235§
4,34°35: 144
§,I12: 90
5,17 145
10,1-48: 181
10,14: I8I
10,28: 181
12,I7: 158
13,25: 108
13,45: 145
15: 216
15,5213
15,I3: 158
15,28-29: 213
18,18: 112
2T1,23-24: 112
23,12: §6
23,14-21: 56
25,25: 117

Romani
1-3: 81
1,I3: 232
1,29-32: I48
1,29-31: 147
3,2-29: 80
4,4+ 115
7,21-23:75
8,11: 235§
8,17-30: 47
8,27: 82
9,3: 81
9,18: 82
9,24: 80
10,I2: 174
10,I5: 108
YI,I: 47
IT,I1: I45
11,14: 80
11,24: 194
12: 112
12,1: 21§
12,3-21: 81

12,17-18: 81
13,1-7: 217
14,6: 218
14,14: 217
14,15: 218
14,21: 218
15,I6: 215
1§,26: 116
16,17: 81

1 Corinti
T,12: 113
1,22-24: 80
2,9: 88,138
3,06-17: 214
3,17: 20§
4,1-4: 74

5,I ss.: 81, 156
5,I: 176, 216
5,5: 81

5,7-8: 275
5,71 215
5,13: 81

6,6: 81

6,7-8: 115
6,9-10: 148 s.
6,19: 214
7,10: I76
7,I1: 176
7,13-14: 176
7,14-15: 217
75152 177
7,29-31: 162
7539: 177
8,7-13: 218
9,T $5.: 74
9,5: 158
9,20: 80
10,17-19: 217
10,32-33: 81
10,32: 80, 217
11,2-16: 176
11,7: 128

12: 81, I12, 229

12,13: 174, 214

13: 90, 218, 228

14,23: 81
14,25: 82
15,3-6: 227
15,8: 227

2 Corinti
6,10: 116
6,14-7,1: 177
6,16: 214
757 145

8,9: 116
9,21 145
9,9: 116
12,20: 146
12,21: 81

Galati

1,12 §S.: 108
1,148 145
1,16: 227
1,19: 158
1,24: 109
2,10: 116
2,13-15: 80
3-4: 179
3,1t 81, T41
3,24 214
3,27-28: 174
3,28: 214
4,10: 181, 215§
4,14: T4T
4,I5: 14T
4,17-18: 1471
§,2-T2: 216
5,16-24: 81
§,20: 14T, 146
5,260 141

Efesini

1,18: 138
2,19-22: 215§
§,21 21§
§,5-20: 21§
5,21-6,9: 81
5,22 88.: 177

Filippesi
3:75

3,5: 47, 157
4,8-9: 176

Colossesi
2,T1-12: 214
2,16: 181
3,I1: 174, 214
3,I16-17: 215§
3,18 s5.: 177
3,18-4,1: 81
4,5: 81

1 Tessalonicesi
2,4: 82

4,12: 81
5,19-21: 21§

1 Timoteo
1,9-10: 149
1,17: 89

[1 Tim.] 2,8-3,15: 81
2,8-15: 177

3,7: 81 s.

3,81 11§

3,I3: II§

4,1-5: 177
$,3-16: 64, 177

6,5: 11§

6,6: 115§

6,16: 89

Tito

1,7: II§
I,II: II§
1,123 59,79

Ebrei
1,2: 89
7,20-28: 56

AUTORI GRECI E LATINI, PROFANI E CRISTIANI

Agostino
De Civitate Dei
§,12.13: 129

Aristotele
Problemata
31,957b: 139
31,959b: 139
31,960a: 139
Rbetorica
2,10,1-3: 128
2,10,1.2.5: 132
2,10,I: 136
2,11,I-4: 146

Aulo Gellio
Noctes Atticae

9:4,8: 144

Cicerone

De Divinatione
1,47: 133

De Lege Agraria
2,95: 80

De Oratore
2,209: 132

1 Clementis
36,2: 138

Didascalia Apostolorum
— 213 8.

Eschine
De Falsa Legatione
III: 129

Giacomo
1,17: 89
1,27: 215
2,3-6: 116
3,16: 146
4,13-16: 11§
§,I-6: IT§

1 Pietro

1,17: 89, 21§
2,4-10: 215§
2,11-3,I2: I77
§,2: II§

2 Pietro

1,10: 145
2,I15: II§
3,14: 145

Eusebio
Praeparatio Evangelica
9,29,1-3: 170

Ireneo

Adversus Haereses
4525531 214
4,26,1: 214

4,28: 214

Isocrate
Panathenaicus
81: 129

Omero

Ilias

16,849 s.: 132
22,359 8.1 132

Platone
Apologia Socratis
39¢: 133

Plinio il Vecchio
Naturalis Historia
7,161 144

Plutarco

Caesar

69,2: 120

De Curiositate
518¢c: 137

De Invidia et Odio
§537a: 131

Indice dei passi citati 259

1 Giovanni
1,1-3: 85 s.
1,5: 89

Giuda
I,II: II5
I,16: 115

Apocalisse
1,14-16: 86
2-3: 80

3,17: 116
9,20: 87
18,7-15: 81
18,12-13: 10X

537b: 147

§38a: 131

537¢€: 147

Quaestiones Conviviales
681a: 139

682a-f: 141

68od: 141

681e-682a: 143

De Recta Ratione Audiendi

39€: 129

Seneca, Lucio Anneo
Naturales Quaestiones
3,29,3: 166

Senofonte

Apologia Socratis
30: 133

Cyropaedia

8,7,21: 132
Memorabilia Socratis
3,3,13: 129

Sofocle
Trachiniae
1150: 132

Virgilio
Aeneis
10,729-741: 133



13
19
19
23
25
30
32
37
38

44
46
47
5T
(3
52
55
58
58
62
64
67
68
71

73
73
75

Indice del volume

Sommario

Premessa

Introduzione

Studio della Bibbia e antropologia culturale
I presupposti di questo libro

Natura, cultura, persona

Il concetto di cultura

Il quadro generale. Gli indicatori culturali
Gli esseri umani come creatori di modelli

I modelli nell’antropologia culturale
Riepilogo

Bibliografia

Capitolo 1
Onore e vergogna

I valori capitali del mondo mediterraneo del 1 secolo

1l concetto di onore

Come si ottiene 'onore?

Come si acquisisce onore

Il sangue simbolo dell’onore

Il nome simbolo dell’onore

Come si esibisce e si riconosce ’onore
L’onore e Pinterpretazione della sfida
Onore e ricorso alla giustizia
Dimensioni dell’onore collettivo

L’onore e la divisione morale del lavoro. Il doppio parametro

Per una definizione di onore e vergogna
Chiarificazione importante

Riepilogo

Bibliografia

Capitolo 2

La personalita del 1 secolo. 1l singolo e il gruppo

La personalita del 1 secolo
La personalita orientata al gruppo




262

83
87
9I
95

96

96
97
98
99
100
104
106
109
113
117
I2T
T22
123

125

125
127
130
136
138
141
143
145
147
147
149
151

152

152

54
161

Indice del volume

La costituzione degli esseri umani. Un modello a tre settori

La costituzione degli esseri umani e Dio
Riepilogo
Bibliografia

Capitolo 3
La cognizione della limitatezza dei beni
La conservazione dello status sociale

La societa ruralizzata

La parentela

La politica

Citta e campagna

La citta preindustriale

La limitatezza dei beni, primo degli indicatori cognitivi
La strategia difensiva della persona onorevole

Le alleanze diadiche della persona onorevole
Limitatezza dei beni e accumulo di ricchezza

Beni limitati € causalitd personale

Limitatezza dei beni e strutturazione del mondo sociale
Riepilogo

Bibliografia

Capitolo 4

L’invidia, il pit grave di tutti i mali

Invidia e malocchio nel mondo mediterraneo del 1 secolo
Le radici sociali dell’invidia

Invidia e onore

Invidia e limitatezza dei beni

Aspetti dell’invidia

Il malocchio in quanto dimostrazione d’invidia
La protezione dal malocchio

Protezione contro I’invidia

L’invidia non ¢ gelosia

L’invidia non ¢ odio

L’invidia nei dieci comandamenti

Riepilogo

Bibliografia

Capitolo 5
Parentela e matrimonio
La fusione delle famiglie

La parentela
Caratteristiche strutturali principali del sistema parentale
Il matrimonio

178
180

181
181
184
186
191
194
198
201
209
218

219

221

224
231

236
236
237
238
242
244

246

249
253

Indice del volume

Le strategie matrimoniali nella Bibbia

1l periodo d’immigrazione patriarcale, 164 - Il periodo israelita, 166
Il periodo postesilico, 169 - La parentesi di Paolo, 174

Dopo Paolo, 177

Riepilogo
Bibliografia

Capitolo 6

Puro e impuro. Le norme di purita

Sacro e profano

La purita: puro e impuro

Anomalie e abomini

Prospettive israelite generali

Classificazione delle persone in Isracle
Classificazione degli animali in puri e impuri
Santificazione e sacrificio

Ordinamenti di puritd nei gruppi posteriori a Gesu
Riepilogo

Bibliografia

Capitolo 7

L’evoluzione dei gruppi di Gestt

Lo sviluppo di un gruppo

Perché i piccoli gruppi

Le fasi di sviluppo di un piccolo gruppo
La fase di orientamento dei gruppi di Gesu, 232
La fase di conflitto nei gruppi di Gesu, 232

La fase di coesione nei gruppi di Gesu, 233

La fase di strutturazione nei gruppi di Gest, 234
La fase di dissolvimento dei gruppi di Gesu, 234

Intenti dei piccoli gruppi

Organizzazione di movimento sociale: regime fittizio
Organizzazioni di contromovimento. Farisei e altri
Associazioni d’elezione. Gruppi parentali fittizi
Riepilogo

Bibliografia

Conclusione teologica

Indice dei nomi e delle cose
Indice dei passi citati

263



