DECISIONI, EMOZIONI E BIOETICA
Contributi delle neuroscienze

Maria Martaa COngo, HMR!

1. Quando decidere non & facile...

Viviamo decidendo. Da scelte piccole e di minima complessiti a
quelle che coinvolgono tutta la nostra vita. Esistono anche decisioni
nelle quali mettiamo in gioco I'essenziale della nostra esistenza, come
nelle scelte di vita e di morte. Decisioni estreme sono quelle che devo-
no essere prese nell’urgenza e senza possibilitd di poter attendere che
la situazione si sia sostanzialmente stabilizzata e calmata. Nel nostro
agire quotidiano ci incontriamo con situazioni che ci obbligano a con-
frontarci con questo tipo di decisioni. Mettersi in gioco o meno per una
persona o per una situazione a rischio della nostra integrita personale,
economica o sociale; decisioni che suscitano le nostre emozioni pili pro-
fonde e che ci obbligano a riorganizzarle.

Uno dei campi nei quali gli agenti morali si trovano con maggior fre-
quenza a doversi confrontare con questo tipo di decisioni, & quello del-
la salute. Gli operatori sanitari fronteggiano situazioni che richiedono
decisioni estremamente delicate ed esse coinvolgono e scombussolano
tutti i loro moti interiori. Cid richiede e mette in luce tutte le dimen-
sioni della persona, in azione. Molte volte sono ben gestite. Nonostante
si tratti di decisioni che comportano una considerevole percentuale di
incertezza e di stress, ci sono professionisti che le affrontano e le risol-
vono senza grandi problemi. Ma ce ne sono altri che sono schiacciati da
queste situazioni ed esprimono il proprio disagio attraverso reazioni
differenti, dalla negazione alla fuga per la sindrome da burn ont.

Per pensare e per decidere eticamente, anche in situazioni difficili,
pero, ci si pud addestrare. Questo & stato il presupposto di tutta ’ascesi
nella morale tradizionale attraverso la pratica delle virtii. Anche nella
morale tradizionale si & percepito che le decisioni non sono solo una

! Religiosa missionaria redentorista, Ha conseguito la laurea in medicina (Universita di
Buenos Aires) ¢ il dottorato in teologia morale (Accademia Alfonsiana — Roma); & docente
di teologia morale presso la facolta di teologia dell"Universita Cattolica Argentina (Buenos
Aires) e membro del comitato di bioetica dell’ospedale pediatrico Dott. Ricardo Gutiérrez
(Buenos Aires).

123



questione di ragionamento e di motivazione. E forse la componente ra-
zionale quella piti rilevante nelle nostre decisioni? Come si rapportano
la componente razionale e quella emotiva? Come interagiscono questi
elementi in una coscienza che decide nell’urgenza imposta da una situa-
zione clinica estrema?

Ripensare a una formazione e a un addestramento etico, nel cam-
po degli operatori sanitari, & cid che ci ha condotti a porci la doman-
da sullo status guaestionis della natura dei giudizi morali alla luce dei
nuovi apporti delle neuroscienze e della psicologia morale, per cercare
di delineare una formazione consapevole della coscienza, orientata ad
affrontare questo tipo di decisioni nel miglior modo possibile.

2. Le decisioni che prendiamo ogni giorno:
come decidiamo e cosa decidiamo?

Allinterno delle decisioni morali dobbiamo considerare due aspetti.
Uno ¢ il processo o la struttura decisionale (decision making) che corri-
sponde alla domanda riguardante il «come decidiamo». L’altro aspetto
& «cosa decidiamo», con riferimento al contenuto delle decisioni: questa
seconda dimensione si pone in relazione alla domanda «cosa & buono?».
A essa si sono riferiti, per esempio, i sistemi morali e altrettanto fanno
oggl le differenti teorie e i paradigmi utilizzati per fondare la morale.
Noi ci concentreremo sul primo aspetto, specialmente sulla sequen-
za che si attiva nel processo decisionale, sebbene le strutture in esso
coinvolte non manchino di essere indicative anche del contenuto che si
giungera a scegliere.

La coscienza & stata classicamente concepita come il luogo delle de-
cisioni. La Scolastica ha offerto molteplici interpretazioni circa lo sche-
ma di base della coscienza abituale e attuale?, presentate nel Medioevo
dalle scuole tomista, francescana e mistica. Per la prima, il processo de-
cisionale della coscienza era un mero sillogismo razionale secondo un
chiaro e semplice ragionamento deduttivo. La scuola francescana mo-
derd questo razionalismo vincolando il processo decisionale della co-
scienza alla volonta che cerca il bene. La scuola mistica, invece, esclude
che sia Vintelletto o la volonta a muoversi verso il bene, ritenendo che il
motore processuale sia I’esperienza intima di Dio. .

La coscienza fu interpretata principalmente come ragione che agisce,
fino alla meta del secolo passato. Da allora, oltre all’influenza di una pit

2 Cf. H. Wsssr, Teclogia Moral General. Exigencias y vespuestas, Herder, Barcelona
1994, 251-275.

124

marcata componente religiosa, si sviluppa una concezione molto pil
globale. In tal modo, la riflessione sulla coscienza si apri ad altri aspetti
umani, sviluppd una maggiore affinita con I’idea biblica del cuore e cid
offri la possibilitd di integrare i nuovi dati della psicologia moderna.
Precisamente fu la psicologia morale, nell'impostazione di Jean Piaget e
di Lawrence Kohlberg, che nella decade 1960-70 cercod di definire me-
glio le componenti chiave della struttura e del processo della decisione?®.
La linea di questi autori era nettamente razionalista neokantiana®. La
teoria era stata elaborata sulla base dei concetti di bene, dovere e giusti-
zia®. Il successivo contributo di Carol Gilligan non solo & consistito nel
mostrare la «voce differente» della forma decisionale femminile, ma ha
posto in evidenza un elemento che va ben al di 1 delle frontiere segnate
dalla differenza di genere. Si tratta dell’inclusione della dimensione af-
fettiva ed emozionale nel giudizio morale, elemento che Kohlberg non
aveva considerato a sufficienza, dal momento che muoveva da posizioni
razionaliste. La psicologia cognitiva post-kohlberghiana ha cosi aiutato
gia morale a comprendere meglio il ruolo del fattore affettivo
nel giudizio morale e nella presa di decisione in ambito etico. «I senti-
menti e le emozioni impregnano gli atti del soggetto morale, la sensi-

bilita morale, il temperamento, la personalita morale, ecc. In tal modo, ,
una decisione morale non & solamente un processo razionale, ma anche

emotivo»®.

Attualmente la filosofia morale, sotto 'impulso proveniente dall’am-
bito della neuroetica, ha introdotto nuovi elementi riguardanti il fun-
zionamento del nostro cervello e il ruolo delle emozioni nella forma-
zione del giudizio morale, cercando di progredire con questi dati nella
conoscenza del fenomeno morale’.

3 CH. jvi, 316-329.

* «Tutti hanno osservato il parallelismo che ¢’& tra le norme morali e le norme logiche: la
logica & una morale del pensiero come la morale & una logica dell’azione», J. P1acer, £l cri-
terio moral en el nifio, Editorial Fontanella, Barcelona 19773, 335. La morale consiste in un
insieme di regole e 'essenza di ogni morale va ricercata nel rispetto che Pindividuo acquisi-
sce verso queste regole. I’analisi riflessiva di Kant, la sociologia di Durkheim e la psicologia
individualista di Bovet coincidono su questo punto. Le divergenze dottrinali appaiono solo
quando si tratta di spiegare come la coscienza approda al rispetto di queste regole (cf. 77, 9).
«ll giudizio morale, come espressione della moralit3, passa attraverso due tappe: dalla sem-
plice accetrazione della norma (Durkheim) alla cooperazione basata sul rispetto (Bovet)», T.
Mirsup, Los diversos estadios del desarrollo moral, in Desarrollo moral y educacion afectiva,
a cura di H.M. Yafiez, San Benito, Buenos Aires 2002, 50.

5 Cf. vz, 51.

¢ Jvi, 41,

7 Cf. P. PErez ZarriLra, Implicaciones normativas de la psicologia moral: Jonathan
Haidt y el desconcierto moral, «Daimon» 59 (2013), 9-25; A. Cortina, Newroética: slas

125




3. Decidiamo in coscienza? Neurobiologia
del processo decisionale

Il ruolo dell’emotivita nelle nostre decisioni fu affrontato inizial-
mente dalla psicologia morale®. Fu lo psicologo sociale Jonathan Haidt
che, in un suo articolo intitolato 7] cane emotivo e la sua coda razionale’,
affermo che, sebbene sia stato notevole il contributo offerto dagli autori
di impostazione razionale alla questione riguardante il modo con cui
formuliamo i giudizi morali, cid non & tutto. Secondo Haidt, noi formu-
liamo i nostri giudizi morali intuitivamente, ciog in forma immediata e
automatica. Di fronte a dilemmi morali non ragioniamo e non sappiamo
se seguiamo un processo. Sempre si attiva la componente emotiva, che
reagisce in modo intuitivo e rapido. Questo autore presenta una serie di
dilemmi di fronte ai quali la gente conclude dicendo: «Non so perché,
pero so che questo & male!». Il ragionamento si sviluppa successivamen-
te, giustificando il punto di partenza che raramente si modifica. Con il
ragionamento non si ricerca la veritd, ma si cerca solo di giustificare ¢id
che si ¢ realizzato. Decidiamo emotivamente e dopo forniamo giustifi-
cazioni razionali, Le domande suscitate da tutto questo sono: da dove
provengono questi giudizi formulati senza argomentazioni razionali?
Sono gia inscritti nel nostro cervello? C’¢ qualcosa di «cablato» previa-
mente che possa giustificarlo?

Successivamente furono pubblicati gli articoli di Joshua Greene,
neuroscienziato di Harvard, che attraverso la risonanza magnetica per

bases cerebrales de una ética universal con relevancia politica?, «Isegoria» 42 (2010), 129-
148; 132.

Y Cf. A. Corrina, Neuroética: ;Etica fundamental o ética aplicada?, in Bioética, neu-
roética, libertad y justicia, a cura di F. Lépez Frias et Alii, Ediciones Comares, Granada
2013, 802-830; Ip., Neuroética, smoral como estructura o como contenido?, Conferenza del
1° settembre 2010 al HI Congresso Internazionale Xavier Zubiri, Pontificia Universita Cat-
tolica di Valparaiso (Cile), in www.youtube.com/watch?v=QzM7_dKGMSs (consultato il
12 settembre 2013).

* J. Hawot, The Emotional Dog and its Rational Tail. A Social Intuitionist Approach to
Moral Judgement, «Psychological Review» 108 (2001), n. 4, 814-834. E comunque impor-
tante ricordare che I'autore non parla dell’emozione come di una passione contraria alla
ragione, ma piuttosto come di un’intuizione, una dimensione valida sul piano cognitivo
al pari della ragione. «Questa dimensione cognitiva dell’emozione & un punto non sottoli-
neato in modo sufficiente da Haidt nei suoi primi lavori sullintuizionismo sociale (come
faranno parimenti i suoi critici). Si tratra di qualcosa di cui lui stesso si lamentera nella sua
ultima opera The righteous mind. In essa si dispiace di aver intitolato il suo famoso articolo
del 2001 7/ cane emotivo e la sua coda razionale invece di Il cane intuitivo... proprio perché
il primo titolo induce a pensare che le emozioni manchino di valore cognitivo, opponendo
Pemotivo al razionale, come si intende solitamente sulla base del paradigma razionalista
tradizionale», PERez ZavRILLa, Implicaciones normativas de la psicologia moral, 11-12.

126

immagini portarono l’attenzione sulle zone del cervello che si attivano
nel momento in cui si presentano i diversi dilemmi morali.

Come & noto, le neuroscienze sono scienze sperimentali che cercano di
spiegare come funziona il cervello, soprattutto quello umano, servendo-
s1 del metodo dell’osservazione, sperimentazione e 1potesy, proprio delle
scienze empiriche, e degli strumenti tecnologici disponibili. Esse offrirono
un contributo prodigioso scoprendo che le diverse aree cerebrali si sono
specializzate in diverse funzioni e che inoltre esiste tra loro un legame. Le
tecniche di newroimaging, tanto la risonanza magnetica strutturale come
quella funzionale, permettono di scoprire non solo la localizzazione delle
distinte attivith del cervello, ma anche le stesse attivitd, il <<§:er\{ello in azio-
ne», e sono queste tecniche che hanno permesso lo straordinario progresso

delle neuroscienze!®.

Greene osservd che differenti aree cerebrali si attivano di fronte a
dilemmi di tipo personale e impersonale''. Si percepi allora che quan@p
i dilemmi erano personali, ovvero riguardavano personaggi del proprio
mondo quotidiano, il cervello rispondeva a partire dalle zone emotive
¢ immediatamente optava per una risposta etica. Al contrario, lo stesso

non succedeva con quei dilemmi che si riferivano a persone lontane,

indicate con sostantivi collettivi. Il cervello procedeva piti lentamente
e i codici utilizzati erano di tipo razionale. Non costa molto sforzo ra-
zionale affermare che non ¢’ altro da fare che aiutare una persona in
difficolta che vediamo e che sta al nostro fianco. La conclusione cut st
approda & che le persone vicine ci colpiscono molto pitt di quelle lon-
tane. Il lontano non ci interessa. «Occhio non vede, cuore non duole»,
dice il proverbio! o

Successivamente, il neuroscienziato David S. Wilson cerca di spie-
gare questo fenomeno'?. All’epoca della formazione del cervello, Ies-
sere umano doveva aiutare il proprio gruppo e difendersi dagli attacchi
esterni — dai lontani — in ordine alla sopravvivenza.

Infine, cid che & emerso con evidenza & che i giudizi morali vengono
mediati per larga parte dalle emozioni. Nell’educazione morale abbia-
mo tenuto in gran conto il livello del ragionamento, perd non abbia-
mo ugualmente valorizzato I'apprendimento emozionale. Le emozioni
sono fondamentali nel terreno della morale. A ¢i6 possiamo aggiungere
altri dati importantissimi: il primo & che le emozioni possono essere

1 CorTINg, Neuroética: ; Etica fundamental o ética aplicada?, 804,

" Cf. J. GreeNE BT Avn, An fMRI Investigation of Emocional Engegement in Moral
Judgement, «Science» 293 (2003), 2105-2108. '

12 Cf, D.S. Wirson, Group Selection, in Oxford Encyclopedia of Evolution, a cura di M.
Pagel, Oxford University Press, Oxford 2002, 450-454.

127




H

coltixn/aute; il secondo che le emozioni possiedono un’enorme capacita
cognitiva, Ci aprono a un mondo piii grande: chi non ha la capacitd di
indignarsi, tanto meno potr sviluppare il senso della giustizia! Chi non
ha la capacita di commuoversi, tanto meno sara capace di percepire la

/- sofferenza dell’altro! Coltivare le emozioni nel terreno della moralica &

di importanza capitale, visto che esse giocano un ruolo tanto importan-
te nelle decisiont L ERE 5I0LAN0 UL TUOIO tanto importar

I risultati delle neuroscienze e la possibilita di visualizzare le aree del
cervello che usiamo per decidere ci impongono di ripensare i concetti
tradizionali riguardanti le componenti del giudizio morale. Tutti no;
essert umani, ci basiamo sull’apprendimento, sull’esperienza sull’incu-
1zione e sulle emozioni, integrando in modo immediato e a,utomatico
le informazioni del contesto che cambia in continuazione®, Secondo le
ricerche neuroscientifiche, 1’area orbito-frontale svolge un ruolo vitale
nel processo decisionale. L'evoluzione dell’area cerebrale frontale & in-
timamente relazionata con 'emergere della moralith umana. Ma si tratta
di un area intimamente relazionata con le strutture emotivel® quali il
sistema limbico attraverso amigdala, Pipotalamo e la sostanza grigia
periacqueduttale”. Sono altresi coinvolte altre aree come la corteccia
prefrontale dorsolaterale e dorsomediale, anche se queste sono aree pit
cognitive che emotive, interessate dal processo della memoria operati-
va, della pianificazione e dell’attenzione. Queste aree interagiscono nel
normale processo decisionale.

11 fatto di aver posto I'accento sul controllo del comportamento
sull’analisi e sulle conseguenze ha contribuito a consolidare l1a falsa idea
di essere governati dalla sola razionalitd. Quando perd ¢ coinvolta la
propria vita e quella delle altre persone, non @ facile rimanere neutral;

B Cf. F Mangs - M. Niro, Usar el cerebro. Conocer nuestra mente para vivir mejor,
Planeta, Buenos Aires 2014, 234-270, o

“f «Lo stato d’animo influisce moltissimo su tale capacitd. Generalmente i pazienti neu-
mpﬂ_lch.iatpg sviluppano modelli deficitari nelle prese di decisioni, coerenti con le manife-
stazioni c.lfmc}‘le ¢ neuropsichiche dell’infermita. Per esempio, in sit’uazioni tipiche di gioco
i depres'sn mpiegano pilt tempo nel prendere decisioni e inoltre tendono a scommettere di
meno rispetto a1 gruppi di controllo in situazioni favorevoli; ghi ossessivi preferiscono la
ficompensa immediata ¢ non sviluppano una buona strategia; gli impulsivi scommettono
1m.m_ed%atarr}e_nt‘e (non aspettano di analizzare tutte le possibilita in dettaglio); gli estroversi
maniaci o disinibit, si sentono pitt positivi, agiscono con decisione in vista di possibili ri-
compense e scommettono molto, senza prima considerare tutte le informazion necessarie
(Iin dlverse occasioni & difﬁ‘cile sapere se questo sia dovuto a un vero e proprio atteggiamento‘
d 11 Cr;ﬁ:rbiz ’défl} gﬁsghxo o s¢ sia conseguenza dell’impulsivity patologica», Mangs - Niro, Usar

BCf Neurobiologia y plasticidad neu I, Materi 1acié
Buenos i robio yp ronal, Material del Curso, Asociacién EDUCAR,

128

dal punto di vista emotivo, poiché risultano implicate dimensioni im-
portanti: il potere, la sottomissione, i benefici, gli apprezzamenti valo-
riali, ecc.'

Per molti anni abbiamo creduto di essere «esseri razionali (corteccia) do-

tati di sentimenti (sistema limbico). Oggi gli scienziati sono concordi nel

ritenere che Pinterruttore centrale del cervello ¢ la nostra parte emotiva.

! Siamo esseri emotivi che imparano a pensare, e non macchine pensanti che
- provano emozioni!'

Strutture cerebrali come il nucleus accumbens hanno la funzione di
trasferire informazioni motivazionali rilevanti in ordine alla conoscenza
di situazioni che richiedono condotte adattive’s.

Un altro dei grandi contributi delle neuroscienze contemporanee &
il superamento di un dogma, indiscusso fino a poco tempo fa, in base

' Senza dubbio oggl sono riapparsi autori che sostengono il ritorno alla concezione
razionalista per spiegare origine dei nostri giudizi morali. Sam Flarris & a favore del razio-
nalismo morale e ritiene che la scienza empirica ainterd a determinare le opinioni morali. Cf.
www.terceracultura.net/tc/?p=6879 (consultato il 27 maggio 2014).

7 E. BacuracH, Agil mente. Aprende como funciona tu cevebro para potenciar tu crea-
tividad y vivir mejor, Sudamericana, Buenos Aires 2013, 84. «Questo & logico se pensiamo
che il sistema limbico ha pit di 200 milioni di anni e la corteccia appena 100.000. ’emozione
esercita un dominio maggiore sulla nostra razionalitd. Per questo, la maggior parte delle
decisioni che prendiamo nella vita non sono coscienti; la gran parte di esse & dominata da
una scarica di emozioni (alcune liberate dai nostri ricordi, altre da reazioni nuove), Molte
volte la nostra consapevolezza razionale giustifica decisioni che abbiamo gia preso prima di
esserne coscienti. In definitiva, il pulsante cerebrale per comportarci di fronte alle mutevoli
situazioni quotidiane 2 influenzato maggiormente dalle nostre emozioni che dalla ragione»,
i, 87.

¥ «Oggi sappiamo che Pamigdala ha pit influenza sulla corteccia che quest’ultima

sul’amigdala. Per questo in certi momenti, le emozioni dominano e controllano il pensiero.
Se studiamo 1 mammiferi, le connessioni neurali [surcos neuronales] che vanno dall’amigdala
alla corteccia sono molto pit forti di quelle che vanno dalla corteccia all’amigdala. Sappiamo
che 1 pensieri possono generare facilmente certe emozioni e lo fanno proprio attraverso
Pattivazione del’amigdala. Perd sappiamo anche che non siamo altrettanto capaci di estin-
guere le emozioni con il pensiero, ovvero di disattivare amigdala», Bacarach, Agil mente,
284-285. Le caratteristiche delle vie che vanno da una struttura all’alera e Pattivazione dell’a-
migdala nello stress sono elementi significativi che devono essere considerati nel momento
di riflettere per prendere decisioni morali in situazioni di urgenza. E importante sapere che
Pattivazione a causa di un pericolo & molto pit duratura, rapida e difficile da spegnere di
quella che si genera da una ricompensa o da un piacere {cf. svi, 268). Se accumuliamo dati su
possibili situazioni pensate in anticipo, abbiamo maggiori possibilita di essere creativi nelle
reali situazioni di urgenza (cf. ivi, 151-157). Per reagire in modo creativo & molto importan-
te rilassarsi. Cid non solo crea beneficio attraverso la riduzione dello stress, ma riduce anche
il livello di reattivird emotiva e stimola 1 livelli di sincronia delle regioni non specializzate del
cervello, liberando maggior spazio nella mente per generare idee creative e rivelazioni che
provengono dal nostro inconscio (cf. ii, 148-149).

129



al quale si credeva che il sistema nervoso fosse una struttura rigida e
immutabile®. II cervello, invece, si trasforma in maniera costante lun-
go tutto il corso della nostra vita. L'esperienza e l’amblentesvolgono
un ruolo fondamentale, da protagonisti. Percid il cervello & un organo
adattivo. «Si definisce neuroplasticita la capacita del sistema nervoso di
n}odlﬁcar‘si e di adattarsi ai cambiamenti. Questo meccanismo permette
ai neuroni di riorganizzarsi formando nuove connessioni e di adeguare
le proprie att1vitd In risposta a nuove situazioni e ai cambiamenti del
contesto»®. Prima si postulava che si nascesse con una quantita prede-
terminata di neuroni e che questi si connettessero tra loro una volta per
sempre. Al contrario, il cervello non solo dimostra Ia capacitd di modi-
ficarsi anche in etd adulta, ma che ha la possibilita di produrre perfino
nuovi neuroni, almeno in alcune regioni del cervello adulto. Uno dj
questi luoghi chiave della neuroplasticita si trova al livello delle connes.-
sioni tra 1 neuroni. Tutte le volte che la memoria conserva informazioni
$1 generano nuove sinapsi, se ne rinforzano altre, alcune si indebolisco-
no e altre vengono meno. Questa ¢ la base neurobiologica degli abiti
comportamentali. Quelli gia acquisiti si possono modificare e i nuovi
si possono rinforzare; in modo tale che i circuiti cerebrali generati dalle
nuove pratiche possono mettere da parte i circuiti antichi prodotti da
vecchie abitudini fin quasi a inattivarli del tutto

4. E tutto questo... cosa significa? Inclusione del dato
neurobiologico nella filosofia e nella teologia morale

I r'isultat.i c}egli studi neuroscientifici, che mostrano attivazione dei
centri emotivi nel momento della decisione e di quelli razionali nel mo-
mento della sua giustificazione, offrono all’etica filosofica e teolo ica
elementi per una riflessione a posteriori. °

Per prima cosa, perd, dobbiamo chiederci come si puo integrare il
dato neurobiologico nella riflessione sia della filosofia, sia della teolo-
gia. Con quale statuto possiamo incorporare il dato neuroscientifico del
comportamento etico’? Attualmente possiamo contare su una serie di
autori che si collocano su posizioni differenti, ma esistono fondamen-
talm’entg due modalita di intendere la relazione tra filosofia e dato neu-
roscientifico. La prima consiste nell’incorporare il dato biologico come
determinante del comportamento etico per fondare un’etica universale

¥ Cf. MaNEs - Niro, Usar el cerebro, 86-88.
0 Jui, 86.

21 587,
Cf. Corrina, Neuroética, smoral como estructura ¢ como contenido?

130

empiricamente dimostrabile su base cerebrale, sostituendo in tal modo
le etiche filosofiche e teologiche sin qui elaborate. La seconda imposta-
zione vorrebbe apertamente sfruttare i dati empirici per comprendere
meglio le modalita con cui gli esseri umani agiscono eticamente e, par-
tendo da li, confrontare, arricchire e illuminare le nostre teorie etiche,
gettando le basi per formare coscienze capaci di prendere decisioni mo-
rali che ci costituiscano progressivamente come persone migliori. Tanto
la psicologia morale, come la filosofia e la teologia morale verrebbero
cosi arricchite dal dato neurobiologico, dal momento che esso ci pone
in contatto con elementi costitutivi del soggetto che agisce. Non si deve
dimenticare, infatti, che le risposte offerte dagli studi delle neuroscien-
ze sono il risultato di un cervello che si evolve in maniera adattiva. E
non possiamo intendere tale adattamento come un’istanza finita o un
processo concluso (meccanismi fissi di adattamento all’ambiente per so-
pravvivere), ma piuttosto ci adattiamo impiegando i mezzi che ci con-
sentono di realizzare i nostri progetti, in modo tale che 'adattamento si
deve intendere come un processo di liberta, proiezione, futuro, speran-
za, creazione, intelligenza e possibilita di ottenere il meglio dal contesto
e dalle occasioni che si presentano per porre in opera i nostri progetti*.
Noi ci collochiamo nella linea di questa seconda proposta.

5. Formare per decidere

11 dato neurobiologico afferma importanza preminente delle emo-
zioni e la qualit della neuroplasticitd che costituisce una vera e propria
sfida. Una formazione che non parta da questa premessa costruisce su
dati non reali. Il ruolo delle emozioni & pir importante di quanto si sia
mai creduto. E questo dato neuroscientifico illumina in due direzioni.

\ Da una parte, ci fa entrare nel terreno della formazione della coscienza
“\ con una dose considerevole di certezza sulla direzione verso cui pun-
-~ tare. Dall’altra parte, fa luce sul modo di procedere e sul metodo da
© utilizzare. Le emozioni possono essere coltivate ed educate; e Ii deve

concentrarsi lo sforzo maggiore. Non possiamo attenderci dal dato neu-
robiologico la fondazione di una nuova morale fondamentale universale
e concreta; né dalla struttura cerebrale possiamo far derivare un dovere
morale. In tal caso staremmo nuovamente incappando in quella fallacia
naturalistica che dall’essere pretende di derivare il dover essere. Pero
risultd con chiarezza che il dato empirico esplicita il punto di partenza
dei nostri comportamenti decisionali, la meta verso la quale ci dirigiamo

2o i,
131




e le modalita attraverso le quali possiamo crescere in vista di prendere
decisioni pienamente libere, ogni volta pitt umane e umanizzanti.
Educare le emozioni & anche educare all’equilibrio. Lemozione deve

essere incorporata in maniera salutare e con elementi che aiutino la sua’
integrazione e il suo impiego. Cio ¢ impossibile senza una riflessione sul
~modello antropologico di riferimento e sui fini dell'impegno educativo

che si vuole intraprendere. E importante sottolineare che la stessa emo-
zione possiede un importante valore cognitivo, capace di trasformarsi,
quando ben integrata, in una via di approccio alla realtd umana, arric-
chendo in qualche maniera il modello antropologico dal quale parte ¢
Iazione professionale che si intende realizzare.

Le neuroscienze hanno mostrato come le reti neurali delineano le
nostre condotte personali, specialmente in riferimento agli abiti com-
portamentali. Questi si determinano come processi sinaptici organiz-
zati in circuiti cerebrali che si definiscono e si consolidano a forza di
patiche comportamentali®. E evidente la convivenza di vecchi e nuovi
circuiti e la possibilitd di indebolire o di rafforzare quelli che deside-
riamo impiegare per 'esercizio della nostra liberta e della nostra per-
severanza. Non solo dobbiamo integrare la componente emotiva nella
determinazione di questi circuiti e nella formazione della coscienza per
favorire un corretto giudizio morale, ma & soprattutto urgente investire
sulla neuroplasticitd nella formazione morale lungo tutta la nostra vita.
In termini evangelici si potrebbe dire: «Come pud nascere un uomo
quando & vecchio? Pud forse entrare una seconda volta nel grembo di
sua madre e rinascere?» (Gv 3,4b).

Letica filosofica ¢ la teologia morale, specialmente a partire da una
antropologia cristiana, si confrontano oggi con la grande sfida di in-
tegrare il dato neurobiologico e di rendere all’essere umano di oggi la
possibilita di una proposta pratica e concreta per la propria piena realiz-
zazione nell’esercizio della liberta.

Devi imparare a suonare uno strumento.
Pot, pratica, pratica, pratica.

E finalmente, quando sarai sul palco,
dimenticati di tutto

¢ lascia uscire il suo gemito.

(Charlie Parker)

# «Quando nel cervello si accende il sistema del comportamento-ricompensa, si libera
una forte dose di dopamina che ¢i motiva a tornare a provarlo e a ripeterlo. Dopo un po’ di
tempo, questo sistema di comportamento ripetitivo accende il circuito della ricompensa e
altri sistemi neurali che ¢i motivano a migliorare la performance e la rendono ogni volta pitt
facile e frequente», Bacuracs, Agil mente, 9.

132

Indicazioni bibliografiche

ABIGNENTE D. - BASTIANEL S., Sulla formazione morale. Soggetti e itinera-
71, Il pozzo di Giacobbe, Trapani 2013. )

Bioética, neuroética, libertad y justicia, a cura di E Lopez Frias et Alii, Co-
mares, Granada 2013, B

Bois M., Psychologie et Morale. Réception de la Psychologie cognitive-
développementale au sein de la théologie morale post conciliaire, Thése
doctorale, Universidad Pontificia Comillas, Madrid 2006.

— Hacia una comprensién psico-teolégico-moral del juicio moral, «Mora-
lia» 31 (2008), 39-64.

Castro CamprorLoNGo C., Reformular las convicciones. Un materialismo
bien recibido en teologia para pensar la teologia de la creacién en clave
evolutiva, in Evolucion y cristianismo. Un didlogo posible, a cura di L.
Florio, Editorial Dunken, Buenos Aires 2007, 79-115.

Corst M., Aproximaciones de la newrociencia a la conducta, Editorial El
Manual Mederno, Guadalajara 2004.

CorTINA A., Neurofilosofia Préctica, Comares, Madrid 2012.

— Etica del discurso sun marco filoséfico para la newroéticas, «Revista de
Filosofia Moral y Politica» 48 (2013), 127-148.

Damasio A., Y el cerebro creé al hombre. ;Cémo pudo el cerebro generar
emociones, sentimientos, ideas y el yo?, Destino, Barcelona 2012.

DispenNza J., Desarrolle su cerebro, Kier, Buenos Aires 2013.

FuMAGALLI M. - PrIoRI A., Functional and clinical neuroanatomy of mo-
rality, <Brain» 135 (2012), 2006-2021.

GazzaNica M., Cuestiones de la mente. Cémo interactiian la mente y el
cerebro para crear nuestra vida conciente, Herder, Barcelona 1998.

— The ethical Brain, The science of our moral dilemmas, Danna Press,
New York 2005. _

— 3Qué nos hace humanos? La explicacion cientifica de nuestra singulari-
dad como especie, Paidés Ibérica, Barcelona 2010. .

— Quién manda aqui? El libre albeldrio y la ciencia del cerebro, Paidés
Ibérica, Barcelona 2012.

GoromsEek D., Cavernas y palacios. En busca de la conciencia en el cere-
bro, Siglo veintiuno, Buenos Aires 2013%, ‘

Harr J., The Emocional Dog and Its Rational Tail. A Social Intuitionist
Approach to Moral Judgment, «Psychological Review» 108 (2001), n.
4, 814-834. .

— The Happiness Hypothesis: Finding Modern Truth in Ancient Wisdom,
Arrow Books, London 2006.

Hauser M., Mentes salvajes. 3 Qué piensan los animales?, Granica, Barce-

lona 2002.

133




— Moral Minds. How Nature Designed Our Universal Sense of Right and
Wrong, Brown Book Group Limited, Little 2007.

KEENAN ], Virtudes de un cristiano, Mensajero, Bilbao 1999.

MAJ;())];{:NO S., La coscienza. Per una lettura cristiana, San Paolo, Milano

Mo;ﬂ;]., Avances en Neurologia e implicaciones éticas, «Moralia» 31 (2008)
-119. ’

e fas emociones y la toma de decisiones morales, «Moralia» 35 (2012)
55-177. ,

— Problemas éticos en torno a la mejora del cerebro, «Moralia» 36 (2013)
427-448, ’

Neurociencia, a cura di D. Purves et Alii, Editorial Médica Panamericana
Madrid 2007°. ,

NurrieLp Councir on Brorruics, Novel Technologies: intervening in the
brain, ESP Colour Ltd, London 2013.

Pfrez ZAFRI'LLA P., Implicaciones normativas de la psicologia moral: Jona-
than Haidt y El desconcierto moral, «Daimon» 59 (2013), 9-25.

ReHRAUERS., Lo sviluppq morale del bambino, in Etica dell’infanzia. Que-
stioni aperte, a cura di S. Zamboni, Lateran University Press-Editiones
Academiae Anfonsianae, Roma 2013.

SanTovo VELAZ.C.O C. 1 A1y, Proceso piscoldgico de la negociacién y la
toma de decisiones, Facultad de filosofia de la Universidad de México
2001. ’

SHERMAN N., The fabric of character. Aristotle’s theory of virtue, Oxford
University Press, Oxford 1989.

134

i ;
|
19
-
1@"
.
%
.
B
.
-
£
|
%
.
37';

LE SFIDE CONTEMPORANEE
AL METODO PASTORALE ALFONSIANO
IN TEOLOGIA MORALE

Vimar Tirimanna, CSsR!

E un fatto indubitabile che alcune personalita (non esclusi i teologi)
considerate celebrita di chiara fama in una determinata epoca, in quelle
successive possano essere facilmente considerate superate, se non ad-
dirittura arcaiche. Comunque, cid non riguarda sant’Alfonso Maria
de Liguori, il patrono dei confessori e dei teologi moralisti, se si deve
prendere sul serio cid che il magistero pontificio & andato continua-
mente affermando. Inoltre, la positiva valutazione della Congregazione
Vaticana dei Riti del 14 maggio 1803 (ovvero la valutazione degli scritti
di sant’Alfonso durante il processo di beatificazione) non & mai stata
revocata, né vi & stato alcun pronunciamento ecclesiale che abbia con-
traddetto tale giudizio positivo. Al contrario, sant’Alfonso & stato ac-
clamato da una lunga serie di pontefici come prudente e atfidabile auto-
rita che deve essere seguita in teologia morale, specialmente nel campo
dell’azione pastorale. Nella bolla papale di Pio IX (1871) che conferiva
a sant’Alfonso il titolo di Dottore della chiesa, si puo leggere:

Inoltre, vogliamo e decretiamo che i libri, i commentari, gli opuscoli e, in

una parola, ogni opera di questo Dottore, al pari degli altri Dottori della
/chiesa, siano citati, proposti e, se richiesto, applicati non solo in privato, ma
,,/ pubblicamente in ginnasi, accademie, scuole, collegi, con lezioni dispute,
" interpretazioni, discorsi, sermoni, in tutti gli aleri studi ecclesiastici®,

I papi pill recenti hanno continuato ad approvare sant’Alfonso e la
sua metodologia morale pastorale’. In occasione del II centenario della
morte di sant’Alfonso, papa Giovanni Paolo II scrisse la lettera apo-

! Professore invitato di teologia morale sistematica presso I’ Accademia Alfonsiana di
Roma.

2 AV, AMARANTE - A, MarrAzz0, Santo, Dottore e Patrono. I quatiro documenti pon-
tifici sulla glorificazione di sant’Alfonso Maria de Lignori, CSSR, Napoli 2009, 351 (tradu-
zione nostra dal’originale latino).

3 Cf. i

135




