
� ApTh I (2015)1, 251-261

Luigi Renna*

Riflessioni teologiche sulla neuroetica:  
coscienza e giudizio di coscienza

Nel vasto orizzonte delle neuroscienze, a partire dal 1989 abbiamo 
la comparsa della «neuroetica», la scienza che si occupa di dare un giu-
dizio morale su alcune questioni legate alla neurologia, come la privacy 
sugli screening diagnostici cerebrali, gli interventi di psicofarmacologia 
o di neurochirurgia, il potenziamento cerebrale. Tali ambiti, secondo il 
giornalista statunitense William Safire, sono legati alla bioetica, ma ri-
chiedono una trattazione peculiare perché il cervello è «l’organo dell’in-
dividualità» della persona,1 e secondo la neuroscienziata statunitense 
Adina Roskies, competono all’«etica delle neuroscienze», distinta dalle 
«neuroscienze dell’etica», che riguardano invece le questioni di carat-
tere antropologico ed etico relative al comportamento umano.2 Queste 
ultime si interrogano sul senso del ragionamento morale, sul rapporto 
tra etica e metaetica, sull’antropologia di riferimento, senza prescindere 
dalle «basi mentali» e dalle ricerche sul comportamento umano. 

Il tema è oggetto di approfondimento filosofico3 e apre prospet-
tive e dibattiti che sono tutti protesi verso sempre nuove acquisizioni. 
L’acronimo inglese ELSI (etichs, legal, social implications) ci dà un’idea 
della vastità dei campi che la neuroetica può abbracciare, anche se fac-
ciamo nostra la scelta di chi vuole riflettere su «ciò che apprendiamo 
su noi stessi e il nostro funzionamento»,4 piuttosto che sui temi dell’eti-
ca delle neuroscienze che possono essere, come già rilevato, oggetto di 
studio della bioetica. A questo punto ci chiediamo quanto la neuroetica 

* � Docente di Teologia morale presso la Facoltà Teologica Pugliese  
(donrennaluigi@libero.it).

1 Cf. M. Farisco, Filosofia delle neuroscienze. Cervello, mente, persona, EMP, Padova 
2012, 42-43. 

2 Cf. A. Roskies, «Neuroethics for the New Millennium», in Neuron 35(2002), 
21-23.

3 Cf. A. Lavazza – G. Sartori (a cura di), Neuroetica. Scienze del cervello, filosofia e 
libero arbitrio, il Mulino, Bologna 2011. 

4 A. Lavazza, «Che cosa è la neuroetica», ivi, 27.

ApTh 1 2015.indb   251 10/07/15   08:16



252� Luigi Renna

interpelli la teologia morale sotto tanti aspetti e a quale metodologia di 
ricerca inviti. Il presente contributo tenterà di rispondere a questi inter-
rogativi che oggi si «affacciano» in ambito teologico. 

1. Temi di neuroscienze dell’etica

Quali sono i temi delle neuroscienze dell’etica? Sono quegli aspetti 
che riguardano la persona nelle sue dimensioni di libertà, autonomia, 
autocoscienza, decisione, tutti elementi dell’essere e dell’agire umano 
fondamentali. C’è tuttavia un argomento che precede ogni altro e che 
risponde alla domanda: chi è l’essere umano per le neuroscienze? 

Le affermazioni di Crick («Tu […] non sei altro che un pacchetto 
di neuroni», Crick 1994, 17) o di LeDoux («Tu sei le tue sinapsi […]. Il 
tuo Sé, l’essenza di quello che sei, rispecchia i pattern di interconnettività 
tra i neuroni del tuo cervello», LeDoux 2002, 1, 4),5 aprono la strada al 
concetto di «soggetto cerebrale», o brainhood, coniato da Fernando Vidal 
(Vidal 2009, 5) per definire la persona.6 Secondo questa visione l’uomo 
sarebbe il suo cervello, e l’identità della persona si attesterebbe solo a un 
livello neurobiologico. Questa posizione radicale ha una prima acquisi-
zione che non si può eludere, quella cioè che i «mattoni base» della co-
scienza sono di natura neurobiologica, che le basi neuronali e sinaptiche 
ci permettono di comprendere molto della soggettività, ma che non rie-
scono a farci comprendere appieno la sua complessità. Il tema basilare 
delle neuroscienze dell’etica è in definitiva di carattere antropologico, e 
con esso è in gioco una «posta molto grossa», quella dell’identità della 
persona in rapporto alla sua corporeità e alla sua coscienza.

Un altro aspetto delle neuroscienze dell’etica è quello dell’autono-
mia del soggetto, la capacità di essere se stessi, di non subire condiziona-
menti esterni e manipolatori, la consapevolezza circa le regole e le norme 
che si seguono. L’osservazione di esperimenti sulla capacità di autocon-
trollo e di ego depletion (letteralmente: «esaurimento dell’ego», cioè dimi-
nuzione dello stesso autocontrollo) ha dato un contributo alla conoscenza 
di come decidiamo delle nostre azioni. Attraverso un’osservazione diret-
ta su persone che erano state sottoposte a un notevole esercizio dell’au-
tocontrollo, Baumeister rilevò che questo a un certo punto si esauriva, 
non per mancanza di motivazioni, ma per una sorta di «logoramento».7 
A influenzare il nostro comportamento subentra anche l’ambiente e tutti 
i mezzi che «ampliano» l’autocontrollo della nostra mente, tanto da farci 

5 Citato in M. Di Francesco, «L’Io tra neuroni e mente estesa», ivi, 43.
6 Cf. ivi, 45.
7 Cf. Lavazza, «Che cosa è la neuroetica», 34.

ApTh 1 2015.indb   252 10/07/15   08:16



Riflessioni teologiche sulla neuroetica: coscienza e giudizio di coscienza� 253

parlare di mente estesa (Levy 2007, 29),8 vale a dire l’insieme di quegli stru-
menti che ci siamo dati per la nostra cognizione e, aggiungiamo, per l’eser-
cizio della nostra volontà. L’interrogativo che le neuroscienze dell’etica 
pongono è: quanto la capacità di aderire a uno stile di vita virtuoso o a 
un’azione coerente con le norme che ci siamo dati è possibile nella nostra 
vita? L’autocontrollo è frutto solo di un allenamento «mentale»?

Il tema che risulta più spinoso è quello del «funzionamento della 
coscienza», per il semplice fatto che le neuroscienze ci pongono di fronte 
a una varietà di sensi proprio del termine «coscienza». La distinzione che 
nella lingua inglese si fa è molto opportuna: si parla di conscience, «il sen-
so interiore di ciò che è giusto e sbagliato», e di consciousness, che è l’espe-
rienza del Sé.9 Per esempio, Damasio distingue la «coscienza nucleare», 
«un fenomeno biologico semplice, con un unico livello di organizzazione 
che è stabile durante la vita dell’organismo», dalla «coscienza estesa», un 
complesso fenomeno biologico «con vari livelli di organizzazione che si 
sviluppano nel corso della vita dell’organismo […]. Esso dipende dalla 
memoria convenzionale e operativa».10 La «coscienza estesa» non può 
esistere senza «coscienza nucleare» e raggiunge il suo livello di consa-
pevolezza quando interagisce sia con gli oggetti e gli eventi nel suo am-
biente, che con i pensieri e le emozioni interiori. Damasio ipotizza che «la 
conoscenza dei sentimenti causati da emozioni è fondamentale per l’arte 
di vivere e che l’arte di vivere ha avuto un grande successo nella storia 
della natura, tale da affermare il valore della coscienza nella teoria dell’e-
voluzione».11 La coscienza è «in prima persona», o soggettiva, quando si 
creano «patterns neuronali» relativi a oggetti esterni alla persona e «pat­
terns neuronali» relativi ai cambiamenti interni della persona.12 

Se noi tentassimo di ridurre o eliminare un aspetto a favore di un 
altro, tralasceremmo qualcosa; per questo Damasio e Meyer parlano di 
un’interazione tra esperienza della prima e della terza persona che si in-
crociano, e danno quattro caratteristiche della coscienza: lo stato di ve-
glia, la presenza di emozioni di fondo, la manifestazione di attenzione o 
consapevolezza, un comportamento finalizzato, proprio di una persona 
che ha esperienza di cosa è il presente, il passato, il futuro.13 Le funzioni 
della coscienza, come consapevolezza del sé, sono da ricondursi alla 
distinzione centrale tra phenomenical cosciousness e access consciousness: la 

8 Cf. ivi, 35.
9 Cf. Farisco, Filosofia delle neuroscienze, 46-48.
10 Cf. A. Damasio, Emozione e coscienza, Adelphi, Milano 1999, 30-31.
11 Ivi, 47-48.
12 Cf. A. Damasio – K. Meyer, «Consciousness: An Overview of the Phenomenon 

and of Possible Neural Basis», in S. Laureys – G. Tononi, The Neurology of Consciou­
sness. Cognitive Neuroscience and Pathology, Elsevier, London 2009, 3. 

13 Cf. ivi, 4-5.

ApTh 1 2015.indb   253 10/07/15   08:16



254� Luigi Renna

prima è la percezione di sé in un certo stato, mentre la seconda è la di-
sponibilità di dati, esterni o interni, per controllare e dirigere il proprio 
agire.14

Tali acquisizioni riguardano la coscienza come consapevolezza di 
sé, ma non ancora la coscienza morale, che interessa invece la cosiddetta 
neuroetica teoretica, che risponde ai seguenti interrogativi: 

In che modo i concetti etici, quali sono i presupposti della neuroe-
tica, condizionano sia le questioni pratiche della loro applicazione 
alle neuroscienze, sia la definizione delle ricerche per lo studio dei 
correlati neuronali? E in che modo le scoperte empiriche, sia nel
l’etica delle neuroscienze sia nelle neuroscienze dell’etica, condi-
zionano la definizione del concetto etico in questione?15 

Le domande aprono a un orizzonte di ricerca che è una sfida per 
la «trans-disciplinarietà» e che focalizza il proprio obiettivo su questioni 
che, da sempre, la filosofia e la teologia morale hanno affrontato, e a cui 
hanno dato delle risposte che oggi possono, a mio parere, dialogare con 
la neuroetica. 

2. Alcune riflessioni sulle origini  
del giudizio morale nella tradizione morale:  

quali possibilità di dialogo con la neuroetica?

Esaminiamo due temi che riguardano in modo significativo la co-
scienza morale: il tema della synderesis e il giudizio di coscienza. Per 
ognuno di essi si metteranno in evidenza alcune caratteristiche e il loro 
possibile rapporto con le neuroscienze.

Dalla fine del XII secolo, i teologi hanno distinto conscientia (sy­
neidesis) e synderesis, la predisposizione che rende il soggetto capace di 
dare giudizi morali. Era stato forse un errore di trascrizione di Girola-
mo nel Commentario al libro di Ezechiele del termine syneidesis che aveva 
introdotto la parola synderesis nella letteratura teologica,16 distinguendo 
la coscienza primordiale dalla coscienza come giudizio.17 La trattazione 

14 Cf. N. Block – O. Flanagan – G. Guzeldere, The Nature of Consciousness: Philo­
sophical Debates, MIT Press, Cambridge 1997; citato in Farisco, Filosofia delle neuroscien­
ze, 60.

15 G. Northoff, «What is the neuroethics? Empirical and theoretical neuroethics», 
in Current Opinion in Psychiatry 22(2009)6, 567; citato e tradotto in Farisco, Filosofia delle 
neuroscienze, 68.

16 Cf. A. Fumagalli, L’eco dello Spirito. Teologia della coscienza morale, Queriniana, 
Brescia 2012, 182-184. 

17 Cf. Bonaventura, Sententiarum liber 2, dist. 39, art. 2; citato in S. Maiorano, La 
coscienza. Per una lettura cristiana, San Paolo, Cinisello Balsamo 1999, 55.

ApTh 1 2015.indb   254 10/07/15   08:16



Riflessioni teologiche sulla neuroetica: coscienza e giudizio di coscienza� 255

fondamentale di Filippo il Cancelliere (1170 ca.-1237) e la diversa pro-
spettiva delle due scuole di pensiero, quella francescana e quella dome-
nicana, contribuiscono ad ampliare e approfondire questo concetto.18 La 
scuola francescana preferisce la prospettiva che vede protagonista della 
sinderesi la volontà (la sinderesi come scintilla coscientiae, che in quanto 
potenza motrice della conscientia risiede nella volontà); la visione dome-
nicana, che inizia con Alberto Magno e continua in Tommaso d’Aquino, 
pone invece l’accento sulla ragione: «La synderesis svolge la sua funzione 
motrice non come causa efficiente, al modo della volontà, ma come causa 
formale, secondo il modo proprio della ragione, dettando alla conscientia 
i principi fondamentali dell’agire morale. La synderesis è una facoltà po-
tenziata da un habitus che fornisce i principi della legge naturale».19 

Per Alberto Magno e Tommaso d’Aquino la sinderesi è innata, nel 
senso che i principi morali sono percepiti come vincolanti per la perso-
na e dicono alla persona che «il bene deve essere fatto» e «il male deve 
essere evitato». Il giudizio di coscienza è un punto d’arrivo concreto su 
ciò che costituisce il bene in una circostanza specifica: «Dobbiamo tene-
re a mente che, secondo Tommaso, l’inclinazione naturale della volontà 
è sempre legata alla conoscenza della ragione pratica. In questo modo, 
per la stessa legge di realizzazione, c’è una profonda disposizione nella 
volontà che in sé spinge a tendere verso il bene come concepito dalla 
ragione».20 La visione tomista, ai giorni nostri, lascia spazio a una pro-
spettiva in cui l’uomo si concepisce sempre più come un «centro assio-
matico della libera organizzazione del mondo, un’organizzazione che 
ha il suo fondamento ultimo in nessun’altra relazione che la sua facoltà 
indipendente per prendere decisioni».21 

L’attuale fase storico-culturale registra un cambiamento di pro-
spettiva anche a livello di auto-consapevolezza riflessiva come centro 
dell’esperienza della coscienza. La coscienza oggi non è più un luogo 
dove l’uomo incontra Dio, ma in cui la persona incontra se stessa e si 
concepisce come persona libera di affrontare la realtà. Soprattutto per 
Kant, nella struttura trascendentale della ragione pratica, il Sé scopre 
di essere nelle sue mani in un modo così convincente da apparire come 
la fondazione assiomatica dell’esperienza dell’umanità di se stesso: «La 
consapevolezza di questa legge fondamentale può essere definita una 

18 Cf. Fumagalli, L’eco dello Spirito, 185-189.
19 Ivi, 189.
20 R. Hoffmann, Die Gewissenslehre del Walter von Brugge und die Entwicklung der 

Gewissenlehre in der Hochscholastik, Munster 1941, 107; citato in B. Häring, Liberi e fedeli a 
Cristo, Paoline, Cinisello Balsamo 1982, 276. 

21 J. Romelt, La coscienza. Un conflitto di interpretazioni, Ed. Academiae Alphonsia-
nae, Roma 2001, 64.

ApTh 1 2015.indb   255 10/07/15   08:16



256� Luigi Renna

questione di ragione, non perché si può dedurre dai precedenti dati 
razionali, per esempio dalla consapevolezza della libertà (perché tale 
consapevolezza non è data a noi in primo luogo), ma perché è imposta 
da sola come una proposizione sintetica a priori, non fondata su alcuna 
intuizione, pura o empirica».22 

La realtà empirica, esclusa totalmente da Kant nella sua riflessione 
sull’origine dell’etica, ha acquisito notevole peso nel XX secolo e, con 
l’interpretazione delle scienze umane, 

obiettività e verità perdono il loro riferimento esclusivamente for-
male al soggetto. Ora abbiamo a che fare con l’armonia del soggetto 
in tutta la sua ricchezza intellettuale, fisica, psichica e sociale. Ma 
la visione supplementare dell’esperienza pre-moderna di realtà ri-
mane sempre fuori portata: la fiducia che un ordine intrinseco nel-
la realtà del cosmo, e che è intuitivamente riconoscibile, riconcilia 
sempre le realtà empiriche e spirituali […] potrebbe portare lo spiri-
to umano direttamente a se stesso, così che il suo obiettivo si collega 
all’obiettivo personale (reditio) e pone lo spirito umano in comuni-
cazione con la stessa volontà di Dio. Ma l’uomo moderno non è più 
in grado di raggiungere tutto questo. L’uomo si ritrova a dover af-
frontare una serie innumerevole di interpretazioni contraddittorie 
del mondo empirico e spirituale, che deve essere integrato con loro. 
La stessa esperienza della coscienza diventa oggetto di oggettiva-
zione empirica pluralistica.23

In questa visione pluralistica entrano in gioco le prospettive delle 
neuroscienze, che si interrogano sulla coscienza morale fondamentale 
giungendo spesso a visioni riduzioniste, come quella prospettata ad 
esempio dall’ultradarwinismo e dal darwinismo esteso, a cui si ricono-
sce la validità di connettere aspetti biologici e sociali della coscienza.24 

Ma c’è una prospettiva di ricerca tra la morale prima della morale – su 
cui le neuroscienze avanzerebbero dei tentativi di soluzione – e la syn­
deresis, o coscienza fondamentale, così come è concepita nella tradizione 
teologica? Possiamo dire che nella sinderesi l’uomo riceve una predi-
sposizione fondamentale per cui è chiamato a dare una risposta. Ma la 
sinderesi, di per sé, non nega la libertà di interpretazione, non funziona 
rigidamente come un sillogismo. La sua coscienza non è quindi una sorta 
di hardware fornita di software che contraddistingue il suo agire, ma gli 
permette di essere libero con un’espressione di intelletto e volontà insie-

22 I. Kant, Fondazione della metafisica dei costumi. Critica della ragion pratica, Rusconi, 
Milano 1982, 214.

23 Romelt, La coscienza, 80.
24 Fumagalli, L’eco dello Spirito, 105

ApTh 1 2015.indb   256 10/07/15   08:16



Riflessioni teologiche sulla neuroetica: coscienza e giudizio di coscienza� 257

me. La libertà è piuttosto l’espressione della volontà come una facoltà 
appetitiva, la tendenza verso un obiettivo che è percepito come buono. 

Nella visione tomista e personalistica, il bene non viene percepito 
come un aspetto determinato e parziale (piacere, godimento, guadagno, 
utilità), ma nel suo essere intelligibile in quanto bene (bonum simpliciter). 
Per essere espressione della tendenza umana verso il bene, la volontà 
non è divisibile dalla ragione, ed è per questo motivo che la prospettiva 
di Tommaso non è distante da quella di Bonaventura: 

Per essere espressione della tendenza umana al bene, la volon-
tà non è scindibile dalla razionalità. Uno e indivisibile infatti è lo 
spirito dell’uomo, così da non poter essere dimensionato sulla sola 
volontà o sulla sola intelligenza. Lo scollamento dell’intelligenza 
dalla volontà porta all’indeterminismo volontaristico. La scissione 
invece della volontà dall’intelligenza porta al determinismo in-
tellettualista […]. Volontà e intelligenza concorrono insieme e in 
modo integrante a definire e attivare la natura spirituale dell’indi-
viduo umano.25 

Decisiva è perciò questa esperienza di volontà e intelligenza che 
sembra richiamare al valore dell’empatia nella formazione della co-
scienza morale. È proprio alla prospettiva dell’empatia che guarda, ad 
esempio, Laura Boella, che afferma che questo sentimento è alla base 
dell’esperienza morale: 

La morale comincia prima della volontarietà e dell’obbedienza a 
una norma. Ci sono cioè precondizioni biologiche della condotta 
morale e al tempo stesso c’è una vita morale che corrisponde al 
desiderare e sentire in modo giusto, per esempio preoccupandosi 
del bene e del male di un altro. Lo sguardo rivolto alla morale pri-
ma della morale si rivolge alla regione, rimasta invisibile per molte 
dottrine morali, delle fonti e sorgenti della capacità morale e del 
suo concreto esercizio.26 

Un punto d’incontro, un terreno comune da «esplorare», è proprio 
quello delle emozioni, dei sentimenti, come veicolo che lascia un segno 
profondo nella vita della persona, nell’intuizione del bene. Possiamo 
riassumere questo primo paragrafo sulla synderesis nei seguenti punti:

– �la sinderesi ci dice che la coscienza percepisce i primi principi di 
etica (fare il bene ed evitare di fare male);

25 M. Cozzoli, Etica teologica della libertà, Paoline, Cinisello Balsamo 2004, 95.
26 L. Boella, «La morale e la natura», in Lavazza – Sartori (a cura di), Neuroetica, 

92. Cf. anche Ead., La morale prima della morale, Raffaelo Cortina, Milano 2008. 

ApTh 1 2015.indb   257 10/07/15   08:16



258� Luigi Renna

– �dal punto di vista teologico, è la voce di Dio che parla alla co-
scienza e attende una risposta libera;

– �la sinderesi potrebbe essere in grado di illuminare la visione 
psicologica e neuroscientifica di coscienza, perché ci fa riflette-
re sull’origine delle convinzioni morali, in una fase che precede 
quella della formazione della coscienza come un compito che ab-
braccia l’intera vita individuale.

Sul rapporto tra intelletto e volontà si apre un discorso sul tema 
filosofico e neuroscientifico di empatia, come l’esperienza originaria di 
etica. 

3. Il giudizio della coscienza e le neuroscienze

Una persona esprime un giudizio di coscienza quando la coscien-
za qui e ora prende posizione in merito a sue azioni concrete, quando 
esprime un giudizio sul bene o sul male del proprio io, delle proprie 
azioni, dell’agire degli altri. Dalla sinderesi sfocia nel giudizio della co-
scienza, che è ritenuto infallibile, perché l’uomo risponde pienamente 
alla sua coscienza morale, l’unica che ha a sua disposizione. Infatti, un 
errore in un giudizio morale può derivare dal fatto che, per quanto ri-
guarda una particolare questione morale, l’uomo manca di una cono-
scenza oggettivamente giusta, oppure non è in grado di stare in alcune 
situazioni.

Il giudizio della coscienza non è dunque come un sillogismo, per-
ché è tutto l’uomo che viene coinvolto in esso. L’enciclica di Giovanni 
Paolo II Veritatis splendor correla la verità e la libertà di coscienza, affer-
mando: 

Nel giudizio pratico della coscienza, che impone alla persona l’ob-
bligo di effettuare un particolare atto, si rivela il legame tra verità 
e libertà. Proprio per questo motivo la coscienza si esprime con atti 
di giudizio che riflettono la verità sul bene e non come decisioni 
arbitrarie. E la maturità e la responsabilità di questi giudizi – e, in 
definitiva, dell’uomo che ne è il soggetto di loro – si misurano non 
con la liberazione della coscienza dalla verità oggettiva a favore di 
una presunta autonomia nel suo processo decisionale, ma al con-
trario con una ricerca urgente per la verità e con il farsi guidare da 
essa nell’agire.27 

27 Giovanni Paolo II, Veritatis splendor, n. 61 (LEV, Città del Vaticano 1991).

ApTh 1 2015.indb   258 10/07/15   08:16



Riflessioni teologiche sulla neuroetica: coscienza e giudizio di coscienza� 259

Se la volontà è buona, l’atto può essere buono, ma quello che ren-
de la volontà buona è l’intelletto, attraverso l’apertura alla luce del bene. 
In questo senso vi è la supremazia di intelligenza che rende l’esercizio 
della volontà razionale e buona. Il filosofo Joseph de Finance scrive: 

L’atto stesso della volontà si svolge in seno alla stessa intelligenza, 
nell’adozione della sentenza. Il filosofo tradizionale definisce giu-
stamente la libertà umana come libero arbitrio, vale a dire un giudi-
zio gratuito. E questo giudizio è libero perché l’intelligenza umana 
non ha una comprensione impersonale governata solo da norme 
oggettive, ma è una ragione in un soggetto.28 

La libertà che ci permette di conoscere il livello di responsabilità 
della persona non è mai data in modo assoluto, ma ha una forma stori-
ca, e per questo motivo viene condizionata. La distanza tra la libertà più 
piena e il suo compimento non nega la libertà, ma ci dice che è in una 
crescita progressiva, che segue il percorso di sviluppo possibile ad ogni 
persona. Queste caratteristiche vengono acquisite nella formazione del-
la propria coscienza e coinvolgono anche la dimensione affettiva della 
persona, per la quale si può dire che il giudizio della coscienza è libero 
nella misura in cui guarda il vero bene che sente come tale. 

Di particolare importanza è la reciprocità con le altre coscienze: 
è vero che la coscienza è consapevole di se stessa, ha l’esperienza della 
propria totalità, ma l’una e l’altra non sono esistenzialmente possibili 
senza l’esperienza dell’incontro con l’altro. È molto interessante vedere 
che questo senso di reciprocità è reso esplicito in forme molto sempli-
ci, come l’empatia e l’umorismo: «L’humor mette l’ego in prospettiva. 
L’empatia, come l’umorismo, ha la capacità di identificarsi con le gioie, 
le ansie, le aspirazioni, i difetti e i successi temporanei di esseri umani 
[…]; dimostra l’interdipendenza e l’unità del genere umano».29 Nella 
formazione della coscienza e dei giudizi questi elementi sono inevita-
bili, come Kohlberg e Piaget rivelano: «Tutti gli eventi mentali possie-
dono entrambi gli aspetti cognitivi e affettivi. È inoltre evidente che la 
presenza di una forte emozione non impedisce in alcun modo a ridurre 
la componente cognitiva di giudizio morale».30 Anche qui emerge l’im-
portanza delle emozioni e dell’empatia.

28 J. de Finance, Esistenza e libertà, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 
1999, 19.

29 K.B. Clarke, Pathos and power, Harper & Row, New York 1974; citato in Häring, 
Liberi e fedeli a Cristo, 320. 

30 L. Kolhberg, Stages of moral development; citato in Häring, Liberi e fedeli a Cri­
sto, 296.

ApTh 1 2015.indb   259 10/07/15   08:16



260� Luigi Renna

In conclusione, non si offrono certezze ma solo domande, consa-
pevoli che la strada e la metodologia della teologia per capire la persona 
e la moralità dei suoi atti non sono le stesse di quelle delle neuroscienze 
e della filosofia. Ci sono tuttavia alcuni punti di convergenza meritevoli 
di ulteriori approfondimenti. Faccio riferimento perciò a un autore e 
alle modalità con cui si interroga sull’origine della morale nell’uomo.

Si tratta del pensiero di Marc Hauser,31 in debito con la lettura di 
John Rawls di Noam Chomsky (Philadelphia, 1928), che afferma, in op-
posizione alla linguistica strutturalista e funzionalista, che il linguaggio 
è il risultato di una facoltà umana innata basata su una «struttura pro-
fonda». Lo scopo della linguistica è quello di descrivere una tale strut-
tura, identificando una «grammatica universale», che può fornire per 
l’intera gamma di variazioni linguistiche umanamente possibili.

Per Hauser abbiamo tre modelli con cui strutturiamo i nostri giu-
dizi morali.

a) �Le creature kantiane, cioè coloro che affermano che gli individui 
producono giudizi morali sulla base di un ragionamento con-
sapevole, «un processo che implica una riflessione consapevo-
le sui principi e le regole che rendono alcune cose moralmente 
giuste e altre moralmente sbagliate».32

b) �Le creature di Hume, che fanno giudizi basati sulle passioni. 
Hume arriva alla conclusione, di fronte a una questione morale, 
che «la ragione deve essere la schiava delle passioni e non può 
rivendicare in ogni caso una funzione diversa da quella di obbe-
dire e servire loro».33 Il senso morale prevede reazioni emotive 
che motivano l’azione, permettendo i giudizi di ciò che è giusto e 
sbagliato, permesso e proibito. Il ragionamento cosciente non ha 
spesso alcun ruolo nei nostri giudizi morali e, in molti casi, riflet-
te la giustificazione post hoc o una razionalizzazione derivante da 
pregiudizi o preesistenti convinzioni, un sistema in cui la simpa-
tia (qualcosa/qualcuno) è la principale forza motivazionale.

c) �Le creature rawlsiane, che formulano giudizi sulla base di una 
sintesi dei principi e dei valori che costituiscono una «grammati-
ca comune» di etica che si forma in modo analogo al linguaggio.

Le conclusioni utili per il nostro esame sono che, se esiste una mo-
rale universale, allora devono esistere competenze che tutti gli esseri 
umani normalmente condividono. Ci sono tre modi per analizzare que-

31 Cf. M. Hauser, Menti morali. Le origini naturali del bene e del male, Il Saggiatore, 
Milano 2007, 26.

32 Ibidem.
33 Ivi, 35.

ApTh 1 2015.indb   260 10/07/15   08:16



Riflessioni teologiche sulla neuroetica: coscienza e giudizio di coscienza� 261

sto problema: c’è la posizione innatista per la quale le regole o precise 
norme morali sono già presenti nel neonato; vi è la posizione secondo 
la quale la nostra facoltà morale è vuota, ma possiede come punto di 
partenza una sorta di dispositivo attraverso il quale si possono acquisi-
re norme morali. C’è l’opinione (Hauser) che si muove verso l’analogia 
linguistica, che sottolinea come nel cervello umano c’è la predisposizio-
ne per acquisire un sistema di norme morali e si basa sul fatto che gli 
animali, che sono simili all’uomo, non sono in grado di acquisire questo 
sistema. Per questo ci chiediamo: non c’è una convergenza tra il funzio-
namento della coscienza e questa predisposizione per l’acquisizione di 
un sistema morale nell’essere umano?

Ci rendiamo conto che abbiamo appena correlato due discipline 
diverse; ci rendiamo conto che le neuroscienze aprono orizzonti che ci 
portano a un approfondimento puntuale, ma riteniamo che non si pos-
sa continuare con un discorso etico-teologico senza fare riferimento a 
queste scienze. Per il resto, la strada si aprirà davanti a chi la percorrerà.

n  n  n

Nel vasto orizzonte delle neuroscienze, la neuroetica, intesa come «neuroscienze del­
l’etica», si interroga sul senso del ragionamento morale, sul rapporto tra etica e meta­
etica, sull’antropologia di riferimento, senza prescindere dalle «basi mentali» e dalle 
ricerche sul comportamento umano. In questo quadro disciplinare si riflette sul senso 
della sinderesi, o coscienza fondamentale, che potrebbe illuminare la visione psicologica 
e neuroscientifica di coscienza, perché ci fa riflettere sull’origine delle convinzioni mo­
rali; si riflette anche su un tema molto approfondito in neuroetica: il ruolo delle emozio­
ni e dell’empatia nel giudizio morale. Il presente articolo vuole essere il contributo a un 
confronto nel quale l’etica teologica cerca elementi di dialogo con le nuove scienze della 
mente e del comportamento umano. 

n  n  n

In the vast field of neuroscience, neuroethics, understood as “the neuroscience of eth­
ics,” examines the sense of moral reasoning, the connection between ethics and me­
taethics, and the anthropology of reference, as well as “mental bases” and research 
into human conduct. The discipline is also concerned with the sense of synderesis or 
fundamental conscience, which could illuminate the psychological and neuroscientific 
view of conscience because it makes us reflect on the origin of moral convictions; it is 
concerned, too, with a topic that has been studied in depth in neuroethics: the role of 
empathy in moral judgment. This article aims to contribute to a discussion in which 
theological ethics looks for a basis for dialogue with the new sciences of the mind and 
of human conduct.

Neuroscienze – Coscienza – Sinderesi – Giudizio morale – 
Empatia

ApTh 1 2015.indb   261 10/07/15   08:16



Copyright of Apulia Theologica is the property of Facolta Teologica Pugliese and its content
may not be copied or emailed to multiple sites or posted to a listserv without the copyright
holder's express written permission. However, users may print, download, or email articles for
individual use.


