ApTh1 (2015)1, 251-261

Luict RENNA*

Riflessioni teologiche sulla neuroetica:
coscienza e giudizio di coscienza

Nel vasto orizzonte delle neuroscienze, a partire dal 1989 abbiamo
la comparsa della «neuroetica», la scienza che si occupa di dare un giu-
dizio morale su alcune questioni legate alla neurologia, come la privacy
sugli screening diagnostici cerebrali, gli interventi di psicofarmacologia
o di neurochirurgia, il potenziamento cerebrale. Tali ambiti, secondo il
giornalista statunitense William Safire, sono legati alla bioetica, ma ri-
chiedono una trattazione peculiare perché il cervello & «I’organo dell’in-
dividualita» della persona,' e secondo la neuroscienziata statunitense
Adina Roskies, competono all’«etica delle neuroscienze», distinta dalle
«neuroscienze dell’etica», che riguardano invece le questioni di carat-
tere antropologico ed etico relative al comportamento umano.? Queste
ultime si interrogano sul senso del ragionamento morale, sul rapporto
tra etica e metaetica, sull’antropologia di riferimento, senza prescindere
dalle «basi mentali» e dalle ricerche sul comportamento umano.

Il tema e oggetto di approfondimento filosofico® e apre prospet-
tive e dibattiti che sono tutti protesi verso sempre nuove acquisizioni.
L’acronimo inglese ELSI (etichs, legal, social implications) ci da un’idea
della vastita dei campi che la neuroetica puo abbracciare, anche se fac-
ciamo nostra la scelta di chi vuole riflettere su «cio che apprendiamo
su noi stessi e il nostro funzionamento»,* piuttosto che sui temi delleti-
ca delle neuroscienze che possono essere, come gia rilevato, oggetto di
studio della bioetica. A questo punto ci chiediamo quanto la neuroetica

* Docente di Teologia morale presso la Facolta Teologica Pugliese
(donrennaluigi@libero.it).

! Cf. M. Farisco, Filosofia delle neuroscienze. Cervello, mente, persona, EMP, Padova
2012, 42-43.

2 Cf. A. Roskigs, «Neuroethics for the New Millennium», in Neuron 35(2002),
21-23.

*Cf. A. Lavazza — G. SARTORI (a cura di), Neuroetica. Scienze del cervello, filosofia e
libero arbitrio, il Mulino, Bologna 2011.

4 A.Lavazza, «Che cosa e la neuroetica», ivi, 27.



252 Luict RENNA

interpelli la teologia morale sotto tanti aspetti e a quale metodologia di
ricerca inviti. Il presente contributo tentera di rispondere a questi inter-
rogativi che oggi si «affacciano» in ambito teologico.

1. Temi di neuroscienze dell’etica

Quali sono i temi delle neuroscienze dell’etica? Sono quegli aspetti
che riguardano la persona nelle sue dimensioni di liberta, autonomia,
autocoscienza, decisione, tutti elementi dell’essere e dell’agire umano
fondamentali. C’e tuttavia un argomento che precede ogni altro e che
risponde alla domanda: chi & I'essere umano per le neuroscienze?

Le affermazioni di Crick («Tu [...] non sei altro che un pacchetto
di neuroni», Crick 1994, 17) o di LeDoux («Tu sei le tue sinapsi [...]. Il
tuo Sé, 'essenza di quello che sei, rispecchia i pattern di interconnettivita
tra i neuroni del tuo cervello», LeDoux 2002, 1, 4),” aprono la strada al
concetto di «soggetto cerebrale», o brainhood, coniato da Fernando Vidal
(Vidal 2009, 5) per definire la persona.® Secondo questa visione 1'uomo
sarebbe il suo cervello, e 'identita della persona si attesterebbe solo a un
livello neurobiologico. Questa posizione radicale ha una prima acquisi-
zione che non si puo eludere, quella cioe che i «mattoni base» della co-
scienza sono di natura neurobiologica, che le basi neuronali e sinaptiche
ci permettono di comprendere molto della soggettivita, ma che non rie-
scono a farci comprendere appieno la sua complessita. Il tema basilare
delle neuroscienze dell’etica e in definitiva di carattere antropologico, e
con esso € in gioco una «posta molto grossa», quella dell’identita della
persona in rapporto alla sua corporeita e alla sua coscienza.

Un altro aspetto delle neuroscienze dell’etica ¢ quello dell’autono-
mia del soggetto, la capacita di essere se stessi, di non subire condiziona-
menti esterni e manipolatori, la consapevolezza circa le regole e le norme
che si seguono. L’osservazione di esperimenti sulla capacita di autocon-
trollo e di ego depletion (letteralmente: «esaurimento dell’ego», cioé dimi-
nuzione dello stesso autocontrollo) ha dato un contributo alla conoscenza
di come decidiamo delle nostre azioni. Attraverso un’osservazione diret-
ta su persone che erano state sottoposte a un notevole esercizio dell’au-
tocontrollo, Baumeister rilevo che questo a un certo punto si esauriva,
non per mancanza di motivazioni, ma per una sorta di «logoramento».”
A influenzare il nostro comportamento subentra anche I’ambiente e tutti
i mezzi che «ampliano» 1’autocontrollo della nostra mente, tanto da farci

5 Citato in M. D1 FRANCESco, «L'Io tra neuroni e mente estesa», ivi, 43.
6 Cf. ivi, 45.
7 Cf. LavazzA, «Che cosa ¢ la neuroetica», 34.



Riflessioni teologiche sulla neuroetica: coscienza e giudizio di coscienza 253

parlare di mente estesa (Levy 2007, 29),° vale a dire I'insieme di quegli stru-
menti che ci siamo dati per la nostra cognizione e, aggiungiamo, per 1’eser-
cizio della nostra volonta. L’interrogativo che le neuroscienze dell’etica
pongono é: quanto la capacita di aderire a uno stile di vita virtuoso o a
un’azione coerente con le norme che ci siamo dati e possibile nella nostra
vita? L’autocontrollo e frutto solo di un allenamento «mentale»?

Il tema che risulta pit spinoso ¢ quello del «funzionamento della
coscienza», per il semplice fatto che le neuroscienze ci pongono di fronte
a una varieta di sensi proprio del termine «coscienza». La distinzione che
nella lingua inglese si fa @ molto opportuna: si parla di conscience, «il sen-
so interiore di cio che & giusto e sbagliato», e di consciousness, che e I'espe-
rienza del Sé.° Per esempio, Damasio distingue la «coscienza nucleare»,
«un fenomeno biologico semplice, con un unico livello di organizzazione
che é stabile durante la vita dell’organismo», dalla «coscienza estesa», un
complesso fenomeno biologico «con vari livelli di organizzazione che si
sviluppano nel corso della vita dell’organismo [...]. Esso dipende dalla
memoria convenzionale e operativa».'” La «coscienza estesa» non puo
esistere senza «coscienza nucleare» e raggiunge il suo livello di consa-
pevolezza quando interagisce sia con gli oggetti e gli eventi nel suo am-
biente, che con i pensieri e le emozioni interiori. Damasio ipotizza che «la
conoscenza dei sentimenti causati da emozioni € fondamentale per 1’arte
di vivere e che l'arte di vivere ha avuto un grande successo nella storia
della natura, tale da affermare il valore della coscienza nella teoria dell’e-
voluzione».! La coscienza e «in prima persona», o soggettiva, quando si
creano «patterns neuronali» relativi a oggetti esterni alla persona e «pat-
terns neuronali» relativi ai cambiamenti interni della persona.'

Se noi tentassimo di ridurre o eliminare un aspetto a favore di un
altro, tralasceremmo qualcosa; per questo Damasio e Meyer parlano di
un’interazione tra esperienza della prima e della terza persona che si in-
crociano, e danno quattro caratteristiche della coscienza: lo stato di ve-
glia, la presenza di emozioni di fondo, la manifestazione di attenzione o
consapevolezza, un comportamento finalizzato, proprio di una persona
che ha esperienza di cosa ¢ il presente, il passato, il futuro.” Le funzioni
della coscienza, come consapevolezza del sé, sono da ricondursi alla
distinzione centrale tra phenomenical cosciousness e access consciousness: la

8 Cf. ivi, 35.

? Cf. Farisco, Filosofia delle neuroscienze, 46-48.

10Cf. A. DamasIo, Emozione e coscienza, Adelphi, Milano 1999, 30-31.

1 Tvi, 47-48.

12 Cf. A. Damasio — K. MEYER, «Consciousness: An Overview of the Phenomenon
and of Possible Neural Basis», in S. LAUREYS — G. TonoN1, The Neurology of Consciou-
sness. Cognitive Neuroscience and Pathology, Elsevier, London 2009, 3.

18 Cf. ivi, 4-5.



254 Luict RENNA

prima e la percezione di sé in un certo stato, mentre la seconda é la di-
sponibilita di dati, esterni o interni, per controllare e dirigere il proprio
agire."

Tali acquisizioni riguardano la coscienza come consapevolezza di
sé, ma non ancora la coscienza morale, che interessa invece la cosiddetta
neuroetica teoretica, che risponde ai seguenti interrogativi:

In che modo i concetti etici, quali sono i presupposti della neuroe-
tica, condizionano sia le questioni pratiche della loro applicazione
alle neuroscienze, sia la definizione delle ricerche per lo studio dei
correlati neuronali? E in che modo le scoperte empiriche, sia nel-
I'etica delle neuroscienze sia nelle neuroscienze dell’etica, condi-
zionano la definizione del concetto etico in questione?'

Le domande aprono a un orizzonte di ricerca che & una sfida per
la «trans-disciplinarieta» e che focalizza il proprio obiettivo su questioni
che, da sempre, la filosofia e la teologia morale hanno affrontato, e a cui
hanno dato delle risposte che oggi possono, a mio parere, dialogare con
la neuroetica.

2. Alcune riflessioni sulle origini
del giudizio morale nella tradizione morale:
quali possibilita di dialogo con la neuroetica?

Esaminiamo due temi che riguardano in modo significativo la co-
scienza morale: il tema della synderesis e il giudizio di coscienza. Per
ognuno di essi si metteranno in evidenza alcune caratteristiche e il loro
possibile rapporto con le neuroscienze.

Dalla fine del XII secolo, i teologi hanno distinto conscientia (sy-
neidesis) e synderesis, la predisposizione che rende il soggetto capace di
dare giudizi morali. Era stato forse un errore di trascrizione di Girola-
mo nel Commentario al libro di Ezechiele del termine syneidesis che aveva
introdotto la parola synderesis nella letteratura teologica,'® distinguendo
la coscienza primordiale dalla coscienza come giudizio.”” La trattazione

4 Cf. N. BLock — O. FLANAGAN — G. GUZELDERE, The Nature of Consciousness: Philo-
sophical Debates, MIT Press, Cambridge 1997; citato in FARrisco, Filosofia delle neuroscien-
ze, 60.

15 G. NorTHOFF, «What is the neuroethics? Empirical and theoretical neuroethics»,
in Current Opinion in Psychiatry 22(2009)6, 567; citato e tradotto in Farisco, Filosofia delle
neuroscienze, 68.

16 Cf. A. FUMAGALLI, L’eco dello Spirito. Teologia della coscienza morale, Queriniana,
Brescia 2012, 182-184.

7 Cf. BONAVENTURA, Sententiarum liber 2, dist. 39, art. 2; citato in S. MAIORANO, La
coscienza. Per una lettura cristiana, San Paolo, Cinisello Balsamo 1999, 55.



Riflessioni teologiche sulla neuroetica: coscienza e giudizio di coscienza 255

fondamentale di Filippo il Cancelliere (1170 ca.-1237) e la diversa pro-
spettiva delle due scuole di pensiero, quella francescana e quella dome-
nicana, contribuiscono ad ampliare e approfondire questo concetto.'® La
scuola francescana preferisce la prospettiva che vede protagonista della
sinderesi la volonta (la sinderesi come scintilla coscientiae, che in quanto
potenza motrice della conscientia risiede nella volonta); la visione dome-
nicana, che inizia con Alberto Magno e continua in Tommaso d’Aquino,
pone invece 1’accento sulla ragione: «La synderesis svolge la sua funzione
motrice non come causa efficiente, al modo della volonta, ma come causa
formale, secondo il modo proprio della ragione, dettando alla conscientia
i principi fondamentali dell’agire morale. La synderesis & una facolta po-
tenziata da un habitus che fornisce i principi della legge naturale».”

Per Alberto Magno e Tommaso d’Aquino la sinderesi ¢ innata, nel
senso che i principi morali sono percepiti come vincolanti per la perso-
na e dicono alla persona che «il bene deve essere fatto» e «il male deve
essere evitato». Il giudizio di coscienza e un punto d’arrivo concreto su
cio che costituisce il bene in una circostanza specifica: «Dobbiamo tene-
re a mente che, secondo Tommaso, l'inclinazione naturale della volonta
e sempre legata alla conoscenza della ragione pratica. In questo modo,
per la stessa legge di realizzazione, c’e una profonda disposizione nella
volonta che in sé spinge a tendere verso il bene come concepito dalla
ragione».”’ La visione tomista, ai giorni nostri, lascia spazio a una pro-
spettiva in cui 1'uomo si concepisce sempre pilt come un «centro assio-
matico della libera organizzazione del mondo, un’organizzazione che
ha il suo fondamento ultimo in nessun’altra relazione che la sua facolta
indipendente per prendere decisioni».*!

L’attuale fase storico-culturale registra un cambiamento di pro-
spettiva anche a livello di auto-consapevolezza riflessiva come centro
dell’esperienza della coscienza. La coscienza oggi non ¢ piu un luogo
dove 'uomo incontra Dio, ma in cui la persona incontra se stessa e si
concepisce come persona libera di affrontare la realta. Soprattutto per
Kant, nella struttura trascendentale della ragione pratica, il Sé scopre
di essere nelle sue mani in un modo cosi convincente da apparire come
la fondazione assiomatica dell’esperienza dell'umanita di se stesso: «La
consapevolezza di questa legge fondamentale puo essere definita una

18 Cf. FUMAGALLI, L'eco dello Spirito, 185-189.

19 Jvi, 189.

2 R. HOFFMANN, Die Gewissenslehre del Walter von Brugge und die Entwicklung der
Gewissenlehre in der Hochscholastik, Munster 1941, 107; citato in B. HARING, Liberi e fedeli a
Cristo, Paoline, Cinisello Balsamo 1982, 276.

21 J. ROMELT, La coscienza. Un conflitto di interpretazioni, Ed. Academiae Alphonsia-
nae, Roma 2001, 64.



256 Luict RENNA

questione di ragione, non perché si pud dedurre dai precedenti dati
razionali, per esempio dalla consapevolezza della liberta (perché tale
consapevolezza non ¢ data a noi in primo luogo), ma perché ¢ imposta
da sola come una proposizione sintetica a priori, non fondata su alcuna
intuizione, pura o empirica».”

La realta empirica, esclusa totalmente da Kant nella sua riflessione
sull’origine dell’etica, ha acquisito notevole peso nel XX secolo e, con
I'interpretazione delle scienze umane,

obiettivita e verita perdono il loro riferimento esclusivamente for-
male al soggetto. Ora abbiamo a che fare con I'armonia del soggetto
in tutta la sua ricchezza intellettuale, fisica, psichica e sociale. Ma
la visione supplementare dell’esperienza pre-moderna di realta ri-
mane sempre fuori portata: la fiducia che un ordine intrinseco nel-
la realta del cosmo, e che e intuitivamente riconoscibile, riconcilia
sempre le realta empiriche e spirituali [...] potrebbe portare lo spiri-
to umano direttamente a se stesso, cosi che il suo obiettivo si collega
all’obiettivo personale (reditio) e pone lo spirito umano in comuni-
cazione con la stessa volonta di Dio. Ma I'uomo moderno non e piti
in grado di raggiungere tutto questo. L’'uomo si ritrova a dover af-
frontare una serie innumerevole di interpretazioni contraddittorie
del mondo empirico e spirituale, che deve essere integrato con loro.
La stessa esperienza della coscienza diventa oggetto di oggettiva-
zione empirica pluralistica.”

In questa visione pluralistica entrano in gioco le prospettive delle
neuroscienze, che si interrogano sulla coscienza morale fondamentale
giungendo spesso a visioni riduzioniste, come quella prospettata ad
esempio dall’ultradarwinismo e dal darwinismo esteso, a cui si ricono-
sce la validita di connettere aspetti biologici e sociali della coscienza.*

Ma c’é una prospettiva di ricerca tra la morale prima della morale — su
cui le neuroscienze avanzerebbero dei tentativi di soluzione — e la syn-
deresis, o coscienza fondamentale, cosi come e concepita nella tradizione
teologica? Possiamo dire che nella sinderesi 1'uomo riceve una predi-
sposizione fondamentale per cui e chiamato a dare una risposta. Ma la
sinderesi, di per sé, non nega la liberta di interpretazione, non funziona
rigidamente come un sillogismo. La sua coscienza non e quindi una sorta
di hardware fornita di software che contraddistingue il suo agire, ma gli
permette di essere libero con un’espressione di intelletto e volonta insie-

2 1. KANT, Fondazione della metafisica dei costumi. Critica della ragion pratica, Rusconi,
Milano 1982, 214.

2 ROMELT, La coscienza, 80.

# FUMAGALLI, L'eco dello Spirito, 105



Riflessioni teologiche sulla neuroetica: coscienza e giudizio di coscienza 257

me. La liberta e piuttosto 1’espressione della volonta come una facolta
appetitiva, la tendenza verso un obiettivo che e percepito come buono.

Nella visione tomista e personalistica, il bene non viene percepito
come un aspetto determinato e parziale (piacere, godimento, guadagno,
utilita), ma nel suo essere intelligibile in quanto bene (bonum simpliciter).
Per essere espressione della tendenza umana verso il bene, la volonta
non & divisibile dalla ragione, ed & per questo motivo che la prospettiva
di Tommaso non & distante da quella di Bonaventura:

Per essere espressione della tendenza umana al bene, la volon-
ta non e scindibile dalla razionalita. Uno e indivisibile infatti & lo
spirito dell'uomo, cosi da non poter essere dimensionato sulla sola
volonta o sulla sola intelligenza. Lo scollamento dell’intelligenza
dalla volonta porta all’indeterminismo volontaristico. La scissione
invece della volonta dall’intelligenza porta al determinismo in-
tellettualista [...]. Volonta e intelligenza concorrono insieme e in
modo integrante a definire e attivare la natura spirituale dell’indi-
viduo umano.”

Decisiva e perciod questa esperienza di volonta e intelligenza che
sembra richiamare al valore dell’empatia nella formazione della co-
scienza morale. E proprio alla prospettiva dell’empatia che guarda, ad
esempio, Laura Boella, che afferma che questo sentimento ¢ alla base
dell’esperienza morale:

La morale comincia prima della volontarieta e dell’obbedienza a
una norma. Ci sono cioe precondizioni biologiche della condotta
morale e al tempo stesso ¢’é una vita morale che corrisponde al
desiderare e sentire in modo giusto, per esempio preoccupandosi
del bene e del male di un altro. Lo sguardo rivolto alla morale pri-
ma della morale si rivolge alla regione, rimasta invisibile per molte
dottrine morali, delle fonti e sorgenti della capacita morale e del
suo concreto esercizio.”

Un punto d’incontro, un terreno comune da «esplorare», &€ proprio
quello delle emozioni, dei sentimenti, come veicolo che lascia un segno
profondo nella vita della persona, nell'intuizione del bene. Possiamo
riassumere questo primo paragrafo sulla synderesis nei seguenti punti:

—la sinderesi ci dice che la coscienza percepisce i primi principi di

etica (fare il bene ed evitare di fare male);

» M. Cozzoul, Etica teologica della liberta, Paoline, Cinisello Balsamo 2004, 95.
% 1. BOELLA, «La morale e la natura», in LAVAZZA — SARTORI (a cura di), Neuroetica,
92. Cf. anche Eap., La morale prima della morale, Raffaelo Cortina, Milano 2008.



258 Luict RENNA

—dal punto di vista teologico, € la voce di Dio che parla alla co-
scienza e attende una risposta libera;

—la sinderesi potrebbe essere in grado di illuminare la visione
psicologica e neuroscientifica di coscienza, perché ci fa riflette-
re sull’origine delle convinzioni morali, in una fase che precede
quella della formazione della coscienza come un compito che ab-
braccia l'intera vita individuale.

Sul rapporto tra intelletto e volonta si apre un discorso sul tema
filosofico e neuroscientifico di empatia, come l'esperienza originaria di
etica.

3. Il giudizio della coscienza e le neuroscienze

Una persona esprime un giudizio di coscienza quando la coscien-
za qui e ora prende posizione in merito a sue azioni concrete, quando
esprime un giudizio sul bene o sul male del proprio io, delle proprie
azioni, dell’agire degli altri. Dalla sinderesi sfocia nel giudizio della co-
scienza, che e ritenuto infallibile, perché 'uomo risponde pienamente
alla sua coscienza morale, 'unica che ha a sua disposizione. Infatti, un
errore in un giudizio morale puo derivare dal fatto che, per quanto ri-
guarda una particolare questione morale, 'uomo manca di una cono-
scenza oggettivamente giusta, oppure non ¢ in grado di stare in alcune
situazioni.

Il giudizio della coscienza non e dunque come un sillogismo, per-
ché ¢ tutto 'uomo che viene coinvolto in esso. L’enciclica di Giovanni
Paolo II Veritatis splendor correla la verita e la liberta di coscienza, affer-
mando:

Nel giudizio pratico della coscienza, che impone alla persona 1’ob-
bligo di effettuare un particolare atto, si rivela il legame tra verita
e liberta. Proprio per questo motivo la coscienza si esprime con atti
di giudizio che riflettono la verita sul bene e non come decisioni
arbitrarie. E la maturita e la responsabilita di questi giudizi — e, in
definitiva, dell'uomo che ne ¢ il soggetto di loro — si misurano non
con la liberazione della coscienza dalla verita oggettiva a favore di
una presunta autonomia nel suo processo decisionale, ma al con-
trario con una ricerca urgente per la verita e con il farsi guidare da
essa nell’agire.”

¥ GrovaNNI Paovo 11, Veritatis splendor, n. 61 (LEV, Citta del Vaticano 1991).



Riflessioni teologiche sulla neuroetica: coscienza e giudizio di coscienza 259

Se la volonta e buona, I’atto puo essere buono, ma quello che ren-
de la volonta buona e I'intelletto, attraverso 1’apertura alla luce del bene.
In questo senso vi ¢ la supremazia di intelligenza che rende l'esercizio
della volonta razionale e buona. Il filosofo Joseph de Finance scrive:

L’atto stesso della volonta si svolge in seno alla stessa intelligenza,
nell’adozione della sentenza. Il filosofo tradizionale definisce giu-
stamente la liberta umana come libero arbitrio, vale a dire un giudi-
zio gratuito. E questo giudizio e libero perché l'intelligenza umana
non ha una comprensione impersonale governata solo da norme
oggettive, ma € una ragione in un soggetto.?®

La liberta che ci permette di conoscere il livello di responsabilita
della persona non e mai data in modo assoluto, ma ha una forma stori-
ca, e per questo motivo viene condizionata. La distanza tra la liberta piu
piena e il suo compimento non nega la liberta, ma ci dice che ¢ in una
crescita progressiva, che segue il percorso di sviluppo possibile ad ogni
persona. Queste caratteristiche vengono acquisite nella formazione del-
la propria coscienza e coinvolgono anche la dimensione affettiva della
persona, per la quale si puo dire che il giudizio della coscienza ¢ libero
nella misura in cui guarda il vero bene che sente come tale.

Di particolare importanza e la reciprocita con le altre coscienze:
e vero che la coscienza e consapevole di se stessa, ha I'esperienza della
propria totalita, ma l'una e 'altra non sono esistenzialmente possibili
senza l'esperienza dell’incontro con I'altro. E molto interessante vedere
che questo senso di reciprocita e reso esplicito in forme molto sempli-
ci, come 'empatia e I'umorismo: «L’humor mette 'ego in prospettiva.
L’empatia, come I"'umorismo, ha la capacita di identificarsi con le gioie,
le ansie, le aspirazioni, i difetti e i successi temporanei di esseri umani
[...]; dimostra l'interdipendenza e 1'unita del genere umano».” Nella
formazione della coscienza e dei giudizi questi elementi sono inevita-
bili, come Kohlberg e Piaget rivelano: «Tutti gli eventi mentali possie-
dono entrambi gli aspetti cognitivi e affettivi. E inoltre evidente che la
presenza di una forte emozione non impedisce in alcun modo a ridurre
la componente cognitiva di giudizio morale».”” Anche qui emerge 1'im-
portanza delle emozioni e dell’empatia.

7. pE FINANCE, Esistenza e liberta, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano
1999, 19.

# K.B. CLARKE, Pathos and power, Harper & Row, New York 1974; citato in HARING,
Liberi e fedeli a Cristo, 320.

% L. KOLHBERG, Stages of moral development; citato in HARING, Liberi e fedeli a Cri-
sto, 296.



260 Luict RENNA

In conclusione, non si offrono certezze ma solo domande, consa-
pevoli che la strada e la metodologia della teologia per capire la persona
e la moralita dei suoi atti non sono le stesse di quelle delle neuroscienze
e della filosofia. Ci sono tuttavia alcuni punti di convergenza meritevoli
di ulteriori approfondimenti. Faccio riferimento percid a un autore e
alle modalita con cui si interroga sull’origine della morale nell'uomo.

Si tratta del pensiero di Marc Hauser,* in debito con la lettura di
John Rawls di Noam Chomsky (Philadelphia, 1928), che afferma, in op-
posizione alla linguistica strutturalista e funzionalista, che il linguaggio
e il risultato di una facolta umana innata basata su una «struttura pro-
fonda». Lo scopo della linguistica e quello di descrivere una tale strut-
tura, identificando una «grammatica universale», che puo fornire per
lI'intera gamma di variazioni linguistiche umanamente possibili.

Per Hauser abbiamo tre modelli con cui strutturiamo i nostri giu-
dizi morali.

a) Le creature kantiane, cioé coloro che affermano che gli individui
producono giudizi morali sulla base di un ragionamento con-
sapevole, «un processo che implica una riflessione consapevo-
le sui principi e le regole che rendono alcune cose moralmente
giuste e altre moralmente sbagliate».*

b) Le creature di Hume, che fanno giudizi basati sulle passioni.
Hume arriva alla conclusione, di fronte a una questione morale,
che «la ragione deve essere la schiava delle passioni e non puo
rivendicare in ogni caso una funzione diversa da quella di obbe-
dire e servire loro».* Il senso morale prevede reazioni emotive
che motivano I'azione, permettendo i giudizi di cio che e giusto e
sbagliato, permesso e proibito. Il ragionamento cosciente non ha
spesso alcun ruolo nei nostri giudizi morali e, in molti casi, riflet-
te la giustificazione post hoc o una razionalizzazione derivante da
pregiudizi o preesistenti convinzioni, un sistema in cui la simpa-
tia (qualcosa/qualcuno) e la principale forza motivazionale.

c) Le creature rawlsiane, che formulano giudizi sulla base di una
sintesi dei principi e dei valori che costituiscono una «grammati-
ca comune» di etica che si forma in modo analogo al linguaggio.

Le conclusioni utili per il nostro esame sono che, se esiste una mo-
rale universale, allora devono esistere competenze che tutti gli esseri
umani normalmente condividono. Ci sono tre modi per analizzare que-

31 Cf. M. HAUSER, Menti morali. Le origini naturali del bene e del male, 11 Saggiatore,
Milano 2007, 26.

32 Ibidem.

% Jvi, 35.



Riflessioni teologiche sulla neuroetica: coscienza e giudizio di coscienza 261

sto problema: c’e la posizione innatista per la quale le regole o precise
norme morali sono gia presenti nel neonato; vi e la posizione secondo
la quale la nostra facolta morale ¢ vuota, ma possiede come punto di
partenza una sorta di dispositivo attraverso il quale si possono acquisi-
re norme morali. C’e I'opinione (Hauser) che si muove verso ’analogia
linguistica, che sottolinea come nel cervello umano c’e la predisposizio-
ne per acquisire un sistema di norme morali e si basa sul fatto che gli
animali, che sono simili all'uomo, non sono in grado di acquisire questo
sistema. Per questo ci chiediamo: non c’e una convergenza tra il funzio-
namento della coscienza e questa predisposizione per l'acquisizione di
un sistema morale nell’essere umano?

Ci rendiamo conto che abbiamo appena correlato due discipline
diverse; ci rendiamo conto che le neuroscienze aprono orizzonti che ci
portano a un approfondimento puntuale, ma riteniamo che non si pos-
sa continuare con un discorso etico-teologico senza fare riferimento a
queste scienze. Per il resto, la strada si aprira davanti a chi la percorrera.

Nel vasto orizzonte delle neuroscienze, la neuroetica, intesa come «neuroscienze del-
Uetica», si interroga sul senso del ragionamento morale, sul rapporto tra etica e meta-
etica, sull’antropologia di riferimento, senza prescindere dalle «basi mentali» e dalle
ricerche sul comportamento umano. In questo quadro disciplinare si riﬂette sul senso
della sinderesi, o coscienza fondamentale, che potrebbe illuminare la visione pszcologzca
e neurosczentzﬁca di coscienza, perché ci fa rlﬂettere sull’origine delle convinzioni mo-
rali; si riflette anche su un tema molto approfondito in neuroetica: il ruolo delle emozio-
ni e dell’empatia nel giudizio morale. Il presente articolo vuole essere il contributo a un
confronto nel quale 'etica teologica cerca elementi di dialogo con le nuove scienze della
mente e del comportamento umano.

In the wast field of neuroscience, neuroethics, understood as “the neuroscience of eth-
ics,” examines the sense of moral reasoning, the connection between ethics and me-
taethics, and the anthropology of reference, as well as “mental bases” and research
into human conduct. The discipline is also concerned with the sense of synderesis or
fundamental conscience, which could illuminate the psychological and neuroscientific
view of conscience because it makes us reflect on the origin of moral convictions; it is
concerned, too, with a topic that has been studied in depth in neuroethics: the role of
empathy in moral judgment. This article aims to contribute to a discussion in which
theological ethics looks for a basis for dialogue with the new sciences of the mind and
of human conduct.

NEUROSCIENZE — COSCIENZA — SINDERESI — GIUDIZIO MORALE —
EmpPATIA



Copyright of Apulia Theologicais the property of Facolta Teologica Pugliese and its content
may not be copied or emailed to multiple sites or posted to alistserv without the copyright
holder's express written permission. However, users may print, download, or email articles for
individual use.



