Johann Baptist Metz

MEMORIA PASSIONIS

Un ricordo provocatorio
nella societa pluralista

In collaborazione con
JOHANN REIKERSTORFER

QUERINIANA



IV.
NELLEPOCA DELLA «GLOBALIZZAZIONE»

Il cristianesimo non ha soltanto un messaggio temporale (§§ 7-10), ma
anche un messaggio planetario (§§ 11-13). Esso si intende fin dal princi-
pio come una religione-mondo, come una religione che si volge a tutti gli
uomini, e in questo senso rappresenta la pretesa di possedere una missio-
ne umversale. Come si comprende e si comporta oggi questo cristianesi-
mo, in questo periodo di globalizzazione? In primo luogo voglio qui (§ 11)
sottoporre una proposta sul come una teologia «col viso rivolto al mon-
do» possa oggi trattare di questa nuova situazione sensibile al pluralismo,
senza abbandonare la convinzione che il cristianesimo, anche e proprio
oggi, abbia qualcosa da dire a tutti gli uomini (dunque «al mondos).

§ 11. Programma mondiale del cristianesimo |
nel pluralismo delle religioni e delle culture: la con-passione

1. Cristianesimo come religione-mondo

Comincio con una caratterizzazione della cosiddetta globalizzazione,
che difficilmente dovrebbe essere contestata: il tempo della globalizzazio-
ne, oggi assai discusso, ¢ — cio che sempre si deve almeno dire a questo
proposito — comunque anche il tempo di un pluralismo di religioni e di
mondi culturali che si trovano insieme sempre piti rapidamente e sempre
pit ineluttabilmente. Anche il cristianesimo oggi non vive pit in un uni-
verso chiuso: € esposto alla concorrenza delle altre religioni e delle loro
pretese di validita. Cosi si raccomanda tolleranza, dialogo o discussione;
questo & certamente importante. E tuttavia risposta bastante al costituzio-



Nell’epoca della «globalizzazione» 149

nale pluralismo delle religioni? Non ci sono anche limiti alla tolleranza e
ai criteri di dialogo? Non ci sono in definitiva anche storture, «deraglia-
menti» (J. Habermas), in un certo senso «patologie» (J. Ratzinger) nella
sfera delle culture e delle religioni, a cui ci si deve oppore e che € neces-
sario correggere? E nei tempi di questo pluralismo non si trovano anche
situazioni in cui la razionalita formale, puramente procedurale dei discor-
si risulta fallimentare?

Tener presenti queste domande non significa certo negare o liquidare il
pluralismo, bensi sviluppare una forma di contatto con esso che risulti ac-
cettabile e accessibile a tutti gli uomini. C’¢ tuttavia, nella irrevocabil-
mente riconosciuta molteplicita delle religioni e delle culture, un criterio
di accordo e di vita associata vincolante per tutti e in questo senso capace
di verita? Oppure alla fine rimane tutto consegnato all’arbitrarieta del
mercato postmoderno? Nell’ambito delle religioni e delle culture la glo-
balizzazione conduce ad una relativizzazione di tutte le pretese di validita,
ad una moltitudine di giochi linguistici religioso-culturali che in definitiva
stanno senza rapporto uno di fronte all’altro, e in questa assenza di rap-
porti possono facilmente condurre a nuovi conflitti e a scoppi di violen-
za? Incombe forse — nonostante ogni smentita — un nuovo scontro di reli-
gioni e civilta (Kulturen)?

Devono essere interrogati e verificati le tradizioni (Tradition) e 1 conte-
sti dei mondi culturali e religiosi. Molti oggi favoriscono — proprio anche
nelle nostre cerchie culturali occidentali, in questo tempo postmoderno,
in questo tempo del «Nietzsche atmosferico», in questo tempo di assenza
di Dio favorevole alla religione — la «soluzione gradevole» di una religio-
ne senza Dio, di una religione posteriore alla «morte di Dio»™*. Questa re-
ligione senza Dio non risulta molto pit tollerante e portatrice di plurali-
smo rispetto alla memoria del Dio biblico, il quale in definitiva & traman-
dato come Dio della storia e delle leggi? Nondimeno la mia proposta mi-
ra a questa soluzione «dura», mira al centro della rimemorazione di Dio
nelle tradizioni bibliche e alla forma, corrispondente a questa rimemora-
zione, della responsabilita planetaria nell’epoca del pluralismo®”.

Con quale pretesa questa proposta interviene nel discorso pubblico sul-
la globalizzazione e sulla pluralizzazione? La teologia si fonda certo sul
presupposto che I'uvomo non & soltanto esperimento di se stesso (cio che,
a partire da Nietzsche, si insinua spesso e volentieri «postmodernamen-



150 Uno sguardo sul mondo

te»), ma che & anche — in modo pit fondamentale e con durevole pretesa
di normativita — rimemorazione di sé. Percio la teologia reclama, nella sfe-
ra pubblica dell’epoca globalizzata, la distinzione tra razionalita tecnica ed
anamnestica, che non solo risulta irrinunciabile per il suo discorso su Dio,
ma anche per il discorso «sull'uomo», fintanto che questo discorso non
venga liquidato semplicemente come «residuo semantico»*® proprio di
epoche costituite da un umanesimo occidentale ormai superato. Anche la
razionalita discorsiva, prevalente oggi nella pubblica discussione
sull’«esperimento uomo, si deve poter appoggiare, nel discorso sull’«uo-
mo», ad una semantica alimentata dalla memoria, qualora voglia sostene-
re le pretese normative contro la sopraffazione della razionalita puramen-
te tecnica, e qualora voglia con cio tutelare la razionalita umana. Il carat-
tere di razionalita e di pubblicita ammesso nelle considerazioni seguenti &
stato parzialmente sviluppato gia nel § 12 e verra appositamente tematiz-
zato nella seconda parte («Memoria passionis — Prospettive nel procedi-
mento fondativo»), soprattutto nei §§ 14 e 15. In base a questo, 'abboz-
zo che qui ¢ da sviluppare deve conquistare la sua cogenza nella disputa
per un programma mondiale capace di universalizzazione, il quale non
puo essere realizzato semplicemente per votazione.

2. Monoteismo sensibile alla teodicea

Cominciamo con la «difficile universalita» della rimemorazione biblica
di Dio, difficile in questi tempi di globalizzazione e del loro costitutivo
pluralismo. Infatti il «principio» monoteistico delle tradizioni bibliche co-
stituisce un principio universalistico. Dio € un tema del genere umano o
non ¢ affatto un tema. Gli déi sono pluralizzabili e regionalizzabili, ma
non Dio, non il Dio biblico. Egli & unicamente il «mio» Dio in quanto pud
anche essere il «tuo»; ¢ il «nostro» Dio in quanto & anche il Dio di tutto il
resto degli uomini. Astrattamente, presa per cosi dire in senso metastori-
co, questa concezione monoteistica di Dio ¢ caratterizzata da una profon-
da ambivalenza. Rappresenta essa nei fatti, in maniera cosi basilare, una
concezione della pace e non dell’'inimicizia, punta davvero al riconosci-
mento della filiazione da Dio di tutti gli uomini, o piuttosto non finisce
inevitabilmente nella legittimazione e nel consolidamento della contrap-
posizione amico-nemico tra gli uomini?

¢ Cfr. su questo § 4.



Nell’epoca della «globalizzaziones 151

Effettivamente il discorso cristiano su Dio ha sempre anche assunto i
caratteri di un «forte» monoteismo schiettamente qualificato da una poli-
tica di potenza. Ormai esso si espone all’acutissima critica della modernita
e del suo illuminismo politico. Esso viene considerato perlopiti e non a
torto come fonte di legittimazione di una concezione pre-democratica del-
la sovranita nemica della divisione dei poteri, radice di un obsoleto pa-
triarcalismo e ispiratrice del fondamentalismo politico con il suo pensiero
di amico-nemico™. Di fronte ad una tale critica il cristianesimo non pud
d’altronde rivalersi col ripiegare — come non di rado avviene nella teolo-
gia attuale — sulla teologia trinitaria e col cercare di dimostrare, in base al-
la confessione di fede del Dio trino, la tollerabilita del cristianesimo verso
il pluralismo e la modernita in modo acriticamente antropomorfizzante.
Con cio infatti il cristianesimo negherebbe dal principio, ad esempio alle
religioni strettamente monoteistiche di tradizione (Tradition) ebraica e an-
che islamica, ogni tolleranza verso il pluralismo — a prescindere del tutto
dal fatto che un cristianesimo che perdesse di vista il proprio retroterra
monoteistico, insieme alla trascendenza di Dio in esso custodita, si con-
trapporrebbe apertamente alle tradizioni bibliche, e correrebbe il rischio,

con la sua cristologia e teologia trinitaria, di divenire una nuda mitolo-
+~290

gia®™’,
11 discorso sul Dio di Abramo, di Isacco e di Giacobbe, che & anche il
Dio di Gesu, non ¢ espressione di un qualche astratto monoteismo meta-
storico, ma di un monoteismo «debole», vulnerabile, empatico; esso & nel
nucleo un discorso su Dio sensibile al dolore”'. In tale monoteismo bibli-
co si tratta in fondo di un «monoteismo speculativo». Che cosa s’intende
con cio? In primo luogo questo monoteismo & accompagnato da una figu-
ra di «illuminismo biblico», ovvero contiene si elementi di un monoteismo
arcaico con i suoi miti di violenza e le sue immagini di amico-nemico osti-
li alla pace, e tuttavia conosce anche un «divieto delle immagini», una cri-

*” Per un ulteriore apprezzamento dell’attuale discussione sul monoteismo, cfr. ora anche J. WER-
BICK, Von Gott sprechen an der Grenze zum Verstummen, Miinster 2004, 49-77. Un rilevante punto di
vista & rappresentato anche in E. NORDHOFEN, Die Zukunft des Monotheisnus, in Nach Gott fragen.
Uber das Religiose, Merkur-Sonderheft 1999, 828-846.

20 Ctr. Zum Begriff § 10. Li (pp. 184s. [trad. it. cit., 201, modificata] si sottolinea espressamente
che «il monoteismo che si viene evidenziando nel discorso biblico su Dio [...] non [risulta] nel suo
nucleo identico con quel ‘monoteismo politico’ come lo vide fondato per es. E. Peterson, ricorrendo
al rispecchiamento greco-ellenistico del Dio-Uno nella egemonia-una (7z0n0-arché)» — e percid non
necessita di un rimpiazzo di natura trinitario-teologica del monoteismo in quanto tale (proposto da



152 Uno sguardo sul mondo

tica radicale dei miti e la teologia negativa dei profeti®. In secondo luogo
il discorso su Dio delle tradizioni bibliche risulta basilarmente «infrantos
da una domanda, la questione della teodicea, tanto non-rispondibile
quanto non-dimenticabile — dunque dalla questione sul dolore presente
nella creazione buona di Dio —, & dunque un discorso che non contiene
realmente una risposta di troppo, ma piuttosto una domanda di troppo.
Risulta percio un discorso su Dio che puo rendersi certo della propria uni-
versale pretesa solo tramite la questione della sofferenza, la memoria pas-
stonis, la rammentazione del dolore, in particolare del dolore degli altri —
fino al dolore del nemico. Universale infatti, ovvero significativo per tutti
gli uomini, questo discorso lo puo essere solo se & nel suo nucleo un di-
scorso su Dio sensibile al dolore altrui. Un tale universalismo del discorso
su Dio ¢ in partenza antitotalitario e capace di pluralismo.

La lotta per questo monoteismo riveste presumibilmente un significato
decisivo negli attuali, assai discussi, conflitti fra culture — per esempio, fra
la cultura politica dell’Occidente e quella dei paesi islamici. Ritengo vano
voler sopprimere, con queste ed analoghe controversie, la religione, e con
essa il «principio monoteistico» in quanto tale. Si tratta piuttosto di invo-
care e rivendicare i tratti salienti di questo monoteismo sensibile al dolo-
re nelle tradizioni delle tre grandi religioni monoteistiche — fra gli ebrei, i
cristiani e i musulmani.

Senza dubbio, tutte le religioni monoteistiche radicate nella Bibbia so-
no marchiate a fuoco dal tradimento storico perpetrato nei confronti del-
I'assioma fondamentale del monoteismo biblico, secondo cui la rimemo-
razione di Dio & legata alla rammentazione del dolore altrui. E non sono
proprio oggi le religioni monoteistiche stesse che urtano sempre contro ta-
le rammentazione del dolore altrui, risvegliando e consolidando cosi si-
tuazioni di odio e di violenza — nella ex-Jugoslavia, in Irlanda, nel conflit-
to israelo-palestinese, nel Libano, nel mondo arabo in generale e cosi

via®’?

“* Su questo cfr. da un punto di vista filosofico: W. OELMULLER, Negative Theologie heute, Miin-
chen 1999, 9-58 e E. NORDHOEEN, op. cit. (cfr. n. 249).

# Su differenze e ulteriori interpellanze critiche nella comprensione del monoteismo, come in ge-
nere sulla questione di un dialogo religioso globale, cfr. la sezione 6 in questo paragrafo («Un’ccume-
ne della con-passione fra le religioni?»).



Nell’'epoca della «globalizzaziones 155

3. Il «primo sguardo» di Gesa: responsabilita planetaria sensibile al dolore

Le tradizioni bibliche del discorso su Dio e le storie neotestamentarie
su Gesti conoscono una irrinunciabile forma di responsabilita planetaria.
Con cio senza dubbio, e di questo si dovrebbe tener precisamente conto,
'universalismo di questa responsabilita non si orienta prima di tutto al-
'universalismo del peccato degli uomini, ma a quello della sofferenza pre-
sente nel mondo. Il primo sguardo di Gest non fu diretto al peccato de-
oli altri, ma al dolore degli altri. Per lui il peccato rappresentava non da
ultimo il rifiuto (Verweigerung) di partecipare al dolore altrui, rifiuto (Wei-
gerung) di pensare al di 1a dell’oscuro orizzonte della propria storia di sof-
ferenza; era, come lo chiamo Agostino, «ripiegamento del cuore su di sé»,
consegna all’abituale narcisismo della creatura; si trattava per lui — nel lin-
guaggio scolastico — di «concupiscenza», in quanto apparizione, espres-
sione del peccato®. E cosi il cristianesimo prese avvio come comunita di
memoria e di narrazione nella sequela di Gesu, il cui primo sguardo fu ri-
volto al dolore altrui.

Questa basilare sensibilita per il dolore degli altri contraddistingue il
nuovo modo di vivere di Gesti. Tale sensibilita per il dolore non ha nien-
te a che fare con la ipersensibilita, niente a che vedere con un infelice cul-
to della sofferenza. E piuttosto espressione del tutto a-sentimentale di
quell’amore che Gesti aveva in mente quando — del resto affatto sulla scia
della sua eredita ebraica — parlava dell’'unita indivisibile fra amore di Dio
e amore del prossimo: 'appassionamento a Dio come coinvolgimento, co-
me mistica politica della con-passione. Un cristianesimo che si rifa alle
proprie radici, avra sempre a che fare con essa. Chi riconosce «Dio» nel
senso di Gestl, mette in conto che, tramite la sventura altrui, i propri sup-
posti interessi possano venir lesi, come insinua la parabola del «buon Sa-
maritano», con cui Gesu si & narrativamente addentrato nella rimemora-
zione del genere umano.

E sottolineo cosi incisivamente questo coinvolgimento che scaturisce
dall’appassionamento a Dio, in quanto secondo me il cristianesimo ebbe
gid molto presto grandi difficolta con la basilare sensibilita per il dolore
del suo messaggio, a cui qui si & accennato. La questione, che inquieta

54 Su questo cfr. il mio articolo Konkupiszenz, in H. FRIES (ed.), Handbuch theologischer Grund-
begriffe, vol. 2, Miinchen 1962, 843-851 [trad. it., Concupiscenza, in Dizionario teologico, vol. 1, Que-
N T : : S g ; p

4 e mmAT T . 1rr



154 Uno sguardo sul mondo

profondamente le tradizioni bibliche, della giustizia per coloro che sof-
frono ingiustamente, nel divenire teologia del cristianesimo, venne infatti
a mio parere troppo rapidamente mutata e trasformata nella questione
della redenzione dei colpevoli. Per tale questione era pronta la risposta:
I'azione redentrice di Cristo. La dottrina cristiana della redenzione dram-
matizzO troppo la questione della colpa e relativizzo la questione della sof-
ferenza. Cosi la teologia credette di poter estrarre dal cristianesimo la spi-
na della questione della teodicea. La questione della sofferenza fini in un
circolo soteriologico. Da religione prima di tutto sensibile al dolore il cri-
stianesimo si muto in religione in primo luogo sensibile ai peccati. Non
piti al dolore della creatura era diretto il primo sguardo, ma alla sua col-
pa. Tuttavia, questo non paralizzo tale basilare sensibilita per il dolore al-
trui, e non incupi la visione biblica della grande giustizia di Dio, che se-
condo Gesti avrebbe dovuto valere per la fame e la sete di tutti?’?
Certamente tale sottolineatura della sensibilita per il dolore propria del
messaggio cristiano e del suo discorso su Dio non vuole mettere in que-
stione la rilevanza del peccato e della colpa, dell’espiazione e della reden-
zione (e questo, certo, non gia guardando ad un’illusione d’innocenza che
oggi imperversa nella societa)”. Qui soprattutto noi cristiani dobbiamo
venire interrogati — nel senso della questione che ho gia posto qui espres-
samente nel contesto di un cristianesimo dopo Auschwitz?’. Abbiamo for-
se — nel corso del tempo — interpretato e praticato il cristianesimo troppo
esclusivamente come una religione sensibile al peccato e quindi troppo
poco come una religione sensibile al dolore? Non abbiamo magari bandi-
to troppo velocemente e a cuor leggero dall’annuncio cristiano della pas-
sione il grido degli uomini contenuto nelle insondabili storie di sofferen-
za del nostro mondo? Non abbiamo inquadrato troppo velocemente que-
sti sofferenti, a noi estranei, nell’ambito «puramente profano»? E non sia-
mo cosi divenuti sordi di fronte alla profezia di questa sofferenza, che par-
la del fatto che il figlio dell'uomo ci si fa incontro proprio da questa sto-
ria «profana» di sofferenza, e comprova con cio la serieta della sequela?

i

*” Cio ha condotto del resto, nel corso della modernita, a fatali controreazioni — fino ad oggi, fino
alla tendenza attuale di una completa separazione di religione e colpa, di mistica e morale.

¢ Si tratta unicamente della questione della priorita e della proporzione — e della pericolosa uni-
lateralita di un «assolutismo cristiano del peccatox, in cui proprio le esperienze concrete ed indivi-
duali del fallimento e della colpa minacciano di dileguarsi. Su questo cfr. specificamente I'Excursus
conclusivo: «Sensibilita al dolore versus sensibilita ai peccati? — Memoria di un documento sinodales.

" Cfr. sopra, § 2,2, specialmente le considerazioni su di una cristologia che risulti sensibile alla
questione della teodicea.



Nell’'epoca della «globalizzaziones 155

«Allora essi si meravigliarono e cominciarono a domandargli», ovvero nel-
la parabola di Gesu sul giudizio (M# 25): «Signore, quando ti avremmo vi-
sto che soffrivi?... Ed egli rispose loro: ‘In verita vi dico: quanto avete o
non avete fatto ad uno di questi pitt piccoli, I'avete o non I’avete fatto a
me’». Esiste davvero, questa connessione, questo patto mistico fra la pas-
sione e le passioni!

4. Con-passione come programma mondiale del cristianesimo

Attualmente non c’é nella lingua tedesca alcuna parola che esprima ine-
quivocabilmente questa basilare sensibilita al dolore - e il dato di fatto che
il primo sguardo di Gesu era rivolto al dolore altrui; «compassione» (M:z-
leid) non € quasi piu utilizzabile con candore, suonerebbe in ogni caso
troppo emotivo, lontano dalla prassi e impolitico. Sarebbe sospettato di
depoliticizzare le condizioni sociali attraverso una loro sovramoralizzazio-
ne, e di velare le imperanti ingiustizie attraverso il sentimentalismo. Per-
cio adopero in via ipotetica il forestierismo «con-passione» come parola
chiave per il programma mondiale del cristianesimo nell’epoca della glo-
balizzazione e del suo costitutivo pluralismo dei mondi religiosi e cultura-
li. Non intendo questa con-passione come una vaga «empatia» (M:tgefiibl)
che proviene dall’alto o dall’esterno, ma come coinvolgimento, come per-
cezione partecipante e obbligante del dolore altrui, come rammentazione
fattiva del dolore degli altri. Tale con-passione richiede soprattutto la di-
sponibilita ad un mutamento di prospettive, quel mutamento di prospet-
tive a cui le tradizioni bibliche (in particolare anche le storie di Gest1) sem-
pre invitano; esse invitano infatti ad osservare e a giudicare noi stessi con
gli occhi degli altri, soprattutto dei sofferenti e dei vessati, e a sostenere
questo sguardo almeno un poco piti a lungo di quanto lo permettano i ri-
flessi spontanei della nostra autoaffermazione®®, Per questa con-passione
vale 'imperativo categorico: «Guarda li e saprai!» (H. Jonas).

Laddove questa con-passione riesce, prende avvio cid che neotesta-
mentariamente si definisce la «morte dell’lo», comincia 'autorelativizza-
zione dei nostri desideri e interessi preconcetti — nella disponibilita a far-
si «interrompere» dal dolore altrui. Prende avvio cio che si designa come

% Che il Dio biblico non possa venire esperito «da sopra» o «da fuori» la storia umana di soffe-

.................. A5 sedman Buedmnrmnealy e R et Taew Taommmsns mmaaldauasizad snlla seemeizans sl



156 Uno sguardo sul mondo

«mistica», con una parola tanto pretenziosa quanto fuorviante. Ai miei oc-
chi questa mistica della con-passione costituisce del resto la guida tipica-
mente biblica alla mistica propriamente detta, proprio all’autorelativizza-
zione mistica, all’«abbandono dell'To» —, tuttavia non in quanto rinuncia
all’lo, non in quanto scomparsa dell’lo nel vuoto amorfo di un universo
asoggettuale, ma come una sempre pit profonda penetrazione in un’al-
leanza mistica tra Dio e gli uomini, in cui — diversamente dalle religioni
dell’Estremo Oriente — I'To non viene semplicemente dissolto in senso mi-
stico, ma viene rivendicato moralmente e politicamente, rivendicato tutta-
via entro una mistica della con-passione: appassionamento a Dio che si
esperisce e si mantiene come coinvolgimento, come mistica degli occhi
aperti®. Mi ripeto: un cristianesimo che si rifa alle proprie radici, deve
sempre fare i conti con essa. Questa mistica della con-passione non é una
faccenda esoterica, ¢ concessa a tutti e da tutti pretesa. E non vale solo per
la sfera della vita privata, ma anche per la vita pubblica e politica.

Questa mistica della con-passione & una mistica «radicata nella terra»
attraverso il contatto con gli altri che soffrono; contemporaneamente spes-
so essa non ¢ altro che I'esperienza accettata di una «sofferenza per Dio,
non per calzare sopra le esperienze di dolore quotidiane, talora terribil-
mente «profane», un’esperienza religiosa; non per aggiungere alle storie
pubbliche di sofferenza del mondo alla fine anche un’esperienza religiosa
privata, ma per riunire, in questa mistica della sofferenza per Dio, tutte le
nostre esperienze di dolore che gridano al cielo, per strapparle all’abisso
della disperazione e della dimenticanza e incoraggiarle ad una nuova pras-
si. Una nuova prassi che includa senz’altro 'imputabilita e il bisogno di
conversione di chi agisce — non per reintorpidire subito il nuovo agire
pubblico col romanticismo religioso avulso dalla politica, ma per sottrar-
re a questo agire la base dell’odio e della pura violenza. Precisamente que-
sto mi pare importante in una situazione in cui tutti i grandi conflitti po-
litici minacciano di sfociare in tremende lotte culturali e religiose.

Cosi come la curiosita teoretica puo essere considerata la dote tipica-
mente greca data all'Europa, e il pensiero giuridico insieme allo stato re-
pubblicano come dote tipicamente romana, allo stesso modo, secondo
me, lo spirito della con-passione puo essere visto come la dote tipicamen-
te biblica data all’Europa nell’epoca della globalizzazione e del suo plura-

»? La concezione dell’alleanza risulta fondativa della comuniti, ed esclude un contatto con Dio im-
mediato, per cosi dire cieco all’alterita. Il riconoscimento di Dio incluso nel rapporto con gli altri, o
il suo rifiuto, non pud venir denunciato nemmeno facendo riferimento alla situazione postcristiana
della nostra societa.



Nell’epoca della «globalizzaziones 157

lismo di mondi religiosi e culturali. In questo spirito di con-passione si
mostra la potenza che, nel cristianesimo, tocca e si addentra nel mondo.
Essa invia i cristiani al fronte dei conflitti politici, sociali e culturali del
mondo odierno. In esso sta la radice della resistenza all’autoprivatizzazio-
ne del cristianesimo all'interno delle nostre condizioni pluraliste. Esso de-
finisce la mistica della con-passione come mistica politica. Spiegherd que-
sto con 'aiuto di esempi che tengono presente la situazione del nostro
nuovo secolo.

Primo: Questo spirito della con-passione vuol costituire ispirazione e
motivazione per una nuova politica di pace. Percepire il dolore altrui — per-
fino il dolore di chi é stato sinora nemico —, e prenderlo in considerazio-
ne nel proprio agire, ¢ la premessa di una promettente politica di pace al-
interno delle nostre condizioni globalizzate. Per questi passi esemplari
verso la pace non conosco nessun’altra strada che quella che lisraeliano
Rabin ed il palestinese Arafat vollero imboccare, quando nel 1993 a Wa-
shington per la prima volta si diedero la mano e si assicurarono mutua-
mente che in futuro non avrebbero desiderato guardare solo alla propria
sofferenza, alla sofferenza dei, rispettivi popoli, ma che sarebbero stati
pronti anche a non dimenticare e a tener in considerazione nel loro agire
politico le sofferenze degli altri, di coloro che fino ad allora erano stati ne-
mici. A mio parere cio riflette lo spirito di una nuova politica di pace nel
mondo globalizzato. Questo spirito accenna in ultima analisi ad un moti-
vo protobiblico, obbliga a quella con-passione che, sola, rompe le basilari
coazioni all’'inimicizia. Cio rappresenta per me I'avvio ad una politica di
pace in base alla memoria passionis, in base alla rammentazione del dolo-
re altrui. Cosa sarebbe successo, per esempio, nella ex-Jugoslavia se i po-
poli autoctoni — cristiani e musulmani — avessero agito secondo questo im-
perativo della con-passione? Se essi, nei loro conflitti interetnici, si fosse-
ro dunque ricordati non soltanto della propria sofferenza, ma anche di
quella degli altri, di quella di coloro che fino a quel momento erano ne-
mici? Che cosa ne sarebbe stato delle guerre civili nelle altre zone d’Eu-
ropa, se i cristiani non avessero sempre tradito questa con-passione? E so-
lo se anche tra noi, in questa nuova Unione Europea, crescera d’impor-
tanza una cultura politica ispirata da tale con-passione, aumentera la pro-
babilita che I'Europa sia luogo culturale prosperoso, luogo di pace, e non
un luogo di violenza implodente, dunque di guerra civile che va inaspren-
dosi*®,



158 Uno sguardo sul mondo

I conflitti globali alla soglia del terzo millennio saranno presumibil-
mente sempre piu caratterizzati da conflitti di cultura e di civilta, per
esempio, dal conflitto dell’Occidente (considerato sotto il profilo cultura-
le) con la civilta (Kultur) del mondo arabo. Come potrebbe I’Occidente
europeo fronteggiare tali sfide sulla base dell’amnesia culturale? Come,
per esempio, far si che si connettano I'universalismo dei diritti dell’uomo
e I'idea inabrogabile delle differenze culturali in seno al genere umano®'?
Una questione che, dopo I'11 settembre 2001, ha acquistato un’impellen-
za del tutto nuova. Puo la coazione all'inimicizia che impregna il terrori-
smo globale venire infranta dall’ézhos della con-passione, ovvero dal suo
universalismo negativo della rammentazione del dolore altrui? Come si
puo superare I'aporia tra universalismo occidentale dei diritti dell’uomo e
sovranita dei mondi culturali storicamente dati*??

I confronto dell’Occidente con ’islam e in generale col mondo arabo
non finira, a mio modo di vedere, in uno spietato scontro di civilta (Kzu/-
turen), solo se in Occidente siamo pronti, al di [ della legittima battaglia
al terrorismo, a vederci e considerarci non solo con gli occhi nostri, ma an-
che con quelli del «mondo altro», con gli occhi — come proditoriamente si
dice — del «resto del mondo». Manca infatti soprattutto un generale guar-
darsi in viso entro il mondo globalizzato che possa sempre renderci con-
sapevoli del fatto che nei contrasti dolorosi del mondo non si tratta solo
della questione del superamento della indigenza (Armut) sociale, ma an-
che della questione del riconoscimento della dignita culturale. Anche di
questo lo spirito della con-passione vuole prendetsi cura.

Secondo: Tale spirito della con-passione pud anche valere come incita-
mento ad una nuova politica del riconoscimento. Nelle condizioni politi-
che globali non si tratta oggi soltanto del rapporto di un partner della di-
scussione con I'altro, ma, in modo pitu fondamentale, del rapporto dell’u-
no con 'altro minacciato ed escluso, dunque anche del rapporto con le
vittime sociali e culturali della globalizzazione. Condizioni di riconosci-
mento rigorosamente simmetriche, come quelle che vengono ammesse
nello schema delle nostré progredite societa del discorso, non vanno in de-

! Ctr. su questa concezione anche: Zum Begriff § 8,3.

*? Su questo cfr. i miei contributi: Mzt den Augen des Feindes. Im Geist der «Compassions. Wie ein
neuer Friedensprozess im Naben Osten gelingen kénnte, in Die Zeit 13 (21.3.2002) 38; cfr. Ein Haus
gegen den Tod, in Themenbeft 2002 der Gesellschaften fiir jiidisch-christliche Zusammenarbeit, Bad
Nauheim 2002, e in H. LUTTERBACH — J. MANEMANN (edd.), Religion und Terror. Stimmen zum 11.
September aus Christentum, Islam und Judentum, Miinster 2002, 2-4; su questo anche Fiir eine Oku-
mene der Compassion, in CH. KREMMELS — W. HUBER (edd.), Religion im Erbe: Dietrich Bonboeffer und
die Zukunfisfabigkeit des Christentums, Giitersloh 2002,



Nell’epoca della «globalizzazione» 159

finitiva oltre la logica dei rapporti di mercato, di scambio e di concorren-
za. Solo condizioni asimmetriche di riconoscimento, solo il sostegno degli
uni verso gli altri esclusi e dimenticati infrange la violenza di tale logica.
Senza dubbio non pochi sospetteranno, in questa sottolineatura dell’a-
simmetria, un concetto politico eccessivamente empatico. Di fatto esso re-
clama tuttavia quella «implicazione morale» irrinunciabile della politica e
della sfera pubblica della politica, senza cui la politica mondiale sarebbe
solo cio che oggi gia in larga misura sembra: il flagello dell’economia e del-
la tecnica nell’epoca dei mercati senza confini e di una biopolitica di con-
seguenza sconfinata.

Terzo: In questo senso lo spirito della con-passione rivendica anche il
punto di partenza della basilare uguaglianza di tutti gli uomini. Questa
uguaglianza, che appartiene ai fondamenti delle moderne democrazie ba-
sate sullo stato di diritto, e che rimaneva estranea alle democrazie antiche,
risulta fondata biblicamente, e questo soprattutto anche nella sua svolta
morale: «Non ¢’é dolore nel mondo che non ci riguardi». Il cristianesimo
rimanda in tal modo apertamente ad una autorita che & accessibile ed ac-
cettabile per tutti gli uomini, ovvero all’autorita dei sofferenti, special-
mente di coloro che soffrono ingiustamente e innocentemente. Quest’au-
torita dei sofferenti rappresenterebbe I'intima autorita di un éthos globa-
le, di una morale globale, che obbliga tutti gli uomini prima di ogni vota-
zione, di ogni accordo, e che percido non puo venire aggirata o relativizza-
ta da nessuna cultura o religione, e nemmeno dalla chiesa.

Quarto: In definitiva questa con-passione disapprova un pragmatismo
politico che ha preso le distanze dalla rimemorazione della sofferenza, e di
conseguenza & divenuto moralmente cieco. Essa costituisce I'incitazione
ad una nuova politica della rimemorazione nel tempo dell’amnesia cultu-
rale, come resistenza all’oblio della liberta moderna, che puo costruire la
propria felicita in definitiva solo sulla dimenticanza impietosa delle vitti-
meZGj.

In tutti questi punti di vista dovrebbe comunque risultar chiaro qual-
cosa della potenza globalmente toccante e penetrante del cristianesimo
che, nella con-passione, tocca le proprie radici bibliche. Forse questo & cid
che Nietzsche aveva radicalmente rifiutato e denunciato come «morale
degli schiavi», proprio cio che il cristianesimo dovrebbe oggi testimonia-
re nei processi di globalizzazione: con-passione, coinvolgimento come

260 T Josaaalabenims fiaibn comel e immlim e, AWt o AT L TV X i I N - (R |



160 Uno sguardo sul mondo

espressione vivente del suo appassionamento a Dio, una mistica della con-
passione assolutamente politica. Essa rappresenta la dote biblica, la risor-
sa cristiana dell’Europa e dell’'umanita, nell’epoca drammatica della glo-
balizzazione.

Tuttavia, questa pretesa non suona oggi come un romanticismo pura-
mente pastorale? Puo essere che questo spirito della con-passione sia ri-
sultato una volta, nelle relazioni del passato, nei primi universi di conti-
guita, nelle comunita arcaiche di citta e villaggio, vivibile faccia a faccia.
Ma come puo oggi resistere agli attacchi e all’anonimato senza volto del
nostro mondo globale? Di fronte a tali domande non dobbiamo tuttavia
dimenticare: nel mondo non ci sono dappertutto solo dolore e sventura,
vicini e lontani, ma ormai & presente, in questo nostro mondo che sempre
piu cresce insieme, anche il cristianesimo, qua e 13, talora in minoranze, ta-
lora numeroso. Non per niente la chiesa viene considerata la piu antica
istituzione globale del nostro mondo. Praticamente essa si trova ovunque,
¢ vicina, a portata d’occhio e di voce, per essa non &, a rigore, distante al-
cuna sventura, e nessun dolore & assolutamente irraggiungibile. Se e dove
essa si trova nel suo agire pubblico sempre pit interconnessa, non ha pro-
priamente bisogno di servirsi di un’etica astratta, di un’etica degli effetti
pitt lontani che risulti priva di conseguenze®.

Mi viene in mente un’immagine onitica, una di quelle immagini diurne
che improvvisamente emergono e velocemente di nuovo si dissolvono:
adesso ci sono sulla nostra terra — certo, parlando in termini puramente
statistici — oltre due miliardi di cristiani. Che cosa succederebbe se azzar-
dassero tutti questo esperimento della con-passione all’interno dei loro
mondi di vita distinti e sparsi per tutta la terra, per quanto in modo mi-
nuto e non appariscente, solo che fosse in modo tenace e radicato — per
me va bene anche in «reti» della con-passione — cosi che questo esperi-
mento penetrasse sempre piu nelle fondamenta della vita associata degli
uomini, al di 1a degli appelli morali: che cosa succederebbe? Che cosa suc-
cederebbe se si giungesse infine fra i cristiani ad un’ecumene della con-
passione? Questo non getterebbe una nuova luce sulla nostra Terra, su
questo mondo cosi dolorosamente lacerato in mezzo alle tempeste della
globalizzazione?

In conclusione voglio ancora indicare espressamente due attuali gruppi
di questioni riguardo la nuova situazione mondiale. Da una parte si tratta
della questione dell’érhos globale, dall’altra della questione di un’ecume-

* Su questo cfr. il § 12.



Nell’epoca della «globalizzaziones 161

ne della con-passione fra le religioni nella sfera delle condizioni globaliz-
Zate.

5. Un éthos globale della con-passione?

Negli attuali tentativi (assolutamente meritori) di formulare un éthos
globale, si discute spesso di un universalismo morale, che deve essere ot-
tenuto sulla base di un cosiddetto consenso minimale o fondamentale tra
le religioni e le culture. Tuttavia, da un punto di vista strettamente teolo-
gico e non solo religioso-pdlitico vale cio che segue: un ézhos globale non
e un prodotto della votazione e del consenso. Chi desidera ricondurre
questo éthos globale all’assenso di tutti, dimentica nei fatti che il consen-
so, che I'assenso di tutti pud rappresentare certo la conseguenza, non tut-
tavia il fondamento e il criterio di una pretesa universale. Non ¢ il con-
senso che fonda I'autorita di questo éthos, ma la precedente, intima auto-
rita dell’ézhos permette e fonda il consenso universale, 'assenso di tutti.
Quale sarebbe tuttavia quest’autorita, a cui oggi ci si pud richiamare in
tutte le grandi religioni e culture del genere umano? E, in estrema sintesi,
l'autorita dei sofferenti, di coloro che soffrono innocentemente e ingiu-
stamente™.

Questa autorita dei sofferenti (non: della sofferenza!) & certamente — se-
condo i moderni criteri di consenso e discussione — un’autorita «debole».
Essa non puo venir tutelata né ermeneuticamente né discorsivamente, poi-
‘ché 'obbedienza ad essa presuppone la comprensione e la discussione — e
certo a costo di ogni moralita universale.

A quest’obbedienza si trova sottoposta ogni etica, che alla fine non vo-
glia divenire una pura «etica contrattuale», un’etica dell’accettazione o
della giustificazione entro la nostra civilta mondiale scientifico-tecnica, co-
si che attraverso essa non si definiscano pit scopi e limiti dell’agire uma-
no, ma si cerchi solo una riconciliazione di questo agire con «necessita og-
gettive» che emergono sempre di nuovo. In una tale etica dove si trova per
esempio I'obiezione contro una forma di biotecnica sempre pit delinean-
tesi, in cui «’'uomo» ¢ considerato solo come prodotto residuale, come
frammento di natura non ancora pienamente indagato attraverso 1’esperi-

mento?

BTN oo = 2 BN s Sw: Slceseon Baseme X0 se—s o eonited 2lie Seoweccessmascue o B Mowseimmny oVl wme



162 Uno sguardo sul mondo

L'autorita «debole» dei sofferenti & secondo me ['unica autorita univer-
sale che ci & rimasta nelle nostre condizioni globalizzate. Essa risulta «for-
te» tuttavia in quanto non ¢ aggirabile né religiosamente né culturalmen-
te. Percio il riconoscimento di questa autorita si lascia anche formulare co-
me quel criterio che risulta accettabile per gli uomini di tutte le religioni e
culture, e che percio puo orientare la discussione religiosa e culturale nel-
le condizioni globalizzate. Tl riconoscimento di questa autorita dei soffe-
renti rappresenta in forma negativa il riconoscimento dell’inviolabile «di-
gnita dell'uomon; essa sottrae questa dignita ad ogni pensiero dell’equiva-
lenza ed esclude che la «dignita» costituisca un attributo puramente so-
ciologico o culturale’. Col suo ancoramento al riconoscimento dell’auto-
rita dei sofferenti diviene distinguibile il fatto che la dignita del singolo so-
pravanza una sua semplice fondazione categorico-storica®.

6. Un'ecumene della con-passione fra le religioni?

Affinché il processo di globalizzazione non conduca ad una banalizza-
zione culturale e morale («cultura mondiale ridotta al minimo comun de-
nominatore»), il nucleo religioso delle culture del genere umano non puo
proprio oggi essere tralasciato. Non rappresenta esso la resistenza contro
la sofferenza ingiusta, resistenza che & capace di fare incontrare anche le
persone provenienti dai mondi religiosi e culturali piti diversi? Proprio
qui vedo I'opportunita e il compito di un’zndiretta ecumene delle religio-
ni: non immediatamente nel trovarsi-insieme (Miteinander) e I'uno-verso-
Paltro (Zueinander) nel diretto confronto religioso, ma nella prassi della
comune responsabilita planetaria, nella comune opposizione alle cause
della sofferenza ingiusta nel mondo, contro il razzismo, contro la xenofo-
bia, contro la religiosita nazionalistica o filoetnica, con le sue ambizioni al-
la guerra civile; ma anche contro la fredda alternativa di una societa mon-
diale, in cui «I'uomo» si dissolve sempre piti nei sistemi spopolati dell’e-
conomia, della tecnica e della loro tecnologia della cultura e della comu-
nicazione; una societa mondiale in cui la politica globale perde sempre pit

* Ctr. P. GLOTZ - ].B. METZ — L. SIEP, Diskurs iiber die Menschemwiirde, in Die neue Gesellschaft,
Frankfurter Hefte, aprile 2002, 219-221.

7 Questo € un richiamo al fatto che almeno indirettamente e in ultima istanza la questione della
teodicea appartiene al discorso fondativo della dignita umana: cfr. UExcursus al § 1.



Nell'epoca della «globalizzaziones 163

il proprio primato nei confronti di un’economia globale, con le sue leggi
di mercato che da tempo ormai astraggono dall’uomo stesso™®. La que-
stione dei sofferenti (non della sofferenza!) potrebbe essere la base di una
coalizione delle religioni per la salvezza e la promozione della con-passio-
ne sociale e politica nel nostro mondo.

Tale ecumene della con-passione non sarebbe soltanto un evento reli-
gioso, ma anche politico. Questo certamente non per proferire parole di
utopistica politica dei principi (Gesinnungspolitik) o di politica religiosa
fondamentalista, ma per sostenere e rendere possibile in questo tempo di
‘globalizzazione una politica mondiale scrupolosa — beninteso attraverso la
rimemorazione della sofferenza accumulata nelle religioni del genere uma-
no: nel senso della con-passione, nel senso della percezione partecipante
al dolore altrui. Di fronte al sempre piti veloce, inevitabile e incatenante
pluralismo dei mondi religiosi e culturali, lo spirito della con-passione fa
dell’autorita dei sofferenti I'ineludibile criterio di ogni dialogo culturale e
religioso™,

Nel dialogo religioso con I'islam il richiamo alle comuni radici bibliche
del discorso su Dio non puo tuttavia condurre al fatto che la questione
delle differenze magari profonde nella comprensione del monoteismo (co-
me nella comprensione dei testi sacri) non sia assolutamente da porre. La
comprensione del monoteismo biblico come un discorso su Dio basilar-
mente sensibile al dolore ¢ di tipo speculativo, ovvero si deve ad una cul-
tura ermeneutica relativamente alla Bibbia in quanto «parola di Diox». Pud
e deve darsi nell'islam in quanto tale un simile atteggiamento ermeneuti-
co in rapporto al Corano? Se no, come pud il monoteismo islamico evita-
re con successo di venire strumentalizzato da una pura politica di po-
tenzar

Nel dialogo interreligioso soprattutto una domanda sara in futuro di
decisiva importanza e determinera il discorso religioso planetario: come si
rapportano due forme classiche di mistica religiosa della sofferenza a con-
tatto col dolore altrui? Da un lato si tratta delle tradizioni biblicamente
monoteistiche, dall’altro della mistica della sofferenza presente nelle tra-
dizioni dell’Estremo Oriente e in particolare in quelle buddhistiche, che
adesso, anche nel mondo occidentale postmoderno, nel mondo posterio-

** Per la proposta di un’«ecumene indiretta» cfr. anche Zum Begriff § 11,
*” Per questa prospettiva criteriologica cfr. anche il mio contributo Memoria passionis. Zu einer

—



164 Uno sguardo sul mondo

re alla proclamata «morte di Dio», in questo tempo del «Nietzsche atmo-
sferico» guadagnano sempre piu proseliti.

Nella sezione 4 di questo paragrafo ho gia illustrato un’importante dif-
ferenza nella comprensione della mistica fra concezione cristiana ed estre-
mo-orientale-buddhistica. Qui desidero, nell’interesse di un incontro in-
tellettualmente serio tra le religioni, esprimere quella differenza la accen-
nata attraverso una questione fondamentale. La mistica della sofferenza
dell’Estremo Oriente non prende le mosse dal fatto che tutti i contrasti tra
o e mondo, generatori di sofferenza, devono essere superati grazie al fat-
to che I'To si dissolve in definitiva nella precedente unitarieta (Alleinbeit)
ed armonia dell’'universo”’? Dunque, I'lo non risulta qui un’illusione mi-
sticamente smascherabile oppure, come gia aveva formulato F Nietzsche,
qualcosa che solo «sta dietro»”", per cosi dire il primo e vero antropo-
morfismo che fuorvia I'intera storia occidentale dello spirito e della reli-
gione?

Certamente in questo modo di trattare la questione c’¢ qualcosa di
estremamente seducente per i soggetti europei stressati ed eccessivamen-
te sovraccaricati in senso morale. Dove tuttavia il soggetto autonomo ¢ a
disposizione della mistica, in essa non svaniscono, come elemento illuso-
rio, anche tutti gli altri soggetti? Dove potremmo trovare li ancora un ine-
ludibile obbligo alla con-passione — alla sensibilita e alla preoccupazione
per il dolore degli altri? Questa mistica della sofferenza estremo-orientale
non ¢ una mistica avulsa dal soggetto e cieca all’alterita? Non rende meno
teso il rapporto tra mistica e morale pagando un prezzo troppo alto?

La mistica biblico-monoteistica della con-passione & in ogni caso nel
suo nucleo una mistica politica. E una mistica che cerca il volto, e non una
mistica della natura e in particolare dell’'unitarieta cosmica priva di volto.
Il suo imperativo categorico, com’é documentato in parecchie varianti in
entrambi i Testamenti della fede cristiana, suona: Svegliamoci, apriamo gli
occhi! Gesu non insegna — sia detto con tutto il rispetto per Buddha e per
la spiritualita dell’Estremo Oriente — una mistica degli occhi chiusi, ma
degli occhi aperti, una mistica dell’obbligo incondizionato alla percezione

® Laddove una ricezione occidentale del buddhismo non dia importanza a questa questione, cio
conduce in definitiva soltanto a forme di banalizzazione di una grande religione del genere umano e
conferma indirettamente quel crescente scetticismo che il buddhismo originario dell’Oriente serba
verso una sua disinvolta adozione all'interno delle forme di vita occidentali.

7! Su questo cfr. il mio contributo Theologie versus Polymythie oder Kleine Apologie des biblischen
Monotheismus, in O. MARQUARD (ed.), Einbeit und Vielbeit. XIV. Deutscher Kongress fiir Philosophie,
Hamburg 1990, 170-186.



Nell’'epoca della «globalizzazione» 165

del dolore altrui. Con cio egli tenne conto nelle sue parabole delle diffi-
colta creaturali degli uomini, dei loro innati narcisismi — li caratterizzod co-
me coloro che guardano e tuttavia non vedono. Forse esiste una paura ba-
silare di fronte al vedere (Sehen), al vedere attento e minuzioso (Hin-
sehen), quel vedere che ci coinvolge ineluttabilmente in cio che & guarda-
to e che non ci lascia passare immacolati? «Guarda li e saprai!». Si anco-
ra qui quella ineludibile responsabilita dell’lo che cristianamente significa
«coscienza morale»; e cio che chiamiamo «voce» di questa coscienza mo-
rale € la nostra reazione all’afflizione provocata dal volto estraneo dei sof-
ferenti. E per questa coscienza morale che 'autorita del Dio che giudica si
manifesta nell’autorita dei sofferenti, in quella sola autorita sotto cui Ge-
st ha posto, nella sua famosa parabola del giudizio, I'intera storia del ge-
nere umano: Mz 25,37-40. «Tuttavia essi si meravigliarono e cominciarono
a domandargli: ‘Signore, quando ti avremmo visto che soffrivi?...". Ed egli
rispose loro: ‘In verita vi dico, cid che avete fatto ad uno di questi pit pic-
coli, avete fatto a me. Cid che non avete fatto ad uno di questi pitl pic-
coli, non I'avete fatto a me’». Nella mistica della con-passione si verifica
I'incontro con la passione di Cristo. Ha luogo qui la sequela — oppure non
ha luogo.

Anche questa sequela ha le sue esperienze da venerdi santo: le espe-
rienze di sofferenza di fronte ad un Dio che «abita in una luce inaccessi-
bile» — e in quella luce permane; le esperienze di sofferenza in un’eclissi di
Dio priva di volto, che in definitiva sfocia nel grido del Cristo crocifisso:
«Mio Dio, perché mi hai abbandonato?». In quel grido in cui Dio «c’é»
solo nell’abbandono divino di suo figlio; in quel grido in cui la mistica del-
la con-passione non ¢ in definitiva altro che I'esperienza accettata di una
«sofferenza per Dio»™. Percio il cristianesimo nemmeno difende la «su-
blime» soluzione della questione della sofferenza nello stile della mistica
buddhista; in definitiva Gesti non puo, nella sua passione, sollevarsi al di
sopra della propria sofferenza, la sua mistica della sofferenza termina con
un grido apocalittico. Nella propria mistica della sofferenza il cristianesi-
mo non puo semplicemente liquidare il soggetto o I'To. In relazione con la
sostanza delle tradizioni biblico-monoteistiche questo essere-soggetto ap-
partiene in definitiva anche al retroterra dell'immagine europea del mon-
do e della storia.



166 Uno sguardo sul mondo

Excursus: Sensibilita al dolore versus sensibilita ai peccati? —
Memoria di un documento sinodale

Sul dare rilevanza alla sensibilita al dolore rispetto ad una strabordante
sensibilita ai peccati nel cristianesimo, sul salvare la questione della teodi-
cea nel contesto della cristologia e della soteriologia si esprime in piti pas-
si il gia ripetutamente citato documento sinodale Unsere Hoffnung. Voglio
brevemente richiamarlo alla memoria riguardo a quattro punti di vista.

Primo: La rivendicazione, tentata nel § 11, della sensibilita al dolore
propria del cristianesimo non significa una disistima o un disconoscimen-
to della sua sensibilita ai peccati”. Si deve evitare solo un rischio: che la
sensibilita ai peccati non ricopra la basilare sensibilita del messaggio di
Gesu verso il dolore, e nella cristologia la questione della teodicea non
venga semplicemente rimpiazzata o meglio resa superflua dalla soteriolo-
gia®. Il sovralogoramento della riflessione sui peccati ebbe infatti come
conseguenza che nel concetto moderno di autonomia I'imputabilita del-
'uomo poté essere posta sempre pit agli antipodi del concetto di li-
berta®”. Percio dal «circolo soteriologico» bisognerebbe filtrare la que-
stione biblica della giustizia per coloro che soffrono ingiustamente e — in
modo correttivo — mutarla in una inconsolata interpellanza a Dio stesso.
Sicuramente tale correttivo sarebbe compreso in modo completamente
sbagliato, se venisse interpretato come tentativo di scaricare semplice-
mente su Dio stesso la responsabilita per le storie di sofferenza degli uo-
mini, e come tentativo di «discolpare» cosi gli uomini dalla loro respon-
sabilita sociale. Poiché questa interpellanza rivolta a Dio di fronte alla sto-
ria di sofferenza della sua creazione invoca allo stesso tempo la dignita del-
la liberta umana compresa nella sua responsabilita e cosi anche nella sua
imputabilita.

Il tenersi saldi ad una consapevolezza della colpa di fronte a Dio rap-
presenta una lotta per il riconoscimento della liberta nella sua non-scari-
cabile responsabilita. Cosi anche il cristianesimo si oppone «col suo di-
scorso sul peccato e sulla colpa a quella segreta illusione d’innocenza che

7 Ctr. Vergebung der Siinden. Theologische Uberlegungen zu einem Abschnitt aus dem Synodendo-
kument ‘Unsere Hoffnung’, in StZ 195 (1977) 119-128.

7" Questo tema é sviluppato pit a fondo nel § 2,2.

” In questo contesto bisognerebbe senz’altro chiedersi se tale interpretazione moderna dell’auto-
nomia non sia fin dal principio strutturata come una sorta di strategia della discolpa. Su questo cfr.
anche la discussione del concetto di autonomia nel § 14.



Nell'epoca della «globalizzazione» 167

si diffonde nella nostra societa, e con cui noi cerchiamo la colpa e lo scac-
co, semmai, sempre soltanto negli altri, nei nemici e negli oppositori, nel
passato, nella natura, nell’indole e nel’ambiente. La storia della nostra li-
berta appare ambivalente, risulta dimezzata»”™. La concezione teologica
dell’'uvomo non vuole danneggiare la liberta soggettuale, non la vuole limi-
tare o sminuire — per esempio allo scopo di lasciare a Dio sufficiente spa-
zio di manovra nella storia; al contrario, essa sollecita 'uomo ad accettare
questo essere-soggetto anche di fronte a Dio e a sostenerne la conseguen-
te responsabilita.

Certamente il discorso dell'uomo peccatore divenne molte volte massi-
ma di un’etica dell'ordine politico estremamente conservatrice — opposta
ad ogni etica del cambiamento politico. Non raramente il discorso sulla
colpa e sul peccato — e specialmente il discorso sul peccato originale del-
'uomo - servi cosi a legittimare condizioni vigenti e a coprire le situazio-
ni e le strutture colpevoli””. Non tutto cid che non si pud abrogare (come
Pimputabilita degli uomini) & anche immutabile! Senz’altro nella dottrina
teologica della concupiscenza viene propriamente formulato come compi-
to cristiano il riplasmare la tendenza tracciata in noi all’«autodeformazio-
ne del cuore» e alla rovina®.

Secondo: Gia in Erlosung und Emanzipation”” ho cercato di mostrare
come I'homo emancipator si giustifichi col fatto che dimezza la propria re-
sponsabilita. «La storia della nostra liberta appare ambivalente, risulta di-
mezzata. Un inquietante meccanismo di discolpa agisce in essa: attribuia-
mo a noi stessi i successi, le riuscite e le vittorie del nostro fare; per il re-
sto tuttavia coltiviamo 'arte della rimozione, del rinnegamento del nostro
ambito di competenza, e siamo alla ricerca di sempre nuovi alibi di fron-
te al lato notturno, al lato catastrofico e sventurato della storia da noi por-
tata avanti e descritta. Questa sotterranea illusione d’innocenza riguarda
anche la nostra condotta intraumana. Essa non promuove, bensi compro-
mette sempre piu il rapporto responsabile con altre persone, in quanto
sottomette i rapporti intraumani all’ideale dubbio di una liberta la quale

7 Unsere Hoffnung, 1.5 (trad. it., La nostra speranza, in Il Regno 19 (1976)].

" Su questo cfr,, per esempio, la strumentalizzazione del dogma del peccato originale allo scopo
del ristabilimento degli ordinamenti predemocratici nel tradizionalismo francese in GGG, § 2.

¢ Ctr. il mio articolo Konkupiszenz, in Handbuch theologischer Grundbegriffe 1, Miinchen 1962,
843-851 [trad. it. cit.].

 Ctr. GGG, § 7. Li tra Ialtro vi sono richiami a O. MARQUARD, Wie irrational kann Geschichts-



168 Uno sguardo sul mondo

insiste sull’innocenza di un egoismo di matrice naturale. Tale liberta non
rende pero liberi; piuttosto rinsalda la solitudine e I’assenza di relazioni
degli uomini tra loro»*",

Nella versione postmoderna il meccanismo di discolpa dell’antropodi-
cea spinge verso la disgregazione di un soggetto storico che, in quanto ta-
le e nel pieno delle proprie facolta, risulti responsabile; spinge verso la ne-
gazione della sua esistenza come soggetto di responsabilita libera e solida-
le. Cosi come una certa «teodicea» del periodo illuministico ha cercato di
giustificare Dio di fronte alla storia umana di sofferenza negando sempli-
cemente 'esistenza di quest’ultimo, il meccanismo di discolpa dell’antro-
podicea conduce in definitiva alla messa in discussione dell’'uomo negan-
dolo semplicemente come soggetto di responsabilita di fronte alla storia di
sofferenza. Il discorso della morte del soggetto, della fine della storia, di
un’era post-storica, delle tendenze ad una certa rimitizzazione presente
nella nostra vita storica, il contrapporsi di tragico ed etico — in tutto que-
sto 'uomo come soggetto storico responsabile in quanto tale scompare.
Col rifiuto della questione della teodicea ci siamo dunque sbarazzati di en-
trambi — di Dio e dell’'uvomo? Queste conseguenze non mostrano ex #ega-
tivo che una questione della teodicea sostenuta ed orientata a Dio fonda
una dignita dell'uomo che costringe a pensare alla liberta solidale nel ri-
conoscimento dell’autorita dei sofferenti?

Soprattutto per Nietzsche risulta evidente che la questione del bene e
del male, la questione della responsabilita e della colpa possiede una base
religiosa che trascende la coscienza morale; senza quest’ultima quella de-
cade ed in particolare si smarrisce sempre pit nell’amnesia culturale oggi
dominante. E qui il problema & solo quello se, nelle cosiddette antropodi-
cee della modernita, non si ripresenti l'irrisolta questione della teodicea
con la sua «metafisica negativa», se queste antropodicee stesse non siano
da interpretarsi come teodicee cifrate, che funzionano come un riferimen-
to rovesciato al tema di Dio rimosso e dimenticato®",

Terzo: 1l cristianesimo considera I'uomo imputabile; secondo la sua
concezione, appartiene alla dignita dell'uomo poter essere anche colpevo-
le. Per esso 'uomo costituisce una sorta di liberto della creazione, che non
agisce semplicemente secondo leggi e strutture, e che percio risulta collo-
cato al di sopra o al di fuori di quel complesso di determinazioni che chia-
miamo «natura»’®. Riguardo a lui non ci appaga, e nemmeno si pretende,

® Unsere Hoffnung 15 [trad. it., La nostra speranza, in Il Regno 19 (1976)].
* Su queste considerazioni cfr. anche il contributo citato nella nota 273.
*2 In rapporto al «determinismo neurologico» di cui attualmente si discute, rimando alla relativa



Nell'epoca della «globalizzazione» 169

la cosiddetta innocenza della natura, la dimenticanza e I'indifferenza pri-
va di distinzioni propria dei processi naturali. La pretesa di colpevolezza
degli uomini e la pretesa della liberta e della responsabilita. Le due vanno
insieme, parlando in senso cristiano-teologico, come due lati di una mo-
neta. E su questo il testo sinodale afferma che il discorso cristiano di col-
pa e conversione non dev’essere compreso come «un discorso che mette a
rischio la liberta, esso € anzi un discorso che scopre la liberta, che la pre-
serva, in quanto osa appellarsi alla liberta dell'uomo anche 1a dove oggi
frequentemente si vede all’opera solo costrizione biologica, economica o
sociale, e dove, richiamandosi a queste costrizioni, ci si dispensa rapida-
mente da ogni responsabilita»*

Quarto: In che misura tuttavia il concetto fin qui abbozzato di respon-
sabilita e di colpa puo raggiungere il concetto teologico di «peccato» e con
cio la domanda su Dio?

Pongo la controdomanda: Dove altrimenti porta, a che cosa accenna al-
trimenti I'esperienza di questa colpa se le si tiene testa e se non si ripiega
subito nelle consuete strategie di discolpa e autogiustificazione? E proprio
questo tener testa a cui desidero accordare dignita teologica in senso pro-
prio. Dove 'uomo tiene testa alla colpa, che a lui tocca come soggetto sto-
rico — anche nella forma di un coinvolgimento diffuso nella colpa —, dove
dunque egli non neghi o minimizzi semplicemente, di fronte a tale colpa,
il suo essere soggetto, li egli assume il solo «punto di vista» possibile, quel-
lo davanti a Dio. A chi si rivolge il suo lamento, se esso non vuole autoin-
gannarsi, ¢ se desidera elevarsi al di sopra di un lagnarsi vagamente erra-
bondo e psicoanaliticamente interpretabile? A chi potrebbe rivolgersi la
supplica di perdono se non a Dio®"? L'«implorare Dio per Dio», con cui

(

letteratura, per esempio, di W. SINGER, Eine neue Menschenwiirde? Gespriche iiber Hirnforschung,
Frankfurt a.M. 2004, soprattutto anche al discorso di J. Habermas in occasione del conferimento del
Premio Kyoto: «Ci vuole altro per smascherarci come autoillusi. L'To & certo costruito socialmente, e
per questo non ¢ un’illusione; per questa ragione la ricerca neurologica fa un errore categoriale se ci
nega la liberta» (FAZ-Feuilleton del 15-11-2004), adesso pubblicato anche in ID., Zwischen Naturali-
smus und Religion. Philosophische Aufsitze, Frankfurt a.M. 2005, 155-186.

*® Unsere Hoffnung 1.5 [trad. it., La nostra speranza, in I} Regno 19 (1976)].

* Nel suo discorso per il conferimento del premio per la pace J. Habermas si avvicina, nella for-
ma di una mancanza, a questa concezione: «Quando il peccato si muta in colpa, qualcosa va perduto,
in quanto col desiderio del perdono & sempre connesso il desiderio non sentimentale di far si che il
dolore recato agli altri non fosse avvenuto. In primo luogo a ragione ci inquieta lirreversibilita della
sofferenza trascorsa — quel torto fatto agli innocenti che vengono maltrattati, mortificati, uccisi, il qua-
le va oltre ogni misura di risarcimento di cui I’ uomo & capace. La speranza perduta lascia dietro di sé

& gy oq / ~1 ¥ T YYrr-. ™ - ™ 7 ~Ana s rr - 1 -~ T



170 Uno sguardo sul mondo

Gesu chiarisce il senso basilare della preghiera, allude anche al perdono
dei peccati®®,

Guardando alla volonta oggi diffusa di innocenza, il documento sino-
dale Unsere Hoffnung chiede: «Forse non abbiamo tenuto testa a Dio per-
ché non abbiamo tenuto testa all’abisso della nostra esperienza di colpa e
della nostra disperazione? Perché la nostra coscienza della disgrazia si ba-
nalizza, perché ci nascondiamo la profondita presagita della nostra colpa
(questa trascendenza verso il basso), perché ci lasciamo oggi volentieri di-

stogliere da essa dalla critica all’ideologia o dalla psicanalisi?»**,

§ 12. Programma di riforma della chiesa ex memoria passionis

Questo schizzo orientativo rivolto alla chiesa presuppone le considera-
zioni svolte nel § 11. Esso rinuncia a ripetere quelle basilari e perfino pra-
tiche considerazioni riformistiche che ho, per esempio, esposto in Wege 7
der Kirchenkrise: Kirche der Compassion®™. Lo sguardo deve dirigersi su-
bito a quel fondamentale tema riformistico che cerco di formulare nell’il-
lustrazione della metafora dell’«elefante cattolico»: percezione e supera-
mento della tendenza all’autoprivatizzazione della chiesa nell’ambito pub-
blico pluralista della nostra societa ancora moderna o postmoderna. Con
cid ¢ contemporaneamente caratterizzata un’ulteriore porzione di quel
programma di deprivatizzazione che finora, sotto la voce di nuova Teolo-
gia Politica, era rivolto soprattutto alla situazione della teologia stessa®.

*® (Questa affermazione si trova inserita nelle argomentazioni svolte al § 5.

*¢ Unsere Hoffnung 1.5 [trad. it., La nostra speranza, in Il Regno 19 (1976)].

#" In P.M. ZULEHNER — A. HELLER (edd.), Kirchenreform, Graz - Wien 1998, 123-133; su questo
cfr. anche Zu einigen Kriterien kirchlicher Erneuerung, in M. BUNKER — TH. KROBATH (edd.), Kirche —
lernfihig fiir die Zukunft?, FS Johannes Dantine, Innsbruck 1998, 19-22.

# Cfr. su questo il § 18.

J



Nell’epoca della «globalizzazione» 171
1. Chiesa della con-passione

Si puo ben parlare di provocazioni primarie e secondarie rappresenta-
te dal messaggio di Gest.. La con-passione, indicata nel § 11, rappresen-
terebbe allora la prima delle provocazioni del suo messaggio. Hanno for-
se 1 cristiani a questo riguardo scombussolato qualcosa nel corso del tem-
po? E certo questa con-passione rappresenta una provocazione estrema —
tanto quanto il cristianesimo stesso, tanto quanto la sequela e Dio. Nel lin-
guaggio di una religione borghese (béirgerlich) cementatasi in se stessa, che
non ha cosi tanto timore come di fronte al proprio fallimento e che percid
preferisce un uovo oggi alla gallina domani, quella con-passione difficil-
mente sara oggetto di discussione. Ci sono dunque fra noi orecchi aperti
per un cristianesimo della con-passione, dell’accresciuta sensibilita per il
dolore altrui? E come stanno le cose proprio riguardo ai giovani e al loro
rapporto verso questa con-passione? Posso rispondere in definitiva unica-
mente con una controdomanda: Chi si pud ritenere capace di questa pri-
maria provocazione del messaggio di Gesu, e di cio che in essa supera i li-
miti? Chi, della rocambolesca idea dell’esser-ci per gli altri, prima che si
abbia qualcosa da essi? Da chi si potrebbe pretendere di «vivere nell’altro
modo» cosi offerto? Da chi, se non proprio dai giovani?

La con-passione non & un invito all’eroismo o alla santita straordinaria.
Essa vuole essere alla portata di tutti, virth quotidiana, virta di base dei
cristiani, senza cui il tono elevato delle comunicazioni ecclesiastiche ri-
guardo la globalizzazione si perderebbe in una determinatezza (Massge-
blichkert) senza conseguenze. Facciamo dunque attenzione alle tracce pre-
senti nel nostro mondo di vita, tracce di una salda disponibilita a non elu-
dere il dolore degli altri, facciamo attenzione alle coalizioni ed ai proget-
ti-base di con-passione, i quali si sottraggono al flusso attuale di raffinata
indifferenza e di ricercata apatia, e si rifiutano di vivere e di celebrare la
felicita e Pamore come autoallestimenti narcisistici.

2. La metafora dell’«elefante cattolico».
Contro l'autoprivatizzazione della chiesa nell’ ambito pubblico pluralista

Una riforma della chiesa che non scruti oltre i limiti della chiesa per
guardare in faccia il mondo, non & una riforma. Percid questo programma
di riforma ex memoria passionis si volge contro una tendenza oggi deli-



172 Uno sguardo sul mondo

neantesi all’autoprivatizzazione della chiesa in un ambito pubblico mon-
diale culturalmente e religiosamente pluralista: la chiesa deve divenire
chiesa di con-passione, se vuole sfuggire alla propria autoprivatizzazione.

Richiamo qui due versioni sufficientemente familiari di questa autopri--
vatizzazione della chiesa. Da un lato — di fronte alla temuta desostanzia-
lizzazione della vita religiosa — c’¢ la tendenza, che appare fondamentali-
stica, a considerare la chiesa come un «piccolo gregge»: la tendenza a de-
terminare I'identita ecclesiale in maniera rigorosamente esclusiva, guidata
dal proposito di intrattenersi solo con cio che risulta affine; tendenza che
non raramente viene consolidata da un linguaggio omiletico reso zelotica-
mente piu acuto, e cosi via. Tuttavia questa strada & sbarrata per la chiesa
dal suo peculiare messaggio, poiché il Dio da essa annunciato, il Dio di
Abramo, di Isacco e di Giacobbe, che & anche il Dio di Gest, non rap-
presenta una sua proprieta privata, e in generale non & proprieta privata
di nessuno™. Il messaggio di Dio trasmesso dalla chiesa non tollera alcu-
na cifratura ecclesiologica™. Chi conosce unicamente la chiesa, non puo
dire di conoscere neppure la chiesa.

Dall’altro lato vi & la tendenza per cosi dire liberalizzante ad una chie-
sa borghese assistenziale, al consolidamento di quella chiesa-di-servizi
(Dienstleistungskirche) che, nei nostri sogni ecclesiastici, abbiamo gia una
volta creduto di esserci lasciata alle spalle. Ormai anche il cattolico — da
buon borghese — si serve della chiesa se ne «ha bisogno». In un mondo po-
stmoderno confuso e non perspicuo, i bisogni dell’ambito di vita privato
si accrescono sempre pit. Come rappresentante di un tale ambito privato
di vita, la chiesa nelle sue liturgie continuera a trovare ancora attenzione e
incoraggiamento. Come stanno tuttavia le cose con le sue chances di esse-
re rappresentante dell’organizzazione della vita in un ambito pubblico che
possiede una visione pluralista del mondo®'? Per la chiesa sussiste infatti
il rischio che essa, nelle sue liturgie, serva un bisogno di rappresentanza
vagamente errabondo in un mondo di vita che sta divenendo sempre me-
no chiaro, che essa rappresenti, per cosi dire, come & stato dichiarato, so-
lo la rappresentanza, ma non lirrinunciabile autorita dei sofferenti, la qua-

*® Suquestocfr. il § 5eil § 6.

? Sull’argomento cfr. la sezione 1 del § 6 («Contro la cifratura ecclesiologica del discorso su Dios).

#! Su questa questione e sulle prospettive che ne conseguono confronta il mio abbozzo riformista
Elementare Krisen — elementare Vergewisserungen. Eine Skizze, in Kirche in der Gesellschaft. Wege in
das 3. Jabrtausend, a cura del Segretariato della Conferenza episcopale austriaca, St. Polten 1997, 17-
20.



Nell’epoca della «globalizzazione» 173

le vuole veramente presentarsi e incarnarsi nella rimemorazione di Dio
della chiesa™.

Gia molti anni fa ho cercato di infrangere criticamente 1'autoprivatizza-
zione della teologia, con cui essa ha reagito diverse volte alle sfide della
modernita europea, nel segno di una nuova Teologia Politica*”. Come tut-
tavia trattare la situazione della chiesa e i sintomi e le tendenze all’auto-
privatizzazione che essa presenta? Come si puo evitare, ad esempio, che il
piccolo, ma ricco di conseguenze, decreto conciliare Sulla liberta religiosa,
in cui anche la chiesa cattolica cerca di tenere in conto la nostra opinione
pubblica che possiede una visione pluralista del mondo, e sistema e su-
bordina un astratto diritto di verita al diritto della persona che si trova nel-
la propria verita: come si puo evitare, dicevo, che questo documento con-
ciliare venga frainteso quale invito all’autoprivatizzazione della chiesa in
un mondo religiosamente pluralista? Come si dovrebbe ampliare e con-
servare I'abbozzo di deprivatizzazione esposto dalla nuova Teologia Poli-
tica riguardo alla chiesa nel nuovo ambito pubblico pluralista?

Naturalmente non ho per questo alcuna risposta accettabile, ma mi so-
no scelto un’immagine, una metafora ecclesiastica che mi & da lungo tem-
po familiare, e che a mio modo di vedere descrive anche 'andamento del-
la chiesa nel nostro tempo. Si tratta della metafora dell’elefante, per cosi
dire dell’elefante cattolico, che gia per la sua forma difficilmente si fa chiu-
dere in un angolo, e che con la sua autentica mole si € gia trascinato oltre
molte soglie epocali — il piti delle volte con passi difficili e strascicati, e
non raramente anche in modo simile all’elefante in un negozio di porcel-
lane.

Lo sviluppo della metafora dell’elefante cattolico deve suscitare I'inte-
resse per la delineazione di una prima risposta alla nuova situazione della
chiesa.

Primo: Con i suoi — statisticamente — ben pit di un miliardo di fedeli, la
chiesa cattolica ha ancora un aspetto tanto grande e voluminoso quanto
quello di un elefante. Ormai & venuta su come chiesa mondiale cultural-
mente policentrica, e a ragione & considerata la piu antica istituzione glo-
bale entro le nostre condizioni globalizzate. Per questa chiesa globale, dif-
fusa e disseminata nell’intero globo terrestre, non vi & propriamente alcu-

2 Su questo cfr. le mie Bemerkungen zum «katholischen Prinzip» der Reprisentation, in M.J. RAI-
NER — G. JANSSEN (edd.), Jahrbuch Politische Theologie, vol. 2, Bilderverbot, Minster 1997, 303-307.
# (Cfr. su auesto il (primo) abbozzo di deprivatizzazione presente nei miei primi contributi alla



i % Uno sguardo sul mondo

na sventura che risulti assolutamente distante?. A Roma si cita volentieri
questo profilo della chiesa che abbraccia tutto il mondo. Esso puo senz’al-
tro indurre a sentire le dimensioni ecclesiastiche (Kirchentiimer) europee
e specialmente mitteleuropee solo come «debilitate», ed a presumere che
esse rappresentino perfino una sorta di modello ecclesiastico di fine serie,
Tuttavia questo destino europeo della chiesa — la Riforma Intracristiana,
I'illuminismo politico, la secolarizzazione dello stato e la pluralizzazione
della societa — & divenuto oggi una sfida rivolta all’intera chiesa mondiale.
E Ielefante cattolico non la sosterra senza passarci attraverso.

Secondo: La chiesa & dotata di una proverbiale memoria da elefanti. Gli
elefanti non dimenticano, serbano. Con la sua memoria da elefanti la chie-
sa possiede letteralmente un’essenza serbante. Essa serba per noi, gli in-
vaghiti della dimenticanza, una storia antica di millenni, con le sue som-
mita e profondita, e in definitiva anche con una disponibilita a una pub-
blica autocritica che, con tale rimemorazione, si & lentamente ridestata.
Quest’autocritica dovrebbe oggi certamente essere ancora mobilitata an-
che nelle questioni ecumeniche e sociali. Desidero qui indicare intan-
to due nuovi pubblici banchi di prova per l'elefentiaca memoria della
chiesa.

Da un lato, 'ambito di una biopolitica che tende sempre piu a trascen-
dere i propri limiti. Mentre noi contemporanei cerchiamo sempre meno di
vivere in base alle nostre tradizioni e sempre pit esclusivamente in base ai
nostri esperimenti, questa memoria da elefanti si prende cura di una ri-
serva di cognizioni d’'importanza vitale, di super-importanza vitale — come
ad esempio il fatto che 'uomo non sia solo esperimento’di se stesso ma,
pit fondamentalmente, rimemorazione di se stesso, debitore di sé non S0-
lo ai propri geni, ma anche alle proprie storie. Che nell’attuale discorso
pubblico sull’«esperimento uomo» la memoria elefantiaca della chiesa,
tanto di passo pesante quanto d’enorme peso, nella forma della memoria
passionis possa divenire un ricordo (Gedichtnis) provocatorio nel nostro
ambito pubblico minacciato dall’amnesia culturale, questa intenzione per-
corre come un filo rosso tutte le singole riflessioni di questo volume.

Dall’altro lato, faccio riferimento all’ambito dell’europolitica. Certa-
mente se la democrazia si radica nel consenso, I'éthos della democrazia si
radica perd soprattutto nella rimemorazione. Tutti i modernj democratici
stati di diritto sono percid sempre anche comunita di memoria. Come

#' Sull’etica degli effetti piti lontani, infruttuosa di fronte alle odierne catastrofi, cfr. le osservazio-
ni e le interpretazioni sensibili a questo problema di H. RITTER, Nabes und fernes Ungliick, Frankfurt
a.M. 2004.



Nell'epoca della «globalizzazione» 175

stanno le cose con la nostra nuova Europa®? Non vi ¢ in ogni caso alcu-
na determinazione dell’éthos europeo senza la rammentazione storica,
senza una precisa desighazione delle profonde strutture storico-culturali
dell’Europa! Un esempio: I'affermazione della basilare uguaglianza di tut-
ti gli uomini & una proposizione alla quale tutte le moderne democrazie li-
berali sono vincolate, e che appartiene chiaramente anche ai fondamenti
di un’Europa democratica. Se considerata nella sua interezza, questa af-
fermazione trova il suo inequivocabile fondamento nella Bibbia. Nella sua
svolta morale essa rimanda ad un’autorita che risulta accessibile ed accet-
tabile per tutti gli uvomini, all’autorita dei sofferenti, specialmente di colo-
ro che soffrono ingiustamente ed innocentemente; ad un’autorita che, co-
me gia illustrato nei paragrafi precedenti, vincola tutti gli uomini prima di
qualsiasi accordo, e cosi puo divenire fondamento di una morale globale
del diritto razionale®. Una politica europea ispirata a questo éthos sareb-
be comunque pit ed altro che una mera disposizione del mercato e della
tecnica e dei loro cosiddetti vincoli oggettivi nella nostra epoca di globa-
lizzazione. Qui la memoria elefantiaca della chiesa dovrebbe magari ram-
mentare all’Europa politica il suo proprio ézhos.

Tra Ialtro all’Europa rimane ancora un altro compito di politica rime-
morativa. Tale politica non riusci, per quanto riguarda la Germania, ad
imporsi nella bozza di costituzione europea, come (mi) & stato assicurato
a Berlino®. Cosi in futuro dovranno essere soprattutto proprio i cristiani
di Germania che ricorderanno all’Europa il fatto che nel suo recente pas-
sato, durante I’egemonia nazista, una nuova definizione incombeva su di
essa: Europa come «cimitero degli ebrei». In che modo, tuttavia, deve es-
sere esclusa con successo una ripetizione di questa gravissima eclissi del-
I'Europa, se I'éthos europeo non conosce e non nomina I’olocausto in
quanto tale?

Terzo: La chiesa cattolica sembra essere cocciuta e coriacea come un
elefante — e questo ormai in duplice modo. Da un lato, essa coltiva — no-
nostante tutte le proclamazioni conciliari sull’aggiornamento della chiesa
— una costituzionale diffidenza verso gli stimoli e i bisbigli del cosiddetto
spirito del tempo. Cio la fa sempre apparire — e non in ogni caso a torto —

2 Sulla questione se le eredita, citate nel preambolo alla convenzione, ora ratificata, sulla Costitu-
zione Europea siano, nella loro imputazione astratto-astorica («culturalmente, religiosamente, umani-
sticamente») espressione dell’amnesia culturale egemone, cfr. nel dettaglio il § 13 con la relativa pro-
posta di fornire all’Europa un «ricordo».

% M. 1 & 14



L6 Uno sguardo sul mondo

come arretrata, non desiderosa e nemmeno capace d’imparare, come una
sorta di dislessica della scuola dell'Tlluminismo e della modernizzazione.
Tuttavia, pit mortale del sospetto di risultare in questo senso inattuale,
conta per la chiesa il sospetto di divenire semplicemente inutile grazie al-
la troppo zelante autosecolarizzazione. Quale aspetto assumerebbe, tutta-
via, la feconda resistenza che essa deve al nostro mondo secolare e al suo
presente stirato da tutte le pieghe di una coscienza inattuale? Su questo
tenterd parimenti di dire ancora qualcosa.

Prima pero ancora una parola sull’altra versione della coriacita elefan-
tiaca della chiesa. Questa si da infatti ormai e sempre pit all’interno della
chiesa stessa. Per rimanere nella metafora, ¢’& la coriacita di quelli che so-
no «laggiti» nei confronti di coloro che siedono «lasst» sull’elefante e sta-
biliscono la rotta di marcia. E percio si giunge sempre piti spesso alla con-
troversia intraecclesiastica sulla strada da seguire, ad una controversia che
senz’altro potrebbe servire a ravvivare le relazioni ecclesiali, in quanto
Iautorita ecclesiastica:non annuncera la propria indicazione di marcia nel
tono elevato di una determinatezza senza conseguenze, qualora prenda in
considerazione con ci6 anche I'autorita dei credenti stessi e non solo pro-
clami, ma anche rispetti il sensus fidelium. In definitiva vale anche per la
vita ecclesiale: solo chi cammina diritto puo anche volontariamente stare
in ginocchio ed in letizia esser grato®®.

Quarto: Dove conduce, adesso, la strada della chiesa nell’ambito pub-
blico pluralista del nostro tempo ancora moderno oppure postmoderno?
Dove si situa 'obiezione costruttiva della chiesa allo spirito del tempo se-
colare o postsecolare? Per il mio povero tentativo di risposta desidero an-
cora una volta far ricorso alla metafora dell’elefante, e mettermi alla ricet-
ca della proverbiale sensibilita di questo pachiderma, dunque dell’«ani-
ma» ricettiva (sensibel) dell’elefante cattolico, di cui potrebbe nutrirsi la
forza necessaria all’orientamento della chiesa. Per me quest’anima dell’e-
lefante cattolico, questa particolare ricettivita (Sensibilitit) della chiesa &,
detto in breve, la mistica politica della con-passione: una chiesa del coin-
volgimento come espressione vivente del suo appassionamento a Dio.

Con tale mistica della con-passione la chiesa non si trova al di sopra, ma
al di sotto dell’autorita dei sofferenti. E la teologia conquista la propria li-
berta critica nello spazio rimemorativo della chiesa proprio attraverso il
fatto che interroga la rimemorazione di Dio rappresentata dalla chiesa sul

% Sull’eredita del concilio Vaticano II interpretata in questa direzione, cfr. le mie considerazioni
presenti in Das Konzil — ‘der Anfang eines Anfangs?’, in K. RICHTER (ed.), Das Konzil war erst der An-
fang. Die Bedeutung des II. Vatikanums fiir Theologie und Kirche, Mainz 1991, 11-24.



Nell’epoca della «globalizzaziones 177

se e sul quanto tale rimemorazione divenga memoria passionis della co-
munita, rammentazione del dolore altrui, sul se e sul quanto la rimemora-
zione dogmatica della chiesa si sia da tempo allontanata dalla rimemora-
zione di quella sofferenza degli uomini, che grida al cielo.

Il passaggio da una chiesa d’Europa (e del Nordamerica) pit o meno
culturalmente unitaria, dunque pitt 0 meno culturalmente monocentrica,
ad una chiesa mondiale radicata culturalmente in modo molteplice e in
questo senso policentrica contiene, accanto ad altre difficolta, anche la
questione propriamente teologica: come puo la chiesa europea, nell’asce-
sa verso la reale chiesa mondiale, connettersi con queste culture extraeu-
ropee, se essa non puo considerare il progetto della civilta tecnologica glo-
bale, dunque I’europeizzazione profana del mondo, alla stregua di un can-
dido catalizzatore dell’attualizzazione universale del proprio messaggio?
Questa centrale questione viene notoriamente trattata nell’attuale discor-
so teologico sotto la voce «inculturazione»”. Non posso occuparmi qui
della rilevante ampiezza di questo concetto nell’uso linguistico ecclesiasti-
co e teologico. Per me si tratta qui esclusivamente della segnalazione che
la «globalizzazione della chiesa» riuscira realmente se tutti i suoi tentativi
di inculturazione rimangono guidati dallo spirito della con-passione. In
definitiva, di fronte al pluralismo delle religioni e dei mondi culturali che
oggi sempre piu velocemente e ineludibilmente si trovano assieme, questo
spirito della con-passione rende I'autorita dei sofferenti I'ineludibile crite-
rio per ogni dialogo culturale e religioso. Di conseguenza questo spirito
della con-passione dovrebbe guidare anche tutti gli esperimenti verso
I'impianto del vangelo in mondi culturali estranei, affinché esso non con-
duca a sempre nuove messinscene di impietosi scontri di civilta.

Quinto: Per finire, di nuovo I'elefante e di nuovo il riferimento alla sua
grandezza: ci sono adesso — parlando in modo puramente statistico — in
tutto il mondo oltre un miliardo di cattolici. Lo so, «in modo puramente
statistico». Nonostante cio, desidero anche qui concludere con I'immagi-
ne onirica che ho gia formulato nel paragrafo precedente guardando al
cristianesimo mondiale. Che cosa succederebbe se I'elefante cattolico ar-
rischiasse questo esperimento della con-passione e se — il mio sogno ad oc-
chi aperti — si giungesse con cio presto ad un’ecumene della con-passione
fra i cristiani? Che cosa succederebbe? Che cosa significherebbe questo
per il nostro confuso secolo della globalizzazione?



L/3 _ Uno sguardo sul mondo

Excursus: Rimemorazione istituzionalizzata della sofferenza?

Nell’elaborazione di una nuova Teologia Politica come teologia «col vi-
so rivolto al mondo» ho sempre anche cercato di accogliere il contesto sto-
rico-sociale entro la determinazione teologica della chiesa: chiesa come
«istituzione di liberta critica della fede nei confronti della societa»™™, co-
me «pubblica trasmettitrice di una memoria rischiosa e affrancante»™, co-
me «chiesa mondiale culturalmente policentrica»™®, come «comunita di
memoria e narrazione nella sequela di Ges, il cui primo sguardo é rivol-
to al dolore altrui»*®, in definitiva — e in sintesi — come «chiesa della con-
passione». In seguito deve essere brevemente illustrato I'orizzonte di pro-
blemi storico-sociali, con cui la metafora ecclesiale dell’«elefante cattoli-
co» reagisce. Questa metafora sottolinea il carattere istituzionale della
chiesa, il quale cerca di fornire ad un mondo sotto I'incantesimo dell’am-
nesia culturale una rimemorazione, comprendendosi la chiesa come rime-
morazione istituzionale della sofferenza, come «rimemorazione rischiosas
per se stessa e per il mondo sociale contemporaneo™. I processi che oggi
vengono discussi sotto la voce «globalizzazione» non da ultimo sembrano
danneggiare la democrazia e il moderno stato sociale e di diritto: in defi-
nitiva questa «globalizzazione» (dei mercati) pud condurre ad una crisi so-
ciale globale che non sara piti democraticamente controllabile e in cui la
politica perdera (definitivamente) il proprio primato sull’economia.

Cosi la politica democratica dello stato di diritto si avvia, al limitare del-
la modernita, verso un nuovo autoaccertamento. Cio che essa per prima
cosa scopre nello stadio di questa speculazione & — detto grossolanamente
— il fatto che ad essa, sul terreno della modernita, manca il terreno. Sem-
bra che per questa speculazione non si dia alcun centro, alcun nucleo. Cid
che essa scorge come fondamenti sono il consenso, che pud interromper-
si, il contratto, che puod essere sciolto o comunque sempre ridefinito, 1'i-

*In Il problema di una ‘teologia politica’ e la Chiesa come istituzione di libertd critica nes confron-
ti della soctetd, in Concilium 6 (1968) 13-31.

* In Zur Prisenz der Kirche in der Gesellschaft, in Die Zukunft der Kirche. Berichtband des Conci-
lium-Kongresses 1970, Mainz 1971, 86-96.

** In Im Aufbruch zu einer kulturell polyzentrischen Weltkirche, in Zeitschrift fiir Missionswissen-
schaft und Religionswissenschaft 2/3-(1986) 140-153.

% Cfr. sotto, § 11. _

** Assumo i seguenti punti di vista essenzialmente dalle corrispondenti riflessioni in Zum Begriff
§ 10.



Nell’'epoca della «globalizzaziones 179

stituzione come codificazione, in linea di principio variabile, di conven-
zioni sociali e cosi via. In tal modo insorge in questa politica un’acutizza-
ta insicurezza e incertezza proprio nel suo momento speculativo®.

Dal punto di vista teoretico della modernita, la cosiddetta premoder-
nita é ritenuta il periodo della fondazione e in particolare della costituzio-
ne di forme di vita e di societa guidate dalla tradizione, mentre la moder-
nita rappresenta il periodo della limitazione critica di tali forme di vita e
di societa. La critica & andata cosi lontano ormai — al limitare della mo-
dernita — da porre fine a tutte le forme fondative guidate dalla tradizione?
In definitiva vi sono oggi teorie filosofiche e sociologiche che ritengono
contraria allo spirito illuministico e incompatibile con la modernita ogni
ragione mnemodefinita. Una societa, dunque, in cui il progetto della mo-
dernita risulti riuscito ed in questo senso compiuto, € in modo inevitabile
e irreversibile rigorosamente post-tradizionale? L'illuminismo politico e la
politica moderna si costituiscono esclusivamente in base a memorie rigo-
rosamente filtrate dal discorso? La democrazia attingerebbe dunque tutte
le risorse culturali, di cui vive, esclusivamente dal discorso democratico
stesso. «Le societa avanzaic hanno gta cominciato da tempo ad autopro-
durre le condizioni culturali della propria esistenza»*. Oppure anche:
«La svolta secolare della modernita produce allo stesso modo le premesse
del suo superamento»””. Non ci sono dunque piu tradizioni culturali di
sorta che guidino il discorso, che potrebbero tutelare quei discorsi contro
i loro propri formalismi e contro la loro debolezza normativa? L'obbligo,
svincolato dalle istituzioni, al discorso svincolato da obblighi & capace di
rimpiazzare il carattere vincolante della rimemorazione? La democrazia ¢
possibile anche soltanto come durevole discorso istituzionalizzato? La po-
litica ha perduto la propria rimemorazione? La propria rimemorazione
della sofferenza?

Certo, non si possono vivificare quelle tradizioni morte o esaurite col
mostrare quanto sarebbero davvero necessarie o cid che esse potrebbero
rendere — per esempio di fronte ai pericoli e alle insicurezze collettive, che
oggi ostacolano e paralizzano le nostre iniziative sociali. Tuttavia a ben ve-

*» Per una descrizione e una fondazione dettagliata di questa situazione a partire da uno sguardo
teoretico-discorsivo cfr. H. DUBIEL, Ungewissheit und Politik, Frankfurt a.M. 1994,

% Posizione propria di H. Dubiel (cfr. nota precedente).

" Posizione propria di U. Beck, A. Giddens, in U. BECK — A. GIDDENS — S. LASH, Reflexive Mo-
dernisierung. Eine Kontroverse, Frankfurt a.M. 1996; A. GIDDENS, Jenseits von Links und Rechts. Die

1 £ L A ™ 7 o= — 1r L e Vot I 1 T, 7 7 . 7 L8 T Ax 1



180 Uno sguardo sul mondo

dere si tratta di un’altra questione, ovvero: Vi sono ancora, al limitare del-
la modernita, istituzioni che si comprendano come memorie accumulate,
come codificazione di una rimemorazione collettiva a lungo termine, co-
me erogazione di una provvista di memoria per la strutturazione di estesi
mondi di vita che non risultino governabili in maniera puramente discor-
siva? Vi sono ancora, al limitare della modernita, istituzioni che possano
cogliere in maniera feconda il rapporto, divenuto speculativo, con le tra-
dizioni, e che possano con cid porre in rilievo politicamente e cultural-
mente l'irrinunciabilita di queste ultime, irrinunciabilita che perlopiu si
puo ancora formulare solo aporeticamente? Si danno tali istituzioni? E se
per caso si danno: non appartengono a questo complesso di istituzioni an-
che e non da ultimo quelle religiose? Le istituzioni religiose, dunque, le
quali racchiudono un nucleo capace di salvare la liberta proprio per il fat-
to che esse, per ripetere qui nuovamente I'assioma del monoteismo bibli-
co, compitano la rimemorazione di Dio da esse rappresentata — in modo
sensibile alla teodicea — attraverso la rammentazione del dolore altrui?

Certo, una tale definizione delle istituzioni religiose classiche — della
chiesa — riesce solo difficilmente a sottrarsi al sospetto di una sconsidera-
ta idealizzazione. Essa deve trovare conferma unicamente nel fatto che I'i-
stituzione religiosa — la chiesa — riunisce in sé ci6 a cui la obbliga la pro-
pria rimemorazione: la rimemorazione di Dio nella rammentazione del
dolore altrui. Nemmeno la chiesa si trova al di sopra, bensi al di sotto di
quell’autorita dei sofferenti che Gest, nella sua parabola del giudizio, ha
reso il criterio con cui giudicare il mondo. Il fallimento dell’istituzione re-
ligiosa — della chiesa — consiste oggi ai miei occhi nel fatto che essa ha ele-
vato troppo la sua rimemorazione dogmatica di Dio rispetto alla rimemo-
razione della sofferenza degli uomini. Il suo richiamo all’autorita di Dio
suona percio talvolta cosi fondamentalistico perché I'annunciata autoriti
di Dio non si riflette nell’autorita dei sofferenti.



Nell’'epoca della «globalizzaziones 181

§ 13. Dare al’Europa un ricordo:
per un’Europa pluralista, contro un’Europa laicista

1. Un «progetto secolare»?

Oggi non solo il cristianesimo, ma anche I'Europa politica trova diffi-
colta con se stessa — e certo proprio per quanto riguarda il cristianesimo.
A che cosa ci si riferisce? Nelle discussioni per 'approvazione della Co-
stituzione Europea (pit precisamente della convenzione per la Costitu-
zione Europea) nel corso degli ultimi anni si poteva di continuo ascoltare:
«’Europa & un progetto secolare — e percio il cristianesimo non trova al-
cuna collocazione in una costituzione europea». Qui bisognerebbe asso-
lutamente analizzare piti a fondo — e certo riguardo al significato di «se-
colare» come riguardo alla neutralita della costituzione, conseguente al
~ «progetto secolare Europa», rispetto a religioni e visioni del mondo. Ci
sono infatti due versioni contrastanti di tale neutralita. L'una si puo con-
trassegnare come versione laicista, ’altra come versione pluralista, per cui
il clima spirituale-morale, I'éthos della nuova Europa, risulterebbe carat-
terizzato o in modo laicista o in modo pluralista.

La versione pluralista della convenzione per la costituzione non bandi-
sce la religione dall’ambito pubblico, ma la obbliga al confronto pubblico
col pluralismo costituzionale delle religioni e delle visioni del mondo. Rea-
lizza ciod in conformita ad una liberta religiosa che la costituzione deve ga-
rantire, la quale & determinata sia come liberta religiosa positiva sia come
liberta religiosa negativa, e mira quindi tanto alla tutela «della» religione
quanto alla tutela «dalla» religione.

Rispetto a questa la versione laicista (che notoriamente in Francia di-
viene intelligibile solo in base ad una costellazione storiografica del tutto
determinata) consiste nella rigida privatizzazione della religione. Essa non
risulta neutrale nei confronti della religione proprio in quanto nel suo
concetto di neutralita privilegia inevitabilmente la liberta religiosa negati-
va (come liberta dalla religione). Nel suo nucleo essa risulta antipluralista.
L éthos laicista di una costituzione europea fagociterebbe in Europa, per-
fino in maniera fondamentalistica, tutte quelle costituzioni nazional-stata-
li in cui si sia depositato un altro rapporto pubblico con la religione (di-
verso da quello francese)™®. Tale versione laicista, come si € imposta nel-



182 Uno sguardo sul mondo

I’attuale testo costituzionale, non mira ad un’Europa secolare, bensi seco-
laristica.

Puo essere che oggi non pochi suppongano che vi sia in questa versio-
ne laicista quell’ézhos costituzionale dell’Europa che orienta in avanti, al
futuro. Per parte mia posso in essa riconoscere soltanto una sorta di vi-
sione-patina per I'Europa, una visione che ignora la cognizione, oggi sem-
pre crescente, della dialettica contraddittoria dei processi propri d’un il-
luminismo unidimensionale e di una secolarizzazione piatta. La versione
laicista cerca di assoggettare (per cosi dire fondamentalisticamente) il cor-
rispondente ambito pubblico dell’Europa ad un paradigma adialettico
della secolarizzazione.

2. Dialettica della secolarizzazione?

In questo contesto desidero almeno occuparmi brevemente di una di-
scussione religioso-filosofica attuale in Germania. Mi sono sempre mera-
vigliato del perché, per esempio, la Scuola di Francoforte, al di 1 della sua
prima «Dialettica dell'illuminismo», non abbia parlato davvero mai di una
«Dialettica della secolarizzazione». Ora, ad esempio, nel tardo J. Haber-
mas, appare la possibilita di avviare una nuova «traduziones filosofica del-
le religioni essenziali (substanziell), «una ‘traduzione’ in cui cid ‘che & tra-
dotto’ non risulta superfluo» (J. Reikerstorfer), una «traduzione in cui la
filosofia (della religione) non rimpiazza semplicemente il linguaggio au-
tentico della religione, per renderlo con cio superfluo nei riguardi del di-
scorso pubblico della modernita e delle proposte di integrazione normati-
va del suo pluralismo costituzionale®®. J. Habermas: «La garanzia di egua-
li liberta etiche richiede la secolarizzazione del potere dello Stato, ma vie-
ta la sovrageneralizzazione politica della prospettiva secolaristica sul mon-
do. I cittadini secolarizzati non possono, finché mantengono il loro ruolo

stiana, Rizzoli, Milano 2003] - e la relativa prefazione di E. W, Bockenforde, dove sono presenti an-
che stimoli per una distinzione fra Europa laicista e pluralista. Su questo cfr. anche J. CASANOVA, Der
Ort der Religion in sikularen Europa, in Transit, 2004,

*? Cfr. J. REIKERSTORFER, Jiidisch-christliches Erbe in vernunfitheoretischer Bedeutun g bei . Haber-
meas und J.B. Metz, in Orientierung 70 (2006) 30-34; tra breve sara pubblicato, con pit dettagli, Ip.,
Eine ‘Ubersetzung’, in der ‘Ubersetzes’ nicht iiberfliissig wird. Jiidisch-christliches Erbe in vernunfitheo-
retischer Bedeutung bei |. Habermas und J.B. Metz, in R. LANGTHALER — H. NAGL-DOCEKAL (edd.),
Jiirgen Habermas iiber Religion, Wien - Berlin 2006.



Nell’epoca della «globalizzaziones | 183

di cittadini dello Stato, né negare alle immagini religiose del mondo fon-
damentalmente un potenziale di verita, né contestare ai concittadini cre-
denti il diritto di fornire contributi in linguaggio religioso alle pubbliche
discussioni. Una cultura politica liberale puo perfino aspettarsi dai citta-
dini secolarizzati che essi prendano parte a sforzi per tradurre rilevanti
contributi da un linguaggio religioso ad uno pubblicamente accessi-
bilex»*

Di fronte a tale definizione per cosi dire operazionale di una «dialetti-
ca della secolarizzazione» nel quadro di societa borghesi del discorso
emergono senza dubbio anche questioni critiche. Nella sua impostazione
discorsivo-teoretica Habermas non sottovaluta tuttavia la potenza intelli-
gibile e critica della base anamnestica dei discorsi pubblici, che, attraver-
so la tradizione (Tradition) ebraico-cristiana, non é soltanto penetrata nel-
I’éthos della fede, ma anche nell’éthos della ragione del genere umano, e si
¢ riflessa, per esempio, anche nella cerchia della Scuola di Francoforte,
nella metafisica negativa di W. Benjamin e Th. W. Adorno™'?

3. Nell'incantesimo dell amnesia culturale

Senza dubbio non ho mai cosi chiaramente sentito la mancanza della
base anamnestica del discorso pubblico come nelle discussioni sulla con-
venzione per la Costituzione Europea. Ovviamente un tale richiamo a
questa base anamnestica avrebbe dovuto render conto del se e del come
I’ambito pubblico orientato alla rimemorazione — proprio avendo di fron-
te la storia europea — possa costituire fattivamente il fondamento dell’in-
tesa e della pace, se con essa non venga piuttosto radicalmente violata o
pitl precisamente revocata una delle conquiste pit importanti dell’illumi-
nismo politico. Non sono infatti proprio le memorie collettive radicate so-
cialmente e culturalmente che impediscono sempre l'intesa reciproca, che

0 Cfr, J. HABERMAS, Zwischen Naturalismus und Religion, Frankfurt a.M. 2005, 322 [trad. it. parz.,
Tra scienza e fede, Laterza, Roma - Bari 2006, 18, modificatal; in questo contesto Habermas parla
espressamente della «via ad una comprensione dialettica della secolarizzazione culturale».

Sy questo pit dettagliatamente cfr. le mie considerazioni nel procedimento fondativo del § 14,
le quali tentano, sotto il titolo di «E giunto il momento di pensare nuovamente in modo dialettico:
Memoria passionis nell’'uso pubblico della ragione», di rammentare ai kantiani la dialettica post-kan-
tiana dl un uso pubblico della ragione. Cfr. anche J.B. METZ, Vernunﬁ mit Lezdemaprzorz in K. Ap-

2 1o, S, TV FFassrs sowmas 00 AN ®F o ot e e alalesdondevmn i aslz: T Talises



184 Uno sguardo sul mondo

sempre hanno condotto a conflitti dolorosi e ad inimicizie drammatiche
(internazionali e intranazionali), e di cui si nutrono fino ad oggi tutte le
guerre civili patenti o latenti? Il mio tentativo di elaborare la mensoria pas-
sionis come categoria base di una teologia nell’ambito pubblico pluralista
cerca di ovviare a questo pericolo e allo stesso tempo di indicare una for-
ma di contatto con I'ambito pubblico pluralista accessibile ed accettabile
per tutti gli uomini, senza ritirarsi con cid nella razionalita formale e pu-
ramente procedurale dei discorsi*2, - "

Senza dubbio, guardando alla convenzione per la Costituzione Euro-
pea, ormai messa da parte, sembra come se 'Europa in quanto tale aves-
se perso il proprio ricordo (Gedichtnis), come se fosse divenuta vittima di
quell’amnesia culturale che avanza adialetticamente, che palesemente
molti europei ritengono senz’altro il vero e proprio progresso. Alla fine di
questo «progressox» ci sarebbe I'«esperimento uomo» della biotecnologia,
che non si lascia pit limitare normativamente da alcuna obiezione rime-
morativa. Nella disputa pubblica sulle «immagini dell’uomos e sui «valo-
ri» il cristianesimo mette in evidenza che I"uomo non & soltanto esperi-
mento di se stesso, ma anche — e in maniera piti fondamentale — rimemo-
razione di sé. E la teologia reclama, nell’odierno discorso sulla razionalita,
la differenza tra razionalita tecnica e anamnestica, per corroborare cosi,
contro cio che si profila come una totale autoproduzione dell’'uomo nel-
I'esperimento biotecnico, 'obiezione rappresentata da una politica della
rimemorazione, per la quale I'uomo risulta e resta pit e altro dall’ultimo
frammento di natura non ancora pienamente indagato attraverso ’esperi-
mento. In definitiva anche la politica del discorso che domina oggi in que-
sta pubblica controversia pud difendersi dalla sopraffazione messa in atto
da una biopolitica che si svincola sempre pitt dai limiti solo attraverso il
fatto di servire, da parte sua, ad una semantica del tema «uomoy alimen-
tata dalla rimemorazione. '

Nel preambolo alla convenzione sulla Costituzione Europea si tratta del
clima spirituale-morale dell’Europa®®, in breve dell’éthos dell’Europa. Li
lo si descrive esclusivamente con comuni attributi avulsi dalla storia come
«culturale, religioso, umanistico». Non vi ¢ tuttavia, come detto, alcuna
determinazione dell’éthos europeo senza rammentazione storica della sua

** La questione che mi rende inquieto suona: Vi & nella molteplicita, oggi irrevocabilmente rico-
nosciuta, di religioni e culture un criterio di accordo e convivenza che possa vincolare tutti e in que-
sto senso anche capace di verita? Cfr. le considerazioni introduttive al § 11.

¥ Cfr. su questo anche M. ZECHMEISTER, Cris del cristianesimo, crisi dell’Europa?, in Concilium 3
(2005) 80-85.



Nell’epoca della «globalizzazione» 185

genesi, senza accertamento e designazione delle profonde strutture stori-
co-culturali dell’Europa! Certo, la democrazia si radica nel consenso;
I'éthos della democrazia, nondimeno, si radica soprattutto nella rimemo-
razione. Cio spiega, da parte sua, che e come le «eredita» astrattamente ci-
tate nella convenzione europea (cultura, religione, umanesimo) non si so-
no sviluppate assolutamente in maniera isolata, ma si intrecciano in modo
molteplice 'una all’altra — nella critica e nell’ispirazione reciproca — e co-
si forgiano I'éthos dell’Europa. Non ¢ in definitiva casuale che lo Stato
neutrale, il quale garantisce e corrobora la liberta religiosa (ed in questo
senso & stato secolare), sia sorto proprio in quello spazio culturale storica-
mente determinato che risulta insieme contrassegnato anche dall’eredita
ebraico-cristiana. Guardando all’intellezione e alla prassi della liberta re-
ligiosa non tutte le religioni sono eguali! Lattenzione per questa inegua-
glianza appartiene, secondo me, alla responsabilita per la cultura politica
dell’Europa. '

Percid I'«eredita ebraico-cristiana», che ha, in un lungo processo stori-
co di apprendimento, affermato e sviluppato per se stessa (non senza op-
posizioni interne) questa forma compiuta di liberta religiosa, dovrebbe ve-
niré espressamente nominata tra le «eredita dell’Europa» — e cio proprio
nell’interesse della salvaguardia della liberta religiosa compiuta e pratica,
e del pluralismo che in essa si radica’. In tal senso, nel novembre 2003,
ho avanzato la proposta, in una lettera aperta all’allora Ministro degli
Esteri tedesco, se si potesse integrare la debole e indeterminata formula-
zione prevista per il preambolo della convenzione («ispirandosi alle ere-
dita culturali, religiose ed umanistiche dell’Europa»)* almeno con una mi-
nima precisazione: «ispirandosi alle eredita culturali, religiose — in parti-
colare ebraico-cristiane — ed umanistiche dell’Europa»’”. Questa aggiun-
ta non riusci a superare, come mi assicuro il Ministro degli Esteri, 'oppo-
sizione di Francia e Belgio nell’incontro per la redazione della conven-
zione.,

4 La questione del fino a che punto questo postulato sollevi il problema di una cosiddetta «cul-
tura dominante (Leztkultur) dell’Europa», e di una sua compatibilita con un ambito pubblico rigoro-
samente pluralista, non pud essere (ancora) qui ulteriormente seguita. In ogni caso essa dovrebbe in-
cludere I'eredita dell’illuminismo politico — nel senso di una «Dialettica dell’illuminismo» (cfr. Zum
Begriff § 10).

* Testo tratto dalla Costituzione Europea approvata a Roma il 29 ottobre 2004 (http://www.go-
verno.it/costituzione_europea/costituzione_testi/costituzione_preambolo.html); la versione tedesca,
differente in punti nodali, riporta: «schdpfend auf den kulturellen, religivsen und humanistischen Uber-
lieferungen Europas».



186 Uno sguardo sul mondo

4. Il pericolo dell’ autoprivatizzazione del cristianesimo

Come sempre, la «dialettica della secolarizzazione» poc’anzi accennata
non conduce in ogni caso ad un ambito pubblico privo di religione, ma ad
un ambito pubblico pluralista sia da un punto di vista religioso che delle
visioni del mondo, ad un ambito pubblico della liberta religiosa fattasi
pratica. Guardando a questa situazione si evidenzia secondo me un nuo-
vo basilare pericolo per il cristianesimo europeo. Non si tratta pit, in ogni
caso non primariamente, del pericolo di una privatizzazione del cristiane-
simo imposta dall’esterno, dallo stato secolare. Si tratta piuttosto del peri-
colo che il cristianesimo, sotto la spinta anonima di un ambito pubblico
pluralista in quanto a religiosita e visioni del mondo, si autoprivatizzi sem-
pre di pili, e ponga da sé in questione la propria identita e la propria mis-
sione. Minacciano il cristianesimo europeo non solo i rischi di un’autose-
colarizzazione, ma proprio anche i rischi dell’autoprivatizzazione di cid
che non ¢ secolarizzabile. 4

Come gia accennato nei paragrafi precedenti, ormai da molti anni ho
cercato di sviluppare, sotto la voce di una nuova «Teologia Politica», un
programma di deprivatizzazione’®, Ora si tratta di una seconda fase di de-
privatizzazione, si tratta del superamento della tendenza autoprivatizzan-
te del cristianesimo ecclesiale in quanto tale. :

Nel § 12 si sono gia indicati due chiari sintomi di questa autoprivatiz-
zazione ecclesiale: da un lato le tendenze, che appaiono fondamentalisti-
che, verso una chiesa come «piccolo gregge», in cui per cosi dire Dio di-
viene proprieta privata della chiesa; dall’altro lato la tendenza, in un cer-
to senso liberalistica, alla chiesa assistenziale civile, la quale offre certa-
mente servizio alla privata cornice biografica (Lebensrabnung) all’interno
di un mondo di vita che va sempre pit diffondendosi e che risulta sempre
meno perspicuo, e tuttavia non offre servizio alla configurazione della vi-
ta pubblica. Ho gia mostrato il pericolo che e come il decreto del concilio
Vaticano II Sulla liberta religiosa, per la nostra questione particolarmente
significativo e meritorio, possa venir frainteso come invito all’autopriva-
tizzazione della chiesa’. Che aspetto potrebbe tuttavia assumere un cri-

"' Questa nuova Teologia Politica non puo essere confusa con la «Teologia Politicas quale é fami-
liare dalla tripartizione «classica» della teologia — teologia mitica, naturale e politica — fin dai tempi
della Stoa; secondo questa tripartizione la nuova Teologia Politica apparterrebbe, semmai, alla teolo-
gia «naturale» (ovvero filosofica). Su questo cfr. J.B. METz, Politische Theologie, in LThK® 8 (1999)
392-394, e sotto, § 18.

 Cfr. § 12. — Questo decreto ¢ significativamente 'unico documento conciliare che fu anticipa-



Nell'epoca della «globalizzaziones 187

stianesimo che si sottragga con successo al pericolo della propria autopri-
vatizzazione nell’Europa pluralista? Ha senso in generale discutere di una
pretesa del cristianesimo a sussistere in un ambito pubblico tollerando la
pluralita? Come si puo discutere della rimemorazione biblica di Dio in un
~ambito pubblico rigorosamente pluralista? D’altra parte, che cosa succe-
derebbe se 'uso pubblico della ragione si sottraesse alla dialettica tra ri-
cordare e dimenticare e si volesse cosi fondare esclusivamente su una di-
menticanza? Se dunque nell’'uso pubblico della ragione si imponesse defi-
nitivamente in Europa I'amnesia culturale’'®?

Dopo tutto cio che finora si € detto, la menzione dell’eredita ebraico-
cristiana nel dar forma all' Europa non servirebbe all’emarginazione delle
altre tradizioni religiose, ma proprio a render possibile un pacifico e pro-
duttivo trovarsi-insieme (Mzteinander) nell’ambito pubblico pluralista del-
I"Europa. Di fronte allo sviluppo demografico europeo un dialogo religio-
so tra cristiani e musulmani orientato alla capacita di pluralismo diviene
sempre piu urgente. Come stanno, per esempio, le cose nell’islam a pro-
posito della comprensione e della prassi della liberta religiosa, del rap-
porto comunque precario tra monoteismo e pluralismo, tra monoteismo e
violenza? In che misura il cristianesimo da parte sua si priva, proprio a
causa di una remissiva autoprivatizzazione della religione, della sua vera
capacita di pluralismo? E se davvero un ingresso della Turchia nell’ Unio-
ne Europea non potesse essere escluso nel lungo termine, 'importanza di
queste e altre simili questioni, verso cui un progetto laicista risulta chiuso
gia in partenza, diverrebbe palese per la configurazione politica e cultura-
le del’Europa. Nella lettera poc’anzi menzionata al Ministro degli Esteri
tedesco (del 23.11.2003) si dice anche: «Il riferimento esplicito all’eredita
ebraico-cristiana dell’Europa rivendica senz’altro un criterio, fino ad ora
a malapena discusso e che tuttavia tocca da vicino la cultura politica che
guidi i futuri trattati con la Turchia. Non il Corano, ma (soprattutto) la
Bibbia ha marcato il retroterra religioso-culturale della storia europea. Cio

tamente formulato dalla teologia nordamericana. Nella discussione teologica sul tema dell’ambito
pubblico bisognerebbe assolutamente porre attenzione alla differenza fra una cultura religiosa anglo-
sassone-nordamericana e una continentale-europea: su questo cfr. Zum Begriff § 10,2.

*® Che non si dia alcuna «nuda» ragione, alcun «nucleo» della ragione assolutamente esonerato
dalla cultura e in questo senso semplicemente decontestualizzato in senso culturale, che anche il con-
cetto della «pura ragione» sia forgiato in modo specificamente legato al contesto — in questo caso co-
me espressione della cultura astrattiva dello spirito (greco-)europeo: cid appartiene per me alle pre-
messe della ragione anamnestica, il cui carattere dialettico cerco di illustrare nel § 14. Cfr. adesso il

g Ty T n T, 17 A & FEE iy 9 a BT L2 i 7 . 17 s iz he



188 Uno sguardo sul mondo

dovrebbe essere riconosciuto anche da parte di una Turchia desiderosa di
aderire all'Unione, poiché I'Europa non pud e non deve volersi ampliare
al prezzo dell’amnesia culturale».

Un cristianesimo che tramandi il principio biblico dell’eguaglianza an-
che nella sua portata di svolta morale, offre, secondo le considerazioni gia
svolte nel § 11 e nel § 12, un éthos che si basa sull’autorita dei sofferenti,
il quale, nel riconoscimento del pluralismo delle nostre condizioni e con-
vinzioni, puo dimostrarsi universalmente vincolante. La Teologia Politica
non vede percio alcuna possibilita di rinunciare ad un diritto universale
razionale procurato in questo senso negativamente tramite 'autorita dei
sofferenti. Percid essa critica anche un certo sospetto d’incompetenza sol-
levato sommariamente contro la ragione, e cerca di fondare le sue pretese
di universalita nel carattere dialettico della ragione anamnestica®®.

Excursus: L’Europa e il «Terzo Mondo»

Che cosa consegue da un’Europa capace di pluralita rispetto al suo rap-
porto con il mondo extra-europeo? Come si rapporta universalismo dei
diritti dell’'uomo, sorto in Europa, con i diritti dei popoli e delle culture
degli altri, qui soprattutto del cosiddetto «Terzo Mondo»? Certo, I'attua-
le situazione (nel processo di globalizzazione) mostra potenziali di con-
flitto del tutto nuovi, che non sono solo contrassegnati da incompatibilita
sociali, ma soprattutto culturali e religiose. Alle questioni che da cio risul-
tano il § 11 cerca di dar conto con la proposta di un programma mondia-
le del cristianesimo sotto la voce con-passione. Qui desidero intanto ri-
chiamare I'attenzione sulle prospettive che — rimaste in sospeso! — deriva-
no da un’epoca che ha potuto suddividere disinvoltamente il globo in Pri-
mo, Secondo, Terzo (e Quarto) Mondo.

' Per considerazioni piti approfondite riguardo ad una metafisica negativa dotata di un apriori
della sofferenza cfr. il § 14,1.



Nell'epoca della «globalizzazione» 189
1. UEuropa dell’tlluminismo politico

Gli europei sono sempre ancora degli universalisti, operano tanto da
curiosi quanto da insensibili, passano per valicatori e varcatori di confini,
conquistatori e assoggettatori, missionari, «esportatori» e senz’altro — eu-
rocentrici. E con questo? Che cosa & mutato? Che cosa c’¢ di significativo
precisamente per I'intesa tra mondo occidentale e «resto» del mondo?

Per prima cosa una breve parola sulla durevole importanza, sul dure-
vole compito dell’Europa nel mondo attuale e di fronte al mondo ex-
traeuropeo. L'Europa costituisce anche la patria culturale e politica di un
universalismo che, nel suo nucleo, risulta rigorosamente anti-eurocentri-
co. Non ho in mente qui I'Europa dell’egemonia razionale e commerciale,
non I'Europa della civilta (Zivilisation) tecnico-scientifica, ma I’Europa
dell'illuminismo politico. Certo, 'universalismo che tende alla liberta e al-
la giustizia proprio dell’'Illuminismo era in primo luogo universale solo in
senso semantico, e fino ad oggi & rimasto minoritario nella sua concreta at-
tuazione. Ciononostante esso fonda una nuova cultura politica ed erme-
neutica, che punta al riconoscimento della liberta e della dignita sogget-
tuale di tutti gli uvomini. Guardando alle questioni or ora espresse cid vuol
dire: il riconoscimento dell’autenticita culturale non puo significare la ri-
nuncia all’universalismo dei diritti dell'uomo sviluppatosi nelle tradizioni
europee. Insieme col suo approfondimento teologico, secondo cui la sto-
ria come storia di passione (degli uomini) & I'unica grande narrazione sem-
pre valida, esso garantisce che il pluralismo culturale non degeneri sem-
plicemente in relativismo, che il riconoscimento degli altri nel loro essere
altri rimanga capace di verita (Wabrbeitsfibig). Percido bisognerebbe ri-
flettere qui pitu accuratamente sull’assioma: il diritto degli uomini infran-
ge il diritto dei popoli e il diritto degli uomini infrange anche il diritto del-
le culture.

Desidero intanto discutere subito un punto che si riferisce espressa-
mente al rapporto tra i due continenti che qui sono in questione. L.a mia
domanda critica suona: Non ci sono due specie di diritti umani nell’o-
dierna politica mondiale? Dove va a finire, per esempio, il diritto dei pae-
si poveri di questa Terra di prendere parte alle decisioni, quando si tratta
della dignita e della liberta della loro gente? Discutiamo adesso, come det-
to, I'idea che il diritto degli uomini possa in determinate circostanze in-
frangere il diritto dei popoli. Non & tuttavia notevole che in Europa spon-
taneamente ci rivolgiamo sempre solo a quelle situazioni di crisi presenti
nei paesi poveri per le quali all’occorrenza dovremmo intervenire per



190 Uno sguardo sul mondo

amore dei diritti dell'uomo? A chi di noi poi viene in mente che anche le
popolazioni povere potrebbero avere il diritto di intervenire nella politica
mondiale dei paesi industriali del Nord e spingere per una decisiva de-
mocratizzazione dell’economia globale? A chi di noi viene in mente che i
paesi poveri avrebbero il diritto di interpellare la sovranita dei paesi ric-
chi, i quali in definitiva non solo sono responsabili delle catastrofi ecolo-
giche, ma hanno esposto i popoli e le culture povere e altrimenti svilup-
pate di questa Terra ad una spinta modernizzatrice e acceleratrice che non
promuove, bensl in tali paesi distrugge le forme di vita umanamente de-
gnitose?

Non esistono dunque due specie di diritti umani? E questa disegua-
glianza non & divenuta di nuovo netta da quando ¢ finita la guerra fredda
e di conseguenza i ricchi e forti paesi industrializzati del Nord non devono
piu avere alcun timore che i paesi poveri di questa Terra possano passare
al campo politico avverso? La chiesa, che si colloca nel punto d’intersezio-
ne tra paesi ricchi e poveri, non dovrebbe qui divenire Pimpavida lobby di
questi paesi poveri, per il loro diritto a prendere parte alle decisioni nella
politica mondiale, per I'eguaglianza nelle questioni dei diritti umani e con-
tro 'opinione egemone secondo cui gli assunti relativi ai diritti dell’uomo
rappresentano in verita imperativi che, nel commercio mondiale, risultano
estranei al sistema? In fin dei conti il Regno di Dio annunciato dalla chie-
sa non ¢ indifferente ai prezzi del commercio mondiale™.

2. Crisi dello spirito europeo: euro-esteticismo ed euro-provincialismo

Ora pero volgiamo di nuovo lo sguardo all’Europa. Predomina ormai
da tempo un nuovo stato d’animo, una nuova mentalitd in Europa, un
nuovo spirito: ¢ la variante di cid che nella cultura intellettuale & stato di-
scusso come postmodernismo. Si & diffuso un quotidiano postmoderni-
smo dei cuori, che sposta I'indigenza e la miseria del cosiddetto Terzo
Mondo di nuovo in una lontananza pit estesa e priva di volto. C’¢ stato
da sempre in Europa una sorta di euro-darwinismo, documentato, a mio
modo di vedere, nell’inclinazione degli europei a considerarsi come il cul-
mine vittorioso dell’evoluzione del genere umano, e documentato allo
stesso tempo nell’'incapacita degli europei a giudicarsi con gli occhi delle

" Su questo cfr. Unsere Hoffnung 1.6 [trad. it., La nostra speranza, in 1] Regno 19 (1976)]1.



Nell’epoca della «globalizzazione» 191

loro vittime. Si mostrano oggi due tratti caratteristici della mentalita eu-
ropea e nello spirito europeo (se parole cosi grosse sono concesse), che de-
sidero caratterizzare in un caso come euro-esteticismo e nell’altro come
euro-provincialismo; due tratti caratteristici che risultano d’importanza
decisiva per il rapporto dell’Europa col cosiddetto Terzo Mondo.

Euro-esteticismo: Che cosa intendo con questo? Lo voglio illustrare con
un aneddoto. Nell’autunno del 1989 I’allora Ministro tedesco del Lavoro
ando in Polonia e, impressionato dagli sconvolgimenti locali, affermo:
«Marx & morto, Gest vive». Questa & una rispettabile proposizione con-
fessionale; costituisce tuttavia anche una diagnosi? Difficilmente. Da un
punto di vista diagnostico essa pud al massimo significare (almeno per
I'EBuropa): «Marx & morto. Nietzsche vive». Nietzsche caratterizza 'estin-
zione dell’ultima metafisica, della filosofia della storia e della critica socia-
le per mano dell’estetica e della psicologia. Di conseguenza nella cultura
intellettuale dell’Europa odierna si trovano tendenze all’estetizzazione, al-
la psicologizzazione dell’identita europea. Con metafisica inverecondia si
depredano la mistica e la spiritualita delle grandi culture asiatiche, e pre-
cisamente di quelle che si reputano tali. Cosi in definitiva non solo I'Eu-
ropa, ma il mondo intero viene consegnato a cio che ad uno «piace». Il
mondo si prepara alla nouvelle cuisine della postmodernita.

Sono nondimeno questo euro-esteticismo e questo euro-psicologismo
fenomeni d’evasione e pitl precisamente di rassegnazione? Non si tratta
con cio forse della parodia cangiante di un pensiero europeo assuefatto al-
le crisi e alla miseria? I’ Europa corre il rischio di assuefarsi alle crisi di po-
verta del mondo, le quali divengono in ogni caso sempre piu ricorrenti e
che perciod noi europei riduciamo con un’alzata di spalle ad un’anonima e
asoggettuale evoluzione sociale.

Euro-provincialismo: Anche questo mi sembra costituire un sintomo
della cultura intellettuale dell’Europa, che sempre pitu penetra nella co-
scienza quotidiana. Che cosa s’intende? S’intende una nuova «umilta» po-
stmoderna, il pensare ed il sentire entro condizioni rese piccole e con cri-
teri resi piccoli. I grandi concetti, che perlopit devono intendersi quali
utopie o visioni, risultano sospetti. Il discorso su /a storia, su /a societa, 7/
mondo & considerato obsoleto, latentemente totalitario. I'americano
Francis Fukuyama & divenuto esempio, con le sue considerazioni assai di-
scusse sulla «fine della storia?» nei primi anni Novanta, del nuovo spirito
che si aggira in Occidente e in particolare al Nord: la grande storia ¢ giun-
ta alla fine, adesso ci sono soltanto le piccole storie.

Lo spirito europeo ama «in modo pit esiguo». Un nuovo sogno d’in-



192 Uno sguardo sul mondo

nocenza sembra aver afferrato il pensiero europeo’®. Esso si esprime in
una preferenza per i miti, che vengono raccontati voltando le spalle a quel-
la storia in cui vi ¢ stata sofferenza e morte’?, Il nuovo spirito europeo ap-
prezza I'epoché (Suspension) etica e politica che si trova nei miti e nelle fa-
vole. Appare in questo modo il culto intellettuale della nuova innocenza
dell’Europa, cosi si fissano le strategie spirituali per 'immunizzazione del-
"Europa, cosi comincia la preparazione intellettuale di un pensiero politi-
co dell’Apartheid europeo, cid che una volta ho chiamato il «provinciali-
smo tattico» dell’Europa, cosi si esprime I’euro-provincialismo.

3. «Prospettiva globales in base alla rimemorazione dell’ Europa

Un tale «provincialismo» si contrappone all'universalismo capace di
pluralita radicato nell’eredita ebraico-cristiana dell’ Europa. Questo si sa
guidato dalla memoria passionis, che si cura che la norma della giustizia
nel rapporto di uno con I'altro non venga rimpicciolita. Anche se si pren-
de in considerazione la tragicita della diacronicita sorta grazie ai processi
di globalizzazione, un ézhos radicato nella memoria passionis non si pud
acquietare col fatto che i poveri sono forse vittime o anche flagello delle
loro proprie spietate oligarchie. E la chiesa, in questo processo? Nella pro-
pria liturgia essa non deve rappresentare alcuna potenza politica, ma, nel-
la sua rappresentazione, deve rammentare quellimpotenza politica alla
quale rimane obbligata nella sua rimemorazione di Dio intessuta di rime-
morazione della sofferenza. Affinché la sua anamnesi cultuale della pas-
sione di Cristo non finisca in un mito avulso dalla storia, essa deve eserci-
tarsi in una cultura anamnestica che miri alla storia di passione degli uo-
mini e da Ii conquisti gli orizzonti e le massime per il suo agire cristiano.

! Come gia indicato nel § 3,2 per la descrizione della piccola morale.
*** Su questo, che la storia sia dicibile nel senso di una grande narrazione solo in quanto storia di
passione del genere umano, cfr. le relative osservazioni nella chiusa del § 17.



