
CONVIVIALITÀ
D

EL
LEDIFFERENZE

RIVISTA DEGLI ISSR METROPOLITANI DI PUGLIA

ANNO I
GENNAIO/GIUGNO 2020

1

CDD 1 2020.indb   1 03/06/20   09:29



CONVIVIALITÀ DELLE DIFFERENZE
A cura degli ISSR Metropolitani di Puglia
Anno I – 2020, n. 1

ISSN 2723-9896
ISBN 978-88-10-20821-2

Proprietà:
ISSRM Istituto Superiore di Scienze Religiose Metropolitano di Bari «San Sabino»
Piazzetta Bisanzio e Rainaldo, 15 – 70122 Bari
tel. e fax 080 5240123
e-mail issr.sansabino@gmail.com
e-mail Segreteria: segretariorivista.issrpuglia@gmail.com

Direttore responsabile: Vito Martinelli

Registrazione n. 7/2019 presso il Tribunale di Bari del 03 aprile 2019

Redazione (Piazzetta Bisanzio e Rainaldo 15 - 70122 Bari):
Vito Martinelli (Direttore), Giuseppe Laterza (Segretario), Donato Allegretti, Francesco  
Castelli, Alfredo Di Napoli, Nicola D’Onghia, Pasquale Infante, Lorella Ingrosso, 
Luigi Manca, Salvatore Miscio.

Editore:
Centro editoriale dehoniano
Via Scipione Dal Ferro, 4 – 40138 Bologna
www.dehoniane.it

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
Centro editoriale dehoniano
Via Scipione Dal Ferro, 4 – 40138 Bologna
tel. 051 3941255 – fax 051 3941299
ufficio.abbonamenti@dehoniane.it

Abbonamento 2020
Italia € 38,00 – Italia enti € 47,50 – Europa € 58,00 – Resto del mondo € 68,00
Una copia: € 25,00

Versamento sul c.c.p. 264408
intestato a Centro editoriale dehoniano

© Centro editoriale dehoniano

Stampa: Italiatipolitografia, Ferrara 2020

CDD 1 2020.indb   2 03/06/20   09:29



3

Sommario

 FRANCESCO CACUCCI
Presentazione	 p.	 5

Teologia

LEONARDO CATALANO	
Lo stile paradossale della speranza cristiana. 
La morte da «fine di tutto» a «pienezza di vita»	 »	 7

GIOVANNI CHIFARI
Gesù Cristo, «misura» della misericordia divina:  
una lettura biblico-teologica	 »	 29

LUCA CUCURACHI
Questioni filosofiche e antropologiche  
nel De fide orthodoxa di Giovanni Damasceno	 »	 55

SALVATORE MELE 
I valori cristiani alle radici della civiltà europea.
Sfide alla luce del Nuovo Testamento	 »	 69

Miscellanea

DONATO ALLEGRETTI 
Viktor E. Frankl e la «forza di resistenza dello spirito»	 »	 85

CDD 1 2020.indb   3 03/06/20   09:29



4

VINCENZO ANNICCHIARICO 
L’insegnamento della religione cattolica  
e il disagio in età scolare: tra disturbi specifici  
di apprendimento e bisogni educativi speciali	 »	 113

PASQUALE INFANTE
Il compito educativo della famiglia  
dall’Amoris laetitia alla Christus vivit	 »	 127

CARLO LAVERMICOCCA 
Il contributo dell’IRC 
per la formazione integrale della persona 	 »	 151

POMPEO FABIO MANCINI
Ripensare l’educazione nella differenza.
Interpretazioni pedagogiche e prospettive educative	 »	 165

VITO MARTINELLI
Il vero filosofico	 »	 177

ADRIANA SCHIEDI 
Il problema dell’altro e l’Einfühlung in Edith Stein.
Per un umanesimo relazionale 	 »	 185

CDD 1 2020.indb   4 03/06/20   09:29



7

ConDif I(2020)1, 7-28 

Leonardo Catalano*

Lo stile paradossale della speranza cristiana
La morte da «fine di tutto» a «pienezza di vita»

La vita e la morte, due antinomie sempre più misteriose nella 
cultura attuale, in cui a prevalere sembra la paura dinanzi alla morte. 
Di fronte alla morte se c’è chi affronta il morire con il salutare i propri 
affetti verso persone o animali, con cui ha condiviso tutta la vita, op-
pure chi dà un valore che va oltre il dramma della fine dell’esistenza, 
c’è chi non vuol far soffrire le persone attorno a sé e decide quando 
morire, perché ormai non si può far più nulla, i giorni sono contati; 
c’è chi decide di far fronte alla malattia di un parente, togliendo e 
togliendosi la vita senza avvisare nessuno; c’è chi ritiene che una 
vita da «vegetale» non sia dignitosa e nega anche la nutrizione e 
l’idratazione.

Tutte queste ultime situazioni fanno cronaca lungo i canali ve-
loci della comunicazione di massa. Mostrano l’incapacità di affron-
tare nel giusto modo il senso dell’ultimo atto della vita, una sempre 
più marcata solitudine, che non trova spazi di relazioni autentiche. 
Palesano vite abbandonate a se stesse, che implodono in una situa-
zione di esseri per la morte e non più per la vita. Anche le istituzioni 
rischiano di non mettere al centro del loro impegno la dignità del 
morente rispetto alla facilità di un prosperoso guadagno.

La presente ricerca propone una risposta operativa. La spe-
ranza cristiana risponde alla sfida urgente del come e perché morire.

* Docente di Teologia morale presso l’ISSRM di Foggia San Michele Arcan-
gelo (dleocat@yahoo.it). 

CDD 1 2020.indb   7 03/06/20   09:29



8

LEONARDO CATALANO

Creati a immagine e somiglianza di Dio siamo chiamati a sco-
prire e a considerare come vivere la paura dinanzi alla morte. Essa è 
l’esperienza non tanto di un rischio, ma di un cammino dall’imper-
fezione alla grazia, passando per l’accompagnamento. La speranza 
cristiana fa scoprire una nuova realtà da vivere. Il dono della vita è 
un dono non negoziabile, che richiede una risposta fino alla fine. La 
speranza non è l’ultima a morire, ma è la risposta definitiva per l’oggi 
e il domani di ognuno, dal credente all’ateo.

Educarsi e educare alla speranza vuol dire guardare la vita, 
la vita alla sua fine come il fine della vita. Occorre vivere la morte 
come una pedagoga per giungere alla sapienza del cuore, una morte 
che insegna a vivere e così giungere a sperimentare la morte come la 
mistagoga cioè la via per penetrare nel cuore del mistero cristiano e 
quindi passare dalla morte alla vita.

L’indagine sulla speranza offre all’uomo del nostro tempo la 
grammatica della speranza, ad essa attinge senso e profezia nel suo 
adoperarsi categoriale e concreto, secondo la pluralità delle sue esi-
genze e delle relazioni di solidarietà che coltiva e promuove. La spe-
ranza della fede è 

una fonte inesauribile cui attinge l’immaginazione creativa e inven-
tiva dell’amore. Essa provoca e produce costantemente un pensiero 
anticipatore che è pensiero d’amore per l’uomo e per il mondo, af-
finché le nuove possibilità che emergono assumano una forma con-
sona alle cose future promesse.1

Si tratta di criticare una certa «rettitudine» antropologica e 
teologica2 per acquisire una nuova postura che sia la bella notizia 
sempre fresca del vangelo. La Scrittura offre da una parte un’atten-
zione alla vita umana in tutti i suoi aspetti, soprattutto quelli che ma-
nifestano la fragilità, mettendo in sintonia la creatura con la Trinità. 
Dall’altra parte in questo umano si affaccia una speranza affidabile 
che ha un volto di misericordia e di tenerezza: Gesù. È lui che, por-
tando a compimento il cammino storico salvifico, realizza l’umanità 
di Dio che innalza l’umanità minacciata alla speranza di non essere 

1  J. Moltmann, Teologia della speranza, Queriniana, Brescia 1969, 28.
2  Cf. A. Cavarero, Inclinazioni. Critica della rettitudine, Raffaello Cortina, 

Milano 2013.

CDD 1 2020.indb   8 03/06/20   09:29



9

Lo stile paradossale della speranza cristiana

sola e delusa, ma di camminare verso una meta sicura e che non 
delude. È la speranza che si incarna e continua a incarnarsi nella sto-
ria accompagnando le sue creature perché portino a compimento il 
germe escatologico della speranza seminato nel loro cuore. Alla luce 
di queste acquisizioni l’articolo proporrà la risposta operativa della 
speranza come pedagogia per la vita.3

Nella cultura contemporanea perno della riflessione sono la 
centralità dell’uomo e l’assillo circa il significato dell’esistenza. La 
speranza cristiana non è ottimismo pigro di chi ritiene che col tempo 
le cose si aggiusteranno da sole. In questo modo si minimizza il male 
e si favorisce l’ingenua illusione di chi si sente a posto senza avverti-
re il grido che sale dalla sofferenza del mondo. La speranza cristiana 
non è evasione e cioè la pretesa di essere attaccati all’attimo fuggen-
te e liberi da un futuro lento e impegnativo. La speranza cristiana4 
è la capacità che nasce dal possedere un progetto che armonizza 
la vita con la storia, stimola all’azione e spinge a superare ciò che 
vi si oppone. È forza creatrice di un futuro liberante. Una speranza 

3  Cf. L. Catalano, La speranza cristiana sfide bioetiche attuali. La paura 
dinanzi alla morte, Viverein, Monopoli 2019.

4  Cf. Commissione Teologica Internazionale, «Alcune questioni attuali ri-
guardo l’escatologia», in La Civiltà cattolica 143(1992)1, Q. 3401, 458-494; Con-
gregazione per la Dottrina della fede, «Alcune questioni concernenti l’escatologia», 
in Il Regno 24(1979), 356-357; F. Giardini, «I Cristiani sperano nella beatitudine 
eterna», in Sapienza 54(2001)2, 129-157; Id., «La liberazione cristiana dalla pau-
ra della morte», in Sacra Doctrina 40(1995)5, 73-157; Id., «Le multiformi reazioni 
umane alla paura della morte», in Sacra Doctrina 41(1996)6, 45-93; G. Gozze-
lino, «Di fronte alla morte», in Catechesi 51(1982), 75-80; Id., Nell’attesa della 
Beata Speranza. Saggio di escatologia cristiana, ElleDiCi, Leumann (TO) 1993; 
Editoriale, «Morte, immortalità dell’anima e risurrezione dei morti», in La Civiltà 
cattolica 143(1992)1, Q. 3399, 209-220; L. Accattoli, La speranza di non morire, 
Paoline, Milano 1992; Associazione Teologica Italiana, L’escatologia contempora-
nea. Problemi e prospettive, Messaggero, Padova 1995; G. Colzani, La vita eterna. 
Inferno, purgatorio, paradiso, Mondadori, Milano 2001; M. Bordoni – N. Ciola, 
Gesù nostra speranza. Saggio di escatologia, EDB, Bologna 22001; H. Bourge-
ois, La speranza ora e sempre, Queriniana, Brescia 1987; J. Moltmann, L’avvento 
di Dio. Escatologia cristiana, Queriniana, Brescia 1998; Id., Nella fine – L’inizio, 
Queriniana, Brescia 2004; K. Rahner, Sulla teologia della morte, Morcelliana, Bre-
scia 1965; L. Boros, Mysterium mortis. L’uomo nella decisione ultima, Querinia-
na, Brescia 1969; B. Mondin, Le realtà ultime e la speranza cristiana, Massimo, 
Milano 2002.

CDD 1 2020.indb   9 03/06/20   09:29



10

LEONARDO CATALANO

cioè che Dio mette nel cuore della sua creatura a sua immagine e 
somiglianza.5

Proprio là dove tutto sembra finito, la promessa divina si riaf-
ferma come inconfutabile (Col 1,27; 1Tm 1,1). Con la morte di Cristo 
Dio porta fin nel più intimo di se stesso il movimento di resistenza e 
di opposizione, di contraddizione e di negazione della storia umana 
e diventa principio della nuova creazione.

La speranza cristiana è come un pungolo. Apre la nostra vita 
al Regno e ai suoi valori. Genera una missione storica.

Tanto più interroghiamo Dio tanto più la persona si svela a se 
stessa. Creati a immagine e somiglianza di Dio siamo chiamati a sco-
prire e considerare come vivere la paura dinanzi al morire. Questa 
è l’esperienza non tanto di una minaccia, ma di un cammino dalla 
minaccia alla grazia passando per l’accompagnamento ad accogliere 
una nuova realtà da vivere.

La vita minacciata interpella Dio e l’uomo come in un ab-
braccio che apre interrogativi e risposte. Aprire domande dà senso 
e speranza, induce alla ricerca, ma chiede delle risposte che spesso 
seguono una logica silenziosa e simbolica fuoriuscendo dalla razio-
nalità del discorso. La riflessione si snoderà su tre livelli. Il primo è 
sintonizzarsi sulla speranza, poi vivere accompagnati e infine vivere 
per grazia.

1. Sintonizzarsi sulla speranza

La risposta operativa della speranza come pedagogia per la 
vita significa sintonizzarsi sulla speranza.

Accanto al malato le parole scorrono a volte veloci, quasi dovu-
te. Un copione un po’ sgualcito, ma che gli attori sentono come di do-
ver riprendere e recitare quando calcano la scena. Resta la domanda: 
chi sente l’importanza di essere attento ai bisogni del malato, alle sue 
reazioni, al suo vissuto? Chi alla fine sente il dovere di riunire nel mala-
to i vari frammenti, di cercare cioè una strada, razionalmente ed emo-
tivamente accettabile, tra fatti, avvenimenti, dati scientifici, insicurezze 

5  Cf. M. Cozzoli, L’uomo in cammino verso… L’attesa e la speranza in 
Gabriel Marcel, Abete, Roma 1979, 303-326.

CDD 1 2020.indb   10 03/06/20   09:29



11

Lo stile paradossale della speranza cristiana

insorgenti, necessità terapeutiche? Chi lo accompagna lungo l’andare e 
venire di emozioni e speranze? Ci sono troppe cose scontate nei nostri 
rapporti e nel nostro parlare. La situazione di un individuo ammalato 
può essere considerata come un mosaico nel quale ogni tessera ha un 
suo preciso significato in rapporto alle altre per cui non è possibile co-
gliere l’immagine rappresentata prendendo in considerazione una sola 
o poche tessere alla volta. L’empatia permette di attivare e realizzare la 
sintonizzazione tra il malato e coloro che gli si affiancano.

1.1. L’empatia

La capacità di empatia sia nei suoi aspetti cognitivi – capa-
cità di porsi dal punto di vista dell’altro e chiarire il tipo di bisogno, 
sapendo che l’ambiguità riduce la possibilità di intervento – sia in 
quelli emotivi – vivere dentro di sé quello che l’altro sta vivendo – è 
una capacità vulnerabile a varie influenze: da parte del soggetto e del 
suo momento di vita, da parte dell’altro, della situazione nella quale 
è inserito e del come viene percepito – pregiudizi vari possono in-
fluenzare le attribuzioni di colpa e portare a comportamenti di disim-
pegno – l’empatia accresce la disponibilità ad aiutare. La capacità di 
conoscere e controllare le emozioni è un elemento importante anche 
della intelligenza emotiva6 e cioè della capacità di sfruttare bene le 
proprie possibilità, avere successo nella vita reale e gestire nel modo 
migliore le relazioni sociali.

Il comportamento prosociale e la sua capacità di rispondere 
al bisogno dell’altro possono essere condizionati dalle nostre stesse 
aspettative personali. È facile curarsi degli altri per ciò che io penso 
che siano o vorrei che fossero o sento che dovrebbero essere.

Una vera empatia, senza indebite confusioni con l’altro o 
proiezioni di quello che è mio nell’altro, è basata sul rispetto dell’al-
tro e non è sempre facile.

6  Cf. D. Goleman, Intelligenza emotiva, Rizzoli, Milano 1996; Id., Lavorare 
con intelligenza emotiva, Rizzoli, Milano 1998; D. Goleman – M. Ray – P. Faufman, 
Lo spirito creativo, Rizzoli, Milano 1999; L. Sandrin, Aiutare senza bruciarsi. Come 
superare il burnout nelle professioni di aiuto, Paoline, Milano 2004, 22-39; U. Mar-
kham, L’elaborazione del lutto, Mondadori, Milano 1997; W. Kasper, Misericordia. 
Concetto fondamentale del vangelo – Chiave della vita cristiana, Queriniana, Bre-
scia 62015, 31-36.

CDD 1 2020.indb   11 03/06/20   09:29



12

LEONARDO CATALANO

L’empatia è la capacità di sintonizzarsi cognitivamente ed 
emotivamente, con la mente e il cuore, con gli altri, con ciò che 
stanno vivendo, e per questo favorisce la conoscenza dell’altro e la 
buona qualità della relazione d’aiuto. Proprio l’empatia è uno dei 
fattori motivazionali più importanti del comportamento prosociale.

L’azione prosociale matura richiede diversi processi cogniti-
vi fondamentali: osservare, percepire, ragionare, valutare, risolvere 
il problema, prendere decisioni e agire. La partecipazione emotiva è 
importante, ma non deve prendere il sopravvento.

Queste considerazioni mettono in evidenza l’importanza non 
tanto dei singoli, ma del tipo di rapporto esistente tra i soggetti coin-
volti nella relazione e sulle caratteristiche della situazione in cui si 
attua il comportamento. Questo atto sui generis è stato approfondito 
dalla studiosa Stein,7 che, nell’analizzare il concetto di empatia, chia-
risce qual è il suo significato specifico come atto di conoscenza sui 
generis.

1.2. La comunicazione come processo

L’empatia come atto concreto e originario, attraverso il quale 
possiamo cogliere in modo non originario un vissuto estraneo, chie-
de quindi un tempo necessario per fermarsi, un attimo per capire, 
rendersi conto.8 Sarà più facile trovare la strada per aiutare. L’em-
patia è tale perché attiva in modo originale la comunicazione che 
nella malattia, nel dolore, nella paura e dinanzi alla morte tende a 
interrompersi.

Ogni malattia apre una crisi di comunicazione con l’altro dal-
la quale può venir fuori il peggio o il meglio. L’orizzonte del soggetto 
è diverso e spesso ristretto. La dipendenza dagli altri è accresciuta e 

7  Edith Stein nacque a Breslavia nel 1891. Fu uccisa nel 1942 nel campo 
di concentramento di Auschwitz in Polonia. Nel 1933 era entrata nelle Carmelitane 
scalze, realizzando un desiderio rimasto per molto tempo inappagato. Il problema 
dell’empatia è un’opera di alto valore scientifico posta ai confini tra filosofia e 
psicologia. Questo studio mostra come si possa esperire la coscienza altrui, per 
giungere alla comprensione delle persone con cui entriamo in rapporto (E. Stein, Il 
problema dell’empatia, Studium, Roma 22003).

8  Cf. E. Borgna, Le parole che ci salvano, San Paolo, Milano 2017, 15, 93, 
183.

CDD 1 2020.indb   12 03/06/20   09:29



13

Lo stile paradossale della speranza cristiana

vissuta in modo diverso secondo i malati. Qui si affaccia un’opportu-
nità: la scoperta dell’esistenza dell’altro come di quello che permet-
terà il ritorno della parola e il rifarsi della comunicazione.

È a partire da questa comprensione che si può accompagnarli 
nel cammino. Ciò che conta è anzitutto la capacità di essere con loro 
e cioè sintonizzarsi attraverso il processo della comunicazione a par-
tire dal primo momento dell’annuncio che la morte è vicina.

1.3. Dal rifiuto e l’isolamento alla speranza silenziosa

L’annuncio o la presa di coscienza del fatto che la morte è 
ormai vicina provoca uno shock9 e segue il rifiuto. Questo stadio che 
esprime la negazione della situazione nuova può variare anche nel 
tempo e la negazione può nascondersi e mimetizzarsi in atteggia-
menti diversi.10

Il cammino di sintonizzazione sulla speranza è un cammi-
no lento e faticoso. Se deve affrontare il rifiuto e l’isolamento subito 
dopo arriva la collera. In questa situazione sono mortale. La morte è 
un evento che fino a quando non ci sbattiamo non ci pensiamo. Bi-
sogna integrarla nella vita. Qui è importante non dilapidare il tempo 
che passa.11

9  Xavier Thévenot ha proposto un suggestivo parallelo fra triduo pasquale 
e momenti fondamentali dell’evoluzione della sofferenza. «All’inizio, una vera sof-
ferenza è sempre troppo forte! Così bisogna distinguere dei tempi. Da parte mia, ne 
definisco tre. Un tempo di “siderazione”, in cui si è come paralizzati dallo shock, 
alcuni dicono lo stupro, della disgrazia che ci colpisce (la perdita di un figlio, la 
notizia che si è colpiti da una malattia grave, lo scoprirsi con un handicap perma-
nente dopo un incidente). Quindi il tempo dell’elaborazione del lutto, in cui si im-
para a liberarsi dai propri sogni attraverso la rivolta, la depressione, la regressione, 
eccetera. Un terzo tempo, infine, che è quello del lavorìo della Pasqua. Si ritrova 
qui la struttura del triduo pasquale. Il Venerdì santo, in cui si è come schiacciati 
dall’eccesso rappresentato dal male; il tempo del Sabato santo, che è il tempo del 
silenzio in cui si riorganizza la propria vita, la propria memoria, le proprie speran-
ze; il tempo di Pasqua, che è un tempo di speranza, ma una speranza che non si 
confonde con il riposo completo. È ancora un lavorìo, l’intraprendere un cammi-
no. Il Dio su cui ci si riposa non è un Dio di tutto riposo» (X. Thévenot, «Sainte ou 
maudite souffrance?», in L’Actualité Religieuse dans le monde 75[1990], 26-27).

10  Cf. L. Sandrin, Come affrontare il dolore. Capire, accettare, interpretare 
la sofferenza, Paoline, Milano 32002, 15.

11  Cf. M. Bellet, Il corpo alla prova, Servitium, Sotto il Monte (BG) 2000, 26.

CDD 1 2020.indb   13 03/06/20   09:29



14

LEONARDO CATALANO

Sempre più il cammino della speranza, anche se attraversato 
dal buio dello shock, del rifiuto, dell’isolamento e della collera, è un 
tempo di sguardi. Soprattutto uno sguardo all’indietro, uno sguardo 
alla totalità della vita.12

Dinanzi allo shock della morte che più o meno è accettato, 
il malato cerca di guadagnare tempo. È il momento del compromes-
so, della contrattazione, di porre delle condizioni, di chiedere una 
proroga.

L’esempio di Gesù ci dice che la sofferenza non ha valore in 
sé. Essa destruttura e disumanizza. Apre una falla in tutte le relazioni 
e soprattutto dentro di sé. Trascina verso il basso più che verso l’alto. 
Dio non prova piacere nella sofferenza e soprattutto quando a essere 
offuscata è la sua «immagine» nella persona umana. Dio nella Bibbia 
è un Dio della vita e di liberazione. Gesù invita alla resistenza. Il do-
lore degli uomini è sempre una prova per la loro «immagine di Dio».

Gli effetti sono il ripiegamento su di sé. La bellezza della visita 
al malato è per chi vive sotto minaccia una boccata di aria, si aspetta 
con impazienza. Il movimento verso l’altro costituisce l’umanità di 
tutti.

Se il dolore ci incatena a noi stessi, ci immerge anche nel
l’abisso del presente, il futuro si tinge di morte. Ci si confessa scon-
fitti, ci si arrende. Gesù non ha forse ridato speranza al buon ladrone 
(cf. Lc 23,39-43)? Bisogna riannodare le fila della propria storia, ritro-
vare il cammino della fiducia nella vita.13

12  Cf. B. Chenu, Dio e l’uomo sofferente, Qiqajon, Magnano (BI) 2005, 59; 
G. Cucci, «L’educazione allo sguardo. Un ingresso nella misericordia», in La Civiltà 
cattolica 165(2016)2, Q. 3984, 563-576.

13  Non si può non fare riferimento all’enorme contributo di speranza di 
Frankl con la nascita della logoterapia: V.E. Frankl, Alla ricerca di un significato 
della vita. Per una psicoterapia riumanizzata, Mursia, Milano 42005; Id., Dio nell’in-
conscio. Psicoterapia e religione, Morcelliana, Brescia 52002; Id., Fondamenti e 
applicazioni della logoterapia, SEI, Torino 1977; Id., Homo patiens. Soffrire con 
dignità, Queriniana, Brescia 22001; Id., La sfida del significato. Analisi esistenziale 
e ricerca di senso, Centro Studi Erickson, Trento 2005; Id., La sofferenza di una vita 
senza senso. Psicoterapia per l’uomo d’oggi, ElleDiCi, Leumann (TO) 31992; Id., 
La vita come compito. Appunti autobiografici, SEI, Torino 1997; Id., Le radici della 
logoterapia. Scritti giovanili. 1923-1942, LAS, Roma 2000; Id., Logoterapia e analisi 
esistenziale, Morcelliana, Brescia 62005; Id., Logoterapia. Medicina dell’anima, Gri-
baudi, Milano 2001; Id., Psicoterapia nella pratica medica, Giunti-Barbèra, Firenze 

CDD 1 2020.indb   14 03/06/20   09:29



15

Lo stile paradossale della speranza cristiana

Spogliarsi di se stessi e rimettersi nelle mani di Dio. È il gesto 
più difficile da compiere. «Padre, nelle tue mani consegno il mio 
spirito» (Lc 23,46). Dio è il compagno nella prova. Ecco la fede pura. 
Nel suo Figlio crocifisso garantisce la propria presenza accanto a tut-
ti quelli che soffrono e il limite che ha posto al potere della morte. 
L’ultimo nemico è sì la morte, ma anch’essa sarà distrutta (cf. 1Cor 
15,26).

Dopo la richiesta della tregua sperata il malato entra in una 
radicale depressione in cui non c’è più speranza, non c’è più futuro. 
La speranza sembra sconfitta. La vera speranza invece non delude, 
ma è solo nascosta in un silenzio essenziale e purificatore. Il malato è 
in silenzio e non parla più del passato, delle perdite subite o dei torti 
commessi. La speranza sta preparando il passo successivo dell’accet-
tazione, cioè la riconciliazione totale e integrale della persona con 
sé, gli altri e Dio.

L’ultima tappa del compimento della propria vita è difficile 
da descrivere. È un po’ come affacciarsi all’inizio della vita, al suo 
concepimento. È così anche al suo compimento. Il malato diventa 
come un bimbo che ha bisogno di cure, di silenzio amoroso e tenero 
più che di tante parole. È una fase di vuoto di sentimenti, di parole 
e spesso c’è molta sonnolenza. La comunicazione è sempre meno 
verbale e più corporea. Qui la speranza ci chiede di stare in silenzio, 
ma vicino alla persona fino alla fine. Sperare vuol dire accompagna-
re una persona concreta ad accettare la propria morte. Questa è una 
vera e propria vittoria e non rassegnazione.

Chi accompagna deve essere una vera presenza, una vera spe-
ranza e cioè una persona realmente disponibile, che dia sicurezza al 
paziente e sia capace di soddisfare i suoi bisogni elementari. Sinto-
nizzarsi sulla speranza e con speranza vuol dire che l’accompagna-
tore deve accettare che una parte di sé entri nell’orbita funebre del 
morente.

41974; Id., Psicoterapia per tutti. Conversazioni radiofoniche sulla psichiatria, Pao-
line, Milano 21986; Id., Senso e valori per l’esistenza. La risposta della Logoterapia, 
Città Nuova, Roma 21998; Id., Sincronizzazione a Birkenwald, La Giuntina, Firenze 
1995; Id., Teoria e terapia delle nevrosi, Morcelliana, Brescia 32001; Id., Un signifi-
cato per l’esistenza. Psicoterapia e umanismo, Città Nuova, Roma 21990; Id., Uno 
psicologo nei lager, Ares, Milano 172005.

CDD 1 2020.indb   15 03/06/20   09:29



16

LEONARDO CATALANO

La famiglia che si prende cura dice al malato che «appartiene 
a noi». Fino alla fine il messaggio da comunicare è: «Non sarai mai 
solo».

Tenere la mano, ascoltare è il gesto di speranza che si offre 
al morente per comunicare a lui una vicinanza rassicurante. Questa 
speranza che tende la mano e ascolta va al di là delle cure mediche. 
Il morente non vuole affrontare solo questo momento decisivo della 
sua vita. Il saper ascoltare è l’arte della speranza verso il morente. È 
un’arte che si esprime nel silenzio e un silenzio che non è abban-
dono. Un silenzio attivo, partecipativo. Un silenzio che ti spinge a 
sederti accanto e saper attendere fino a quando non si stabilisce una 
sintonizzazione comunicativa, fino a quando arriva il momento di 
comunicare le cose difficili. Ci vuole tempo non tanto cronologico, 
ma il tempo della speranza che avviene.

La speranza mette a dura prova la pazienza. La speranza se 
prima ci attiva ora ci rende passivi. Più che fare qualcosa non biso-
gna perdere il controllo della situazione. Il morente non ha bisogno 
di sapere la nostra concezione della morte, ma ora si tratta della sua 
morte, una morte che vuole combattere e che vuole comprendere, 
per capire se è una fine, un passaggio, una redenzione o un nulla.

2. Vivere accompagnati

La risposta operativa della speranza come pedagogia per la 
vita manifesta, dopo la sintonizzazione, la capacità della speranza di 
essere compagna di viaggio. La vita è come un viaggio che percorria-
mo entusiasti o incerti, soli oppure in mezzo a tanta gente. Il passo 
può farsi improvvisamente lento e sentiamo il bisogno che qualcuno 
ci sia accanto e ci dia una mano, ma soprattutto ci dia la sicurezza di 
una presenza.14

14  Cf. M.G. de Klopstein, Accompagnare i malati, ElleDiCi, Leumann (TO) 
2002, 5-16. L’Autrice è una religiosa ausiliatrice responsabile di una cappellania 
di ospedale, opera nella pastorale della salute della Chiesa in Francia. Nel testo a 
cui facciamo riferimento si offrono indicazioni ricche sull’accompagnamento dei 
malati come professione. Il tema si articola in sei capitoli così organizzati: 1. cono-
scere la propria umanità; 2. prepararsi alla missione; 3. accompagnare i malati; 4. 
umanizzare la sofferenza; 5. provare a fare alcune proposte; 6. situazioni partico-

CDD 1 2020.indb   16 03/06/20   09:29



17

Lo stile paradossale della speranza cristiana

La malattia, con la sofferenza che l’accompagna e con le pau-
re che evoca, è un’esperienza di smarrimento e di solitudine. Ci sen-
tiamo estranei a noi stessi, senza più riferimenti, insicuri. La presenza 
di coloro che ci amano o di chi, a vario titolo, ci assiste e ci cura può 
essere il segno di un’appartenenza che credevamo smarrita, di una 
relazione che unisce i frammenti del nostro corpo e della nostra vita, 
di un sostegno alla nostra speranza lungo tutto il nostro camminare.

Accanto al malato ci scopriremo, l’un l’altro, preziosi compa-
gni di viaggio. E nel salutarci capiremo quanto siano stati preziosi il 
nostro dialogare, il tempo che ci siamo donati e il nostro camminare.

2.1. Il rischio: ri-nascere per essere

In ogni storia un giorno ha fatto irruzione, in modo sornione 
e imprevisto, il mancato funzionamento dell’organismo. Ha modi-
ficato il rapporto con il proprio corpo, con se stessi, con le proprie 
attività, con gli altri e con Dio. Da questo incontro-confronto con la 
malattia l’essere umano esce spesso cambiato. In un mondo come il 
nostro dove il successo viene valutato in base alla forza, al denaro, 
alle competenze tecniche e professionali in tutti i campi, ivi com-
preso quello della salute, può effettivamente succedere che il corpo 
un giorno manifesti il proprio malessere. Spesso questo evento con-
sente una nuova percezione delle cose e cresce la consapevolezza 
di nuovi valori, si tratta di una vera ri-nascita al valore della vita, 
al valore della relazione e alla presenza di Dio. Il valore della vita 
senza il quale non esisto e che costituisce il principio di ogni cosa, 
dono prezioso di cui spesso l’essere umano non si è reso conto fino 

lari in campo sanitario. Il testo si conclude con la lettura delle premesse al Rituale, 
gli esercizi di sant’Ignazio e le sfide nell’accompagnamento dei malati e dodici 
preghiere. Per ulteriori approfondimenti: L. Dardanello Tosi, Tienimi la mano. Tem-
po di malattia, tempo di verità, Effatà, Cantalupa (TO) 1997; X. Lacroix, Il corpo e 
lo spirito, Qiqajon, Magnano (BI) 1996; S. Lyonnet, Scritti spirituali, Borla, Torino 
1963; J. Monbourquette, Aimer, perdre, grandir, Centurion, Paris 1999; Id., L’arte 
di perdonare, Paoline, Milano 41999; M. Nicolai Painter, Perché verità sia libera, 
Rizzoli, Milano 1994; X. Thévenot, Sofferenza, felicità, etica, ElleDiCi, Leumann 
(TO) 1992; Id., Avance en eau profonde, DDB-Cerf, Paris 1998; J. Vanier, La com-
munauté lieu du pardon et de la fête, Fleurus, Paris 1979; F. Varillon, L’humilité de 
Dieu, Centurion, Paris 1974.

CDD 1 2020.indb   17 03/06/20   09:29



18

LEONARDO CATALANO

a quel momento. Il bene della relazione necessaria a se stessi e agli 
altri per costruire la propria vita, da accogliere umilmente nel rispetto 
e nell’amore. Il malato ha imparato a dare e a ricevere dagli altri, ad 
accogliere il quotidiano con i propri limiti e quelli degli altri, senza 
temere né la propria debolezza né la loro. La presenza di Dio che si 
manifesta spesso in modo imprevisto nell’accettare di vivere con lui 
durante questa traversata della malattia, rimettendosi al Cristo che 
si è manifestato nella sua debolezza per portare l’uomo alla vita. La 
malattia è una esperienza vissuta nella sua globalità e non è possibile 
per l’interessato dissociare le modificazioni che si manifestano su un 
piano biologico (il corpo) da quelle che avvengono sul piano psicolo-
gico (il vissuto-esperienza) e hanno non poche conseguenze a livello 
sociale (le relazioni).

Se la preghiera è ancora possibile, essa rappresenta una grazia 
e una forza. In certi casi è l’unico legame, l’unico appoggio, in una 
situazione che coinvolge le estreme profondità del suo essere, non 
di rado il malato ritrova le preghiere più semplici, quelle della sua 
infanzia. Le preghiere imparate a memoria da bambini, logorate dalla 
vita, ritrovano la loro attualità e la loro profondità. Bisogna aiutare il 
malato a formularle, dicendo con lui, per lui.

2.2. L’avventura della persona umana

Ognuno di noi sperimenta ogni giorno su di sé quanto una 
parola o un gesto appropriati possano fare del bene, e come una ri-
flessione in apparenza banale possa riaprire una ferita anche piccola 
che si porta dentro. Allo stesso modo ognuno di noi può constatare 
le reazioni che provoca attorno a sé: fiducia, pace, sorpresa, rabbia, 
inquietudine. Ora ciò che colpisce l’uomo nella vita normale risuona 
con più intensità nelle persone colpite da malattia, gli anziani o colo-
ro che vivono con un handicap da accettare quotidianamente.

La relazione di accompagnamento, proprio in quanto si di-
versifica dalle relazioni familiari, amicali, professionali, comporta la 
conoscenza di se stessi per vivere un ascolto attento nella fede, una 
presenza senza alcun supporto tecnico, pur conservando una certa 
distanza interiore fatta di grande rispetto della persona malata. Que-
sta relazione specifica implica perciò un lavoro su se stessi prima di 
ottenere il riconoscimento da parte dei responsabili della pastorale 

CDD 1 2020.indb   18 03/06/20   09:29



19

Lo stile paradossale della speranza cristiana

dei malati. Richiede di essere accettata liberamente da colui che si 
impegna nell’accompagnamento e di essere situata chiaramente, al 
momento opportuno, nel quadro confessionale del contesto sanitario 
in cui si viene inviati.

Ogni accompagnatore deve avere ben chiaro ciò che lo in-
duce a fare questo tipo di scelta prima di rispondere alla chiamata, 
di essere inviato e portare avanti la missione specifica che gli viene 
affidata.

L’avventura umana è fatta così: ogni giorno l’uomo conduce la 
sua battaglia, cerca di sopravvivere, di diventare migliore. Ma quanti 
ostacoli lo aspettano al varco quando si scontra con il nemico del suo 
progresso, la sofferenza che, con la disperazione, rode dall’interno 
ed estende le sue devastazioni in mezzo alla folla come nella stanza 
più isolata. Esiste una sofferenza di fondo che appartiene alla natura 
umana e che permane inarrestabile. Il mestiere di uomo,15 arte di 
vivere fatale che ciascuno pratica nel quotidiano esige molte risorse, 
una costante ingegnosità messa in opera per fare della vita una vitto-
ria, per assumere la propria condizione.16

2.3. Una mano tesa

Per vivere la speranza di essere mano tesa e avere una mano 
tesa con tutta la pregnanza simbolica del gesto materiale è necessario 
anzitutto che tutti siamo veri, autentici. Soprattutto accanto al malato 
che si interroga sulla sua salute,17 sul suo futuro e si preoccupa nei 
confronti della famiglia, del lavoro. L’accompagnatore non è chiama-
to a giocare un ruolo (medico, infermiere) e si trova coinvolto in una 
relazione a due con il malato, ma in modo diverso e senza essere in 
grado di rispondere alle domande professionali. E tuttavia non è privo 
di sensibilità fatta di gentilezza, tenerezza e misericordia. È capace 
di lasciar percepire la sua emozione, mentre la domina per quanto è 

15  Cf. A. Jollien, Il mestiere di uomo, Qiqajon, Magnano (BI) 2003, 33-48. 
L’Autore, celebroleso dalla nascita, intitola il terzo capitolo «La sofferenza o l’arte 
di cavarsela».

16  Cf. ivi, 39.
17  Cf. F. Occhetta, «La salute tra etica e diritto», in La Civiltà cattolica 

165(2016)4, Q. 3993, 269-281.

CDD 1 2020.indb   19 03/06/20   09:29



20

LEONARDO CATALANO

possibile. Questa relazione duale pian piano è chiamata a trasformar-
si in una relazione a tre: il malato, l’accompagnatore e Dio.

Essere autentici significa essere in grado di chiarire le proprie 
motivazioni senza cadere nell’obbligo o nella convenzione. L’incon-
tro deve essere libero, semplice e girare le domande che non compe-
tono a chi compete.

La pazienza è necessaria. Poi l’ascolto. Il desiderio di vivere 
nell’umiltà. Accompagnare consente di ri-conoscere la mia completa 
ignoranza di fronte all’altro, di cui non so niente o molto poco, per 
il quale io non posso fare nulla, o poco. Capita anche di essere visti 
con disprezzo dal malato e le loro famiglie e gli operatori sanitari, 
essere respinti o aggrediti. Con calma non resta che ritirarsi con il 
sorriso o accettare un difficile dialogo il giorno in cui diventerà possi-
bile. Conoscere i propri limiti. Conoscere la propria finitudine: anche 
se la nostra vita non ci appartiene ci spetta tuttavia di svilupparla, di 
mantenerla, di rispettarla nel quotidiano, di curarla il necessario, fino 
alla sua fine terrena. Mano tesa è l’espressione della tenerezza e della 
forza.

L’amore prossimo fa sentire nel profondo dell’essere umano 
che è amato così come è e nella situazione che vive. Un amore pa-
radossale che sa di divino perché mette l’accompagnatore al posto 
del Creatore che come una mamma ama e accoglie tutto dell’altro in 
quanto creatura creata per un senso, creata e affidata all’amore. Un 
amore concreto che entra in contatto con la debolezza del corpo. 
Un’esperienza che riconduce ai primi anni di vita quando la mamma 
tiene nelle sue mani tenere e forti la sua creatura.18

Aiutare vuol dire dare spazio alla crescita dell’altro, ricono-
scergli l’iniziativa sulla sua vita e sapersi, al momento opportuno, 
ritirare per riconoscere che opera la grazia.

3. Vivere per grazia

La risposta operativa della speranza come pedagogia per la 
vita vuol dire vivere per grazia. Vivere per grazia è «comprendere» 

18  Cf. E. Bianchi – L. Manicardi, Accanto al malato, Qiqajon, Magnano (BI) 
2000, 29.

CDD 1 2020.indb   20 03/06/20   09:29



21

Lo stile paradossale della speranza cristiana

la passione per la vita che va amata tutta fino in fondo, così come 
si presenta. È chiaro che qui abbiamo a che fare con la dimensione 
più segreta della persona nella prova. L’unica via di uscita è l’ab-
bandono, la consegna di sé nelle mani di un altro, che questo altro 
sia lo specialista che prescrive la terapia, o che questo altro sia Dio 
come destinazione ultima della nostra vita mortale. L’unico modo per 
affrontare la sfida è lasciarsi fare, spogliarsi di sé, dare fiducia. Que-
sto produce una preghiera molto spoglia, senza orpelli, senza grandi 
formule. Si ritorna alle espressioni fondamentali che esprimono la 
fiducia. Nella fiducia ritrovata, dopo un travagliato cammino in cui 
la speranza mi ha condotto, non manca il paradosso della speranza. 
Tutto questo mi fa dire che, se il corpo è sfiancato dalla prova anche 
più dura, l’anima è riposata. Tutto si risistema nella vita personale, 
tutto assume il suo giusto peso. Una sorta di pace interiore si istalla. 
Non si tratta di un’operazione di magia ma di maturazione della spe-
ranza durante il percorso esistenziale.

Se il non essere padrone della vita è per l’uomo il segno del 
«castigo» genesiaco, il ritornare a esserlo per dono è il frutto più alto 
della grazia. Proprio nel confronto con la morte l’uomo ha dato la 
misura definitiva della sua esistenza. La speranza educa la persona a 
scoprirsi come dono il cui fondamento è il Dio della speranza.19

Vivere per grazia quindi è la pedagogia per la vita secondo la 
fedeltà di Dio. Il Dio della speranza porta a compimento l’esistenza 
dell’uomo e insieme a lui compie la salvezza. Dio e l’uomo sono 
legati dal vincolo indissolubile della speranza che non delude, nean-
che dinanzi alla morte.

3.1. Una forza consolante nella sofferenza

Per entrare nell’esperienza dell’altro, nel suo dolore, la spe-
ranza induce a farlo in punta di piedi perché è come entrare nel 
territorio del mistero, in un mondo che ti si apre sempre più, ma 
che continuamente sfugge ai tuoi schemi e improvvisamente ti può 

19  Cf. B. Maggioni, Un Dio fedele alla storia. L’esperienza spirituale nella 
Bibbia, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 2012, 79-80.

CDD 1 2020.indb   21 03/06/20   09:29



22

LEONARDO CATALANO

sorprendere e meravigliare. La speranza si fa ascolto del silenzio.20 Il 
silenzio si esprime nella Parola, la Parola rimanda al silenzio. Ma il 
silenzio non si risolve nella Parola. Lo Spirito è l’amore donato dal 
Padre e accolto dal Figlio: è l’incontro del silenzio e della Parola. 
Senza incontro non c’è comunicazione profonda e reale. Incontrare 
la Parola è schiudersi al silenzio e ascoltarlo nel profondo. Incontrare 
il silenzio è accogliere la Parola e viverla nella trasparenza dei gesti. 
Silenzio, Parola, incontro: tre parole, tre immagini che ci aiutano a 
contemplare il mistero delle Persone trinitarie e delle loro relazioni. 
Esse ci possono aiutare a progredire nella conoscenza del mistero 
delle persone umane e delle loro interazioni, delle loro emozioni 
serene e del loro dolore.

È la Trinità stessa a essere speranza consolante, modello di 
speranza che accetta la sfida nella logica della grazia. Solo così la 
speranza può essere una pedagogia per la vita. Infatti essa nasce dalla 
vita trinitaria e ad essa conduce.

3.2. Vivere il momento presente

Ci sono malattie che pongono domande destinate a resta-
re prive di risposte, risposte «ragionevoli». Domande uguali a tutta 
l’umanità. Siamo tutti uguali di fronte alla paura della sofferenza, del 
dolore, della malattia, della morte. Siamo nella stessa condizione: 
indifesi, impotenti, nudi, bisognosi di cure, bisognosi di compagnia, 
incapaci di poter ricambiare ogni piccolo favore. Sembra trovarsi a 
una sosta forzata della speranza. Ma è proprio in questa battuta d’ar-
resto che la grazia si manifesta come speranza.

Il rischio dell’astrattezza è facile quando si riflette su temi 
come questo. La paura ci invita infatti a fuggire, ma noi per vincerla 
dobbiamo accompagnarla da testimonianze chiare di come si può 
affrontare tutto questo. La speranza in quanto pedagogia per la vita 
«costringe» a vivere il momento presente senza più vie di fuga.

20  Cf. B. Forte, Teologia della storia. Saggio sulla rivelazione, l’inizio e il 
compimento, Paoline, Cinisello Balsamo (MI) 1991, 63-64.

CDD 1 2020.indb   22 03/06/20   09:29



23

Lo stile paradossale della speranza cristiana

3.3. Discernere tra Dio e le opere di Dio

La dimensione spirituale della vita umana è un importante fat-
tore che determina il modo in cui le persone comprendono o sono 
colpite dalla sofferenza. La maggior parte delle persone accetta l’esi-
stenza di un aspetto spirituale nella vita umana, che chiamano ani-
ma, spirito. Questo aspetto spirituale si esprime attraverso le qualità 
psicologiche dell’intelletto e delle emozioni, così che risulta difficile 
identificare l’aspetto spirituale come un valore a sé stante. Da questa 
prospettiva, gli argomenti religiosi sono visti come l’oggetto di fun-
zioni psicologiche e attraverso queste funzioni influenzano la vita 
umana. Come il sogno di diventare un grande musicista può coinvol-
gere del tutto la mente e l’agire di una persona, così anche il pensiero 
della grandezza di Dio può influenzare e dirigere la vita di una perso-
na. In questo contesto, la religione è uno dei molti valori che formano 
l’umana espressione di sé.

L’aspetto religioso della personalità incide molto nel determi-
nare la prospettiva di una persona e la sua struttura di valori. Proprio 
come la dimensione psicologica offre una qualità distintiva all’esi-
stenza corporea che rende umana questa esistenza, così anche la 
dimensione spirituale offre una qualità distintiva all’esistenza psico-
logica che conferisce una speciale dignità alla persona. Ciò crea una 
speciale integrità. La dimensione religiosa è la consapevolezza e l’ac-
cettazione del fatto che la vita umana è influenzata da un potere che 
va oltre l’umano controllo.

Dio si comprende in modo differente.21 Quando il pazien-
te manifesta le caratteristiche fondamentali del suo intendere Dio, 
queste non possono essere ignorate dal cappellano, né gli operato-
ri sanitari possono rispondergli prescindendo totalmente da queste. 
Sarebbe come usare sempre le stesse parole, quando si parla un lin-
guaggio totalmente differente. La comprensione di Dio è personale 
ed è condizionata notevolmente dalla propria esperienza individuale 
e dal proprio retroterra culturale. Più si comprendono le caratteristi-
che della personalità di chi soffre e il suo modo di sentire Dio, più 

21  Cf. C.J. van der Poel, La sofferenza come ben-essere. Una sfida che si 
può vincere, Paoline, Milano 1998, 26-29.

CDD 1 2020.indb   23 03/06/20   09:29



24

LEONARDO CATALANO

si sarà capaci di rispondere alle sue necessità nei momenti di dolore 
fisico o emotivo.

L’amore è la speranza della vita in pienezza. Trasforma e 
orienta in modo nuovo la vita che acquista una grande speranza. 
Infatti la malattia suscita e approfondisce l’attenzione22 alle relazioni, 
la sofferenza richiede compartecipazione nell’opera di redenzione, 
la sofferenza conduce alla solidarietà.

La sofferenza richiede compartecipazione nell’opera di reden-
zione. L’esperienza umana implica sempre un certo grado di equili-
brio tra la dimensione fisica, psicologica e spirituale dell’esistenza. 
La redenzione è la restituzione del corretto equilibrio tra queste tre 
dimensioni della vita.

La sofferenza conduce alla solidarietà. Le persone che com-
prendono il significato della vita prendono sul serio il richiamo alla 
crescita personale. Per loro la sofferenza diventa una compagna 
d’armi, poiché la soluzione della tensione profonda non può essere 
raggiunta senza dolore. Non si cerca mai il dolore per se stesso, ma 
può essere accettato come un compagno e uno strumento indispen-
sabile per conseguire la completezza personale. Il maturo donare 
se stessi implica il dolore dell’incertezza e della separazione, come 
anche la soddisfazione della nuova crescita. Fuggire o proteggersi 
troppo dal dolore del donarsi e della separazione significa arresta-
re la crescita personale. Quando la crescita personale è frenata, la 

22  «Non soltanto l’amore di Dio è sostanzialmente fatto di attenzione: 
l’amore del prossimo, che sappiano essere il medesimo amore, è fatto della stessa 
sostanza. Gli sventurati non hanno bisogno d’altro, a questo mondo, che di uomini 
capaci di prestar loro attenzione. La capacità di prestare attenzione a uno sven-
turato è cosa rarissima, difficilissima; è quasi un miracolo, è un miracolo. Quasi 
tutti coloro che credono di avere questa capacità, non l’hanno. Il calore, lo slancio 
del sentimento, la pietà non bastano. […] La pienezza dell’amore del prossimo 
sta semplicemente nell’essere capace di domandargli “Qual è il tuo tormento?”, 
nel sapere che lo sventurato esiste, non come uno fra i tanti, non come esemplare 
della categoria sociale degli sventurati, ma in quanto uomo, in tutto simile a noi, 
che un giorno fu colpito e segnato dalla sventura con un marchio inconfondibile. 
Per questo è sufficiente, ma anche indispensabile, saper posare su di lui un certo 
sguardo. Uno sguardo anzitutto attento, in cui l’anima si svuota di ogni contenuto 
proprio per accogliere in sé l’essere che essa vede così com’è nel suo aspetto vero. 
Soltanto chi è capace di attenzione è capace di questo sguardo» (S. Weil, Attesa di 
Dio, Rusconi, Milano 51996, 83-84).

CDD 1 2020.indb   24 03/06/20   09:29



25

Lo stile paradossale della speranza cristiana

società è costretta a soffrire con e a causa dell’individuo. La soffe-
renza è un’inevitabile e indispensabile condizione che contribuisce 
alla crescita dell’individuo e allo sviluppo degli altri all’interno della 
comunità umana. La sofferenza è più che un semplice valore so-
ciale. Se accettiamo la dimensione spirituale come una prospettiva 
necessaria alla pienezza umana, allora la sofferenza ha un valore 
spirituale.

4. Conclusione

Non si possono chiudere gli occhi dinanzi alla innegabilità 
della verità della morte. Ineludibile è l’accettazione. Il discorso della 
speranza cristiana dinanzi al morire dovrà essere necessariamente 
sereno e fiducioso, nutrito di speranza e di amore, perché:

−  con fiduciosa speranza il cristiano, in qualsiasi momento 
della vita, guarda alla morte, che deve essere vista non come la fine 
tragica dell’esistenza terrena, ma come il transito alla vita eterna. 
Questo significa aiutare a lottare contro la cultura attuale, che guar-
da alla morte come spauracchio e quindi essa viene spesso rimossa 
nell’inconscio. L’uomo del nostro tempo non è capace di guardare 
oltre la soglia del materiale e del sensibile;

−  con fiduciosa speranza il cristiano guarda al giudizio, sicu-
ro che l’amore di Cristo, che ha dato la sua vita per gli uomini, avrà 
compassione delle sue fragilità e lo introdurrà nella patria beata a 
condividere l’amore beatificante della Trinità. Questo significa che 
bisogna aiutare a comprendere che non solo non si devono temere i 
giudizi degli altri (perché a nessuno fa piacere che vengano scoperte 
le false verità personali nascoste), ma bisogna confrontarsi con essi 
per superare quella soggettiva visione della vita, che non permette di 
uscire dal proprio piccolo mondo personale;

−  con fiduciosa speranza il cristiano considera il premio per 
la sua vita d’unione col Cristo, che sarà la partecipazione alla sua 
risurrezione della carne e la vita eterna nell’unione agapica con le 
tre Persone divine. Ciò significa che bisogna comprendere che non 
è possibile accontentarsi di ciò che l’uomo stesso produce e consu-
ma, senza rendersi conto di come siano effimere le scelte che non 
soddisfano mai tutte le attese. Si rimane prigionieri della stessa realtà 

CDD 1 2020.indb   25 03/06/20   09:29



26

LEONARDO CATALANO

umana, se non ci si interessa di beni che non vanno al di là di quelli 
che sono sensibili e materiali. L’uomo non è solo corpo!

Quale verità va anticipata nell’operatività, che cosa implica 
tutto questo nell’esperienza pratica della vita di fede? Prima di tutto 
un appello alla saggezza per gli attuali abitanti del pianeta, che do-
vrebbero smettere di sperperare così follemente le limitate risorse di 
cui esso dispone: occorre ridurre, nei Paesi ricchi, un livello di benes-
sere eccessivamente consumistico, evitare l’inquinamento, limitare 
l’uso della tecnologia. Poi, puntare le proprie speranze e quelle di 
tutta l’umanità non su un illimitato progresso e su un futuro intramon-
dano e intrastorico, perché sono tutte speranze fallibili e fallimentari.

La speranza autentica di cui si fanno promotrici tutte le religio-
ni, e il cristianesimo in particolare, va riposta nel Regno di Dio, che 
come ha dichiarato Gesù, non è un regno di questo mondo, ma è il 
Regno dei cieli. È questo il Regno che Cristo ha annunciato e prepa-
rato e di cui ha indicato l’ingresso definitivo con i suoi discorsi esca-
tologici. La fine del mondo non va quindi intesa come un annuncio 
di tetri e angosciosi eventi, bensì come un annuncio di speranza e di 
fiduciosa attesa nell’avvento del Regno di Dio, che è essenzialmente 
Regno dell’amore, dove tutto sarà un tripudio di immensa felicità.

La speranza mette al centro la persona umana con i suoi biso-
gni autentici e l’assillo circa il significato dell’esistenza.

La speranza cristiana non è ottimismo pigro né evasione. La 
speranza cristiana è la capacità che nasce dal possedere un progetto 
che armonizza la vita con la storia, stimola all’azione e spinge a su-
perare ciò che vi si oppone. È forza creatrice di un futuro liberante. 
Una speranza cioè che Dio mette nel cuore della sua creatura a sua 
immagine e somiglianza. La speranza cristiana si appoggia sulle pro-
messe di Dio e non sulle deboli promesse e possibilità umane. La spe-
ranza cristiana dà ragioni di vita. Non è frutto d’intelligenza, ma una 
dimensione della fede. È Dio che fa nuove tutte le cose (Ap 21,5). Dio 
manifesta il suo amore favorevole. È la promessa di Dio che muove la 
storia, la mette in cammino.

Proprio là dove tutto sembra finito, la promessa divina si riaf-
ferma come inconfutabile (Col 1,27; 1Tm 1,1). Con la morte di Cristo 
Dio porta fin nel più intimo di se stesso il movimento di resistenza e 
di opposizione, di contraddizione e di negazione della storia umana 
e diventa principio della nuova creazione. La speranza cristiana è 

CDD 1 2020.indb   26 03/06/20   09:29



27

Lo stile paradossale della speranza cristiana

come un pungolo. Apre la nostra vita al Regno e ai suoi valori. Gene-
ra una missione storica.

Abstract

La vita e la morte sono due antinomie sempre più misteriose nella cultura 
attuale, in cui a prevalere sembra la paura dinanzi alla morte. Di fronte alla morte 
se c’è chi affronta il morire con il salutare i propri affetti verso persone o animali, 
con cui ha condiviso tutta la vita, oppure chi dà un valore che va oltre il dramma 
della fine dell’esistenza, c’è chi non vuol far soffrire le persone attorno a sé e decide 
quando morire, perché ormai non si può far più nulla, i giorni sono contati; c’è chi 
decide di far fronte alla malattia di un parente, togliendo e togliendosi la vita senza 
avvisare nessuno; c’è chi ritiene che una vita da «vegetale» non sia dignitosa e nega 
anche la nutrizione e l’idratazione.

Tutte queste ultime situazioni fanno cronaca lungo i canali veloci della 
comunicazione di massa. Mostrano l’incapacità di affrontare nel giusto modo il 
senso dell’ultimo atto della vita, una sempre più marcata solitudine, che non trova 
spazi di relazioni autentiche. Palesano vite abbandonate a se stesse, che implodo-
no in una situazione di esseri per la morte e non più per la vita. Anche le istituzioni 
rischiano di non mettere al centro del loro impegno la dignità del morente rispetto 
alla facilità di un prosperoso guadagno.

L’indagine sulla speranza offre all’uomo del nostro tempo la grammatica del-
la speranza, ad essa attinge senso e profezia nel suo adoperarsi categoriale e concre-
to, secondo la pluralità delle sue esigenze e delle relazioni e solidarietà che coltiva e 
promuove. La speranza della fede è una fonte inesauribile cui attinge l’immaginazio-
ne creativa e inventiva dell’amore. Essa provoca e produce costantemente un pensie-
ro anticipatore che è pensiero d’amore per l’uomo e per il mondo, affinché le nuove 
possibilità che emergono assumano una forma consona alle cose future promesse.

Life and death are two more and more mysterious antinomies in today’s 
culture, where fear seems to prevail over death. In the face of death if there are 
those who face dying by greeting their affections towards people or animals, with 
whom they have shared their whole life, or those who give a value that goes be-
yond the drama of the end of existence, there is who does not want to make people 
around him suffer and decides when to die, because now nothing can be done, the 
days are numbered; there are those who decide to cope with the illness of a relative 
by removing and taking their own life without telling anyone; some believe that a 
«vegetable» life is not dignified and also denies nutrition and hydration.

All these latter situations are chronicled along the fast channels of mass 
communication. They show the incapacity to face in the right way the meaning of 
the last act of life, an ever more marked solitude, which does not find spaces for 
authentic relationships. They show lives abandoned to themselves, which implode 
in a situation of beings for death and no longer for life. Even the institutions risk not 
putting at the center of their commitment the dignity of the dying with respect to 
the ease of a prosperous profit.

CDD 1 2020.indb   27 03/06/20   09:29



28

LEONARDO CATALANO

The inquiry into hope offers the man of our time the grammar of hope, 
meaning and prophecy draws upon it in its categorical and concrete work, accord-
ing to the plurality of its needs and of the relationships and solidarity that it culti-
vates and promotes. The hope of faith is an inexhaustible source which draws on 
the creative and inventive imagination of love. It constantly provokes and produces 
an anticipating thought that is thought of love for man and for the world, so that the 
new possibilities that emerge take on a form that is suited to future promised things.

Parole chiave: speranza - accompagnamento - grazia - vita - discernimento

CDD 1 2020.indb   28 03/06/20   09:29




