Cos’e I'agiografia

Il termine agiografia pud essere impiegato in due accezioni: esso pud indicare sia la
letteratura che la disciplina, cioe la produzione narrativa e letteraria sulla santita, sia gli studi,
la produzione critica e storiografica avente come oggetto la santita e il culto dei santi'. Per
ovviare a una eventuale possibile confusione, Réginald Grégoire ha proposto nel suo
Manuale di agiologia di adottare il termine agiografia per la letteratura sulla santita e il
termine agiologia per gli studi critici?.

All'interno della letteratura agiografica, € necessario porre attenzione ai vari generi
scelti dagli autori a seconda delle proprie finalita. Gli Atti e le Passioni, ad esempio, come si
vedra piu nel dettaglio nel paragrafo 1.3., sono dedicati specificatamente ai martiri. Le
Passioni sono certamente piu attente all’aspetto narrativo e, in alcuni casi, sono state scritte
anche dopo I'Editto di Milano del 313. Accanto a questi generi, nel Medioevo, nacque anche
quello delle legendae, necessarie, soprattutto per gli ordini mendicanti, alla predicazione sui
santi, specialmente nel giorno del loro dies natalis. All'interno di questo genere, ebbe una
notevole fortuna la Legenda Aurea, opera di Jacopo da Varazze, scritta intorno al 1260, che
proponeva una sorta di selezione e abbreviazione degli scritti agiografici, prediligendo le
storie dei martiri antichi e dei confessori dei primi secoli del Medioevo?3. Il compositore aveva
scelto centottantadue vite, ordinandole secondo il circolo dell’anno liturgico, e aveva dato,
cosi, allopera una sua unitarieta che trascendeva la lettura delle singole vite e si
ricomponeva nel grande quadro generale che segue il ritmo delle partizioni dell’'anno.

Di particolare importanza, all'interno dell’agiografia, & certamente il genere delle Vitae che
potevano essere scritte sia per raccontare le gesta di un santo al fine dell’edificazione
spirituale dei lettori sia, soprattutto nei secoli basso medievali, per aprire o raccontare le
tappe di un processo di canonizzazione*. Esse avevano I'obiettivo di narrare una esistenza
eccezionale e la perfetta coesione ai valori cristiani dei soggetti. Per fare questo gli autori
delle Vite, gli agiografi, avevano a disposizione due modelli di riferimento: potevano

attingere, infatti, per la struttura delle loro composizioni alla cultura classica pagana o a

" R. Grégoire, Agiografia: tra storia, filosofia, teologia, in Santita e agiografia, 15-24.
2 R. Grégoire, Manuale di agiologia, Fabriano 1980, 34-37.
3 U. Longo, La santita medievale, Roma 2006, 36.

4 A. Vauchez, L’influence des modeles hagiographiques sur les répresentations de la santeté dans le proces
de canonisation (Xllle -XVe s.), Actes du colloque organisé a Nanterre et a Paris (2-5 mai 1979), Centre de
Recherche sur 'Antiquité tardive et le Haut Moyen Age (&d.), Etudes Agustiniennes, Paris 1981, 585-596.



quella biblica. La tradizione classica offriva modelli formali come la biografia, I'elogio, il
panegirico, I'apologia, la lode commemorativa, mentre la tradizione biblica offriva modelli di
riferimento per i temi e i contenuti. Le Vite dei santi trovavano, quindi, nei generi e negli
autori classici un modello assai utile per la forma, per la struttura delle loro composizioni
mentre era la Bibbia a rappresentare la fonte ideale per le finalita e i contenuti. Le agiografie,
percid, si ponevano come un’ideale proseguimento della Bibbia, intesa come opera
agiografica per eccellenza. Un grande punto di riferimento per gli agiografi era rappresentato
anche dagli scritti apocrifi dei primi secoli dell’era cristiana proprio per la ricchezza delle
narrazioni e per I'attenzione ai dettagli, anche a volte immaginari. Tra la tardo antichita e
I'Alto Medievo le Vite hanno rappresentato una parte notevole della produzione narrativa,
toccando picchi di qualita letteraria e testimoniando in modo speciale i valori spirituali e
culturali dell’'epoca. L’obiettivo delle Vite, come si vedra anche in modo dettagliato nell’opera
di Eugippio, oggetto della presente trattazione, non era quello di produrre una cronaca: ecco
perché esse non prendevano in considerazione gli accadimenti delle vite dei protagonisti
con un unico grado attenzione ma si soffermavano sui momenti considerati dall’agiografo
piu significativi al fine di evidenziare le qualita e le virtu caratteristiche dei santi proposti
come modello per una comunita monastica specifica o per il popolo in generale e come
esempio di protezione e guida®. In base all'autore delle Vite, chiaramente, cambia il risultato
a livello letterario giacché esse potevano essere stilate da scrittori di chiara fama o da
chierici appena scolarizzati. L’autore stesso poteva rivestire il ruolo di semplice compilatore
e di “assemblatore” delle varie leggende che gia circolavano oralmente su quel santo, di
redattore o di autore vero e proprio nel senso anche di “inventore” di particolari o di situazioni
non documentate. Come si vedra nello specifico della Vita Severini, nelle agiografie
tardoantiche e medievali & possibile riconoscere dei topoi a proposito di passaggi
fondamentali.

Il racconto della vita di un santo generalmente veniva diviso in tre parti: prologo, corpo
centrale del testo con gli aspetti taumaturgici della vita del santo, exitus, cioé il momento
della morte del santo a cui l'autore dedicava particolare attenzione proprio perché visto
come il ricongiungimento con il Dio che lo aveva scelto e guidato durante la vita terrena®.
L’autore non sempre narrava gli avvenimenti in modo cronologico giacché, come si &
anzidetto, obiettivo della narrazione non era tracciare la biografia di un personaggio ma

farne evincere la predilezione divina sulla scorta delle imprese che lo vedono protagonista.

5 S. Boesch Gajano, La santita, Roma—Bari 1999, 124-130.
6 A. Vauchez, s.v. Santita, in Enciclopedia Einaudi, Xll, ed. Einaudi, Torino 1981, 441-453.



Grande importanza era riservata alla descrizione delle virtu del santo e alle caratteristiche
della sua santita: ad esempio, come viveva la sua vita ascetica, cenobitica, a servizio del
popolo di Dio e della chiesa. Un passaggio fondamentale nelle Vitae, oltre a quello della
morte, €, senz’altro, il momento della conversione che rappresenta, spesso, la vera nascita
del santo, il vero inizio, seppur non cronologico, della sua esistenza terrena giacché tutto
cio che é stato prima di tale momento € poca cosa in vista della salvezza propria e di quella
delle anime dei fedeli.

All'interno del genere, oltre a queste grandi e fondamentali “rubriche& possibile ritrovarne
altre ricorrenti quali, ad esempio, quella relativa alle origini del protagonista e quella inerente
la sua formazione culturale e spirituale. Quando il soggetto dell’opera ¢é il fondatore di un
ordine o di una comunita, si concede ampio spazio anche alla presentazione della regola
anche quando essa non € scritta o dettata in modo esplicito ma in forma implicita cioe
attraverso gli insegnamenti e gli esempi.

Le Vitae dei monaci, cosi come vedremo essere quella di Severino, non sono
esclusivamente imperniate sulla rappresentazione di una santita ascetica, lontana dal
mondo e contrapposta ad esso, ma presentano un nuovo fenomeno, destinato ad aver
ripercussioni profonde sulla societa occidentale, costituito dalla vocazione missionaria e

sociale del monachesimo che si traduce nell’ardente e intrepida evangelizzazione’.

I generi agiografici

Risultato di questo elegante gusto letterario, dell’attenzione alla perfezione formale e al
rispetto delle rubriche formali e contenutistiche fu, senz’altro, una imponente produzione di
letteratura agiografica, anche in versi, la canonizzazione del genere e la divulgazione delle
storie dei protagonisti®. In epoca piu decisamente medievale, sempre all'interno del genere,
ebbero fortuna anche le translationes e i libelli miraculorum?®. Sin dall’eta delle persecuzioni,
era stata approfondita e diffusa una “teologia del martirio”a tal punto da elevare i martiri a
veri testimoni di fede proprio per il dono della loro vita che li rendeva simili a Gesu Cristo.

Sul luogo del martirio o della sepoltura spesso vennero edificati edifici di culto che ne

7 A. Vauchez, s.v. Sainteté, in Dictionnaire des religions, a cura di P. Poupard, Paris, 1984, 1509- 1513.

8 Cfr. R. Aigrain, L’hagiographie. Ses sources, ses méthodes, son histoire, Reproduction inchangée de I'édition
originale de 1953 avec un complément bibliographique par Robert Godding, Société des Bollandistes,
Bruxelles 2000, 333-336.

° A. Vauchez, L’hagiographie entre la critique historique et la dinamique narrative, in “La vie spirituelle”, 143
(1989), 251-268.



custodivano le reliquie e ne consentivano la venerazione. Dalla memoria per i martiri si
passo, quindi, alla devozione e alle preghiere per questi modelli, considerati sempre piu
come intercessori. Questa intercessione si concretizzava gia nel culto del corpo dei santi
che era interpretato come ponte speciale tra 'umano e il divino.

Tra eta tardo antica e Medioevo, i furti e il commercio delle reliquie assunsero
proporzioni importanti e concorsero alla diffusione del cristianesimo arricchendo le chiese e
destando l'interesse di vescovi e imperatori che, come nel caso di Ottone |, diedero vita a
una vera e propria “grande rapina dei corpi santi”.

La grande diffusione di reliquie e I'ascesa del culto di un determinato santo furono promossi
e sostenuti dalla grande produzione agiografica del genere delle Translationes che non
trattavano la vita dei santi ma il trasferimento delle loro reliquie e i miracoli che esse
ottenevano per coloro che le veneravano e che al santo si affidavano. | racconti spesso
parlano di un terreno donato da un nobile a una chiesa o a un convento e della necessita di
consacrarlo con le reliquie di un santo o, nello specifico, proprio con le reliquie del santo
fondatore di quell’ordine o con quelle del vescovo di quella comunita. Una prima parte della
narrazione poteva essere dedicata alla inventio delle reliquie. E possibile rintracciare, infatti,
due scenari: le reliquie potevano essere custodite gia in un luogo noto, dove il santo era
stato sepolto, oppure potevano essere rinvenute in modo fortuito e prodigioso. In questo
secondo caso, si poteva assistere anche ai miracoli necessari alla identificazione del santo
a cui le reliquie appartenevano: cosi avvenne, ad esempio, per i santi Protasio e Gervasio
a Milano, fatti ritrovare e identificati da sant’/Ambrogio per divina ispirazione. Nelle
translationes segue la narrazione del trasferimento delle stesse dal luogo della sepoltura,
arricchita tante volte dalla menzione di battaglie, che rendevano quel luogo non piu sicuro,
o di incursioni e tentativi di furto. Poteva capitare anche che il luogo della nuova sepoltura
non fosse stato scelto in anticipo ma che i custodi delle reliquie avessero semplicemente la
necessita di spostarle a causa della insicurezza della zona e che, poi, in modo prodigioso
venisse individuata la collocazione definitiva. Questi viaggi diventavano una sorta di lunghe
solenni processioni, accompagnate da canti e preghiere e nel corso delle quali avvenivano
miracoli o avvenimenti prodigiosi. Le narrazioni, nella maggior parte dei casi, si
concludevano con l'elevatio, la solenne intronizzazione delle reliquie, e con il racconto di
miracoli avvenuti nel luogo in cui erano state poste, diventato immediatamente meta di

pellegrinaggio e centro propulsore del culto™©.

10 P, Golinelli, Strutture organizzative e vita religiosa nell’eta del particolarismo, in Storia dell’ltalia religiosa, 1.
L’antichita e il medioevo, a cura di A. Vauchez, Roma-Bari, 1993, 155-192.



Le reliquie, richieste, appunto, anche da sovrani e imperatori, erano diventate anche
strumento di potere politico e sociale attraverso il controllo e la gestione della sacralita''. La
reliquia diventa motivo identitario di una comunita, simbolo di unione e vincolo di coesione.

In questa rapida introduzione, si & notato come il miracolo si attesti come la prova piu
evidente del potere di un santo tanto da vivo quanto da morto. |l miracolo é I'elemento piu
importante delle agiografie: si € visto, infatti, come esse possano essere spesso scevre di
elementi biografici o di dati storici ma mai di eventi prodigiosi. Tali accadimenti sono la
testimonianza della predilezione divina, della profonda fede del santo e del suo rapporto
privilegiato con il Signore.

All'interno del repertorio agiografico, uno spazio particolare ai miracoli € dedicato
ovviamente nei libelli miraculorum. Attestazioni della frequenza di questo genere sono gia
in Agostino sia nei sermoni sia nel XXII libro del De civitate Dei. Accanto ai nomi di grandi
autori, quale, ad esempio, Gregorio di Tours, il genere si compone di una enorme quantita
di anonime raccolte di miracoli certificati dai notai per promuovere o confermare il culto di
un santo o, come si €& detto, per istruire un processo di canonizzazione. All'interno della
narrazione, il miracolo non & considerato un dato storico ma una testimonianza del contesto,
dello scenario culturale in cui si svolge o in cui € prodotto. A tale proposito, & necessario
riflettere sul fatto che i confini della agiografia appaiono nel Medioevo spesso impercettibili
giacché elementi del genere confluiscono in opere che non ne condividono, almeno a livello
teorico, gli scopi. Cosi, € possibile ritrovare racconti di miracoli, ad esempio, nelle cronache
o nei diari di viaggio: il tema della santita, infatti, pervade la societa tardo antica e,
soprattutto, quella medievale al punto che parlare di santi equivale a parlare della storia,
della tradizione, della cultura di un luogo o di un popolo. Nonostante non siano
precipuamente assimilabili al genere agiografico, anche i sermoni e gli itineraria inseriscono
racconti lagati alla santita al loro interno. Sin dai primi secoli del Cristianesimo, infatti, la
pratica del pellegrinaggio rivesti un ruolo importante e sempre piu preminente nella vita
religiosa cristiana. Le tombe degli apostoli Pietro e Paolo a Roma o quella dell’apostolo
Giacomo a Compostela, in Galizia, ad esempio, divennero i principali poli di attrazione per i
fedeli di tutto il mondo. Oltre a queste mete, ovviamente, suscitarono sempre piu interesse
le tombe dei martiri 0 dei santi vescovi. Insieme al culto si svilupparono le strade, gl
insediamenti lungo di esse e la letteratura che riguardava i santuari costruiti su quei luoghi
di sepoltura e i pellegrinaggi ad essi diretti. Ben presto fu elaborata una letteratura specifica

dedicata ai pellegrini con indicazioni sui percorsi da seguire, i santuari da visitare e con una

T, Calid — R. Michetti, Un’agiografia per I'ltalia. Santi e identita territoriali, in Europa sacra, 147-180.



raccolta di notizie sulle vicende e i miracoli relativi ai santi oggetto di venerazione con lo
scopo principale di promuoverne il culto. In questo senso un nitido esempio € costituito dalla
compilazione conosciuta come Liber sancti Jacobi, redatta nel XIl secolo, che raccoglie
insieme a una guida ad uso del pellegrino per raggiungere Santiago de Compostela, testi
liturgici e cronachistici, la Vita dell’apostolo Giacomo e il resoconto dei miracoli operati per
mezzo della sua intercessione. Gia nella tardo-antichita e nel corso dell’Alto Medioevo,
erano stati prodotti esempi di letteratura di questo genere con gli ltineraria romana o quelli
relativi alla Terra Santa come, solo per citare un esempio, la Peregrinatio sanctae Paulae di
Girolamo.

Anche le omelie venivano spesso composte proprio per parlare di un santo, il giorno
del suo dies natalis prevalentemente o in occasione di particolari ricorrenze come proprio il
trasferimento delle reliquie. Tali sermoni avevano sia la finalita della promozione del culto
sia la parenesi, cioé I'edificazione spirituale del pubblico, sia laico sia religioso quando essi
venivano letti alle comunita monastiche'?. Era proprio il racconto della vita di un santo a
stimolare I'imitazione delle sue virtu, il pentimento per i propri peccati, la conduzione santa
di una vita ordinaria.
Nel Medioevo, invece, proprio grazie alla diffusione degli ordini mendicanti, le agiografie
trovarono una diffusione maggiore e ad ampio raggio poiché non piu legate ai luoghi di culto
o ai monasteri. Furono proprio questi ordini a contrastare il diffondersi di alcune eresie grazie
a una predicazione instancabile rivolta anche, e spesso soprattutto, alla gente comune. A
tale scopo uno degli strumenti piu utilizzati fu proprio il genere agiografico, interpretato quasi
come una sorta di vangelo dei poveri, perché scevro da contenuti teologici elevati ma
semplice e diretto. Si diffuse il genere degli exempla e delle legendae novae che, insieme
alle raccolte agiografiche, rappresentarono una fonte ricca e preziosa per i predicatori. La
novita delle legendae novae risiede nel fatto che esse, essendo una forma “abbreviata” dei
testi ed essendo raccolte in codici di dimensioni ridotte, rappresentavano uno strumento
utile e agevole per le predicazioni. Le raccolte agiografiche,infatti, si proponevano come una
via di mezzo tra i calendari e i martirologi che offrivano una forma troppo sintetica delle vite
dei santi, limitandosi a fornire poche ed essenziali informazioni che nulla lasciavano
all'aspetto letterario e narrativo delle stesse, e la singola e dettagliata Vita. Esse offrivano
un quadro unitario a un determinato aspetto, a particolari virtu e valori che si volevano far

emergere all’intero dell’intero ciclo dell’anno liturgico.

2 Longo, La santita medievale cit., 35.



Al termine di questa breve introduzione sul genere, &€ fondamentale evidenziare che,
nonostante i confini sottili tra i generi letterari medievali, I'agiografia vive come prodotto
culturale caratterizzato da finalita e caratteri assolutamente propri ed € necessario
sottolineare come non sia corretto parlare di un genere omogeneo ma di generi agiografici
distinti, dalle Passiones alle raccolte di miracoli, dalle Translationes alle Vitae: si e visto
come tanto per la forma, per la struttura, quanto per i contenuti e le finalita esse divergano
nonostante il soggetto comune resti I'esaltazione della santita e il riconoscimento della
predilezione divina.

L’idea di santita varia, quindi, attraversi i secoli e, se nel primo secolo del cristianesimo
i santi per eccellenza erano considerati gli apostoli perché testimoni della vita di Gesu,
durante I'eta delle persecuzioni saranno i testimoni/udprupe¢ a rappresentare 'immagine
perfetta della santita; dopo I'editto di Milano fu la santita di chi offriva la propria vita non con
lo spargimento di sangue ma con la rinuncia al mondo a prevalere e nei secoli successivi
avranno successo le vite dei santi vescovi che avevano fondato, custodito e guidato le
comunita sia in terra sia attraverso un patronato celeste.

Anche nei secoli successivi a quelli oggetto della nostra trattazione, I'idea di santita si
e sempre inserita all'interno del contesto socio-culturale nel quale nasceva e veniva
prodotta: si pensi al tema dei grandi sovrani santi che offriva un’idea di potere sacro
contrapposto a quello laico, terreno e destinato a finire; al misticismo di epoca romantica; al
desiderio missionario correlato alle nuove scoperte geografiche; alla santita ordinaria, laica
del secolo scorso che ha prediletto coppie di sposi, mamme che hanno sacrificano la propria
vita per mettere al mondo i propri bambini, giovani entusiasti testimoni del Vangelo, politici
integerrimi, vescovi pronti a rinunciare ai propri orpelli per andare incontro al povero che
bussava alla porta. | santi sono uno specchio dell’epoca in cui vivono anche quando sono
controcorrente perché i loro agiografi riescono a cogliere all'interno delle rispettive vicende
i tratti che servono in quel momento al pubblico, religioso o laico, all’esaltazione di quella
vita, utili a individuarne con certezza la vicinanza con Dio e la sua predilezione'3. Tale
elemento, tuttavia, potrebbe compromettere I'attendibilita degli scritti, intendendoli, cosi,
esclusivamente come prodotti letterari. Secondo la presente trattazione, le agiografie non
essendo testi storici ma contenendo dati storici, non si prefiggono come biografie
assolutamente veritiere ma come quadri, riproduzioni, del’'immagine di un personaggio che

si vuole evidenziare come santo e per tale fine, si esalta tutto cid che concorre a tale scopo,

13 A Vauchez, Il santo, in L'uomo medievale, a cura di J. Le Goff, Roma-Bari 1987, 351-390.



si passa in ombra cid che lo comprometterebbe e si delineano le vicende ricalcandole su
quelle di precedenti illustri, biblici o agiografici.

A tale proposito, si rivela necessario anche fare riferimento al connubio imprescindibile
tra agiografia e arti visive: se, infatti, a livello letterario questi testi esaltavano un determinato
stile di santita, elevandolo a modello e a esempio per un pubblico alfabetizzato che solo
attraverso la mediazione della predicazione poteva arrivare anche al popolo non istruito, un
affresco rappresentava un messaggio diretto e immediato mediante il quale si poteva
raccontare una storia, cristallizzare un momento, suscitare interesse, emozione e
commozione. Proprio una delle caratteristiche della cultura medievale e cioé la tendenza ad
interpretare tutto in chiave simbolica, rende di grande interesse lo studio dell’iconografia e
la considerazione delle immagini relative alla santita come preziose fonti storiche, laddove
per immagini si intendono una grande quantita di cose, dalle miniature nei codici alle vetrate,
le tavole e i cicli di affreschi nei luoghi di culto. Al pari dei testi, le immagini agiografiche
sono testimonianze preziose delle concezioni della santita nel medioevo. Non erano
assolutamente infrequenti i casi di figure di santi sottoposte a continui adeguamenti a
seconda dell’evolversi delle concezioni teologiche e dogmatiche.

E chiaro, quindi, che non si pud parlare di un genere agiografico unico: & piu corretto
affermare che tra eta tardo-antica e medievale esiste una dimensione agiografica della
scrittura e dell’arte che € utile per esprimere e veicolare determinate concezioni e
determinati valori. Tale assunto & particolarmente evidente, ad esempio, a proposito degli
exempla o, piu in generale, in numerosi casi in cui in un’opera si intende proporre un modello
di comportamento umano e cristiano. Nell’esaminare i confini dei generi agiografici, quindi,
non si pud non tenere conto di altri campi come la liturgia, la predicazione, il rapporto con
limmagine e I'arte e con la tradizione orale'. E importante, a tale fine, considerare anche i
luoghi in cui nascevano tali opere e, in tal senso, & certamente notevole la dipendenza degli
scriptoria monastici ed ecclesiastici, allinterno dei quali venivano composti, ricopiati o
rielaborati i testi in codici che avevano differenti funzioni e che costituivano, dunque, i

contenitori e i veicoli di diffusione della produzione agiografica.

I destinatari delle agiografie

4 Longo, La santita medievale, cit., 39 — 41.



Altro elemento importante nell’analisi dei testi agiografici & individuare il pubblico, i
destinatari di riferimento. Principalmente bisogna verificare se i testi vennero scritti per uso
liturgico o per letture private e per l'edificazione personale. E possibile, ad esempio,
distinguere i lezionari dai leggendari: i primi presentavano una divisione dei testi agiografici
in lezioni, mentre i secondi contenevano testi agiografici che non presentano segni di
divisione liturgica e che dunque non furono concepiti inizialmente per I'ufficio liturgico ma
per la lettura pubblica o privata. All'interno di queste due categorie sono state distinte
sottotipologie specifiche diverse per scopo, forma e contenuto dei testi. Accanto a lezionari
e leggendari agiografici & possibile trovare i Libelli che contenevano una sola legenda o un
insieme di testi dedicati a un singolo santo. Esistevano anche altri testi che, pur non essendo
agiografici nello scopo iniziale, contenevano, tuttavia, materiale agiografico: si fa riferimento,
ad esempio, ai breviari, nei quali insieme a una serie di testi per la celebrazione dell’ufficio
liturgico erano inseriti estratti dalle Vite e dalle Passioni; i martirologi storici che, in
corrispondenza delle feste dei santi, potevano integrare nella notizia estratti o talvolta intere
Passioni o Vite; i Miracula; le raccolte di exempla che potevano contenere racconti
agiografici nel repertorio di temi designati a guidare la predicazione; i codices miscellanei
che al loro interno, insieme a lettere e trattati di contenuto spirituale o teologico, sermoni,
preghiere potevano comprendere testi agiografici; le raccolte agiografiche concepite e
compilate da un singolo autore'®. | codici, percio, rappresentano lo spazio che ha conservato
e tramandato il patrimonio letterario agiografico medievale.

E possibile affermare, quindi, che alla base della produzione di un testo agiografico si
possono individuare due motivazioni: una legata all’esigenza di elaborare e fissare la
memoria storica di una esperienza di santita che si vuole ricordare e I'altra alla necessita di
disporre di una memoria per il culto. Ricostruendo la memoria storica di un santo, ne si
promuove il culto tanto per il santo stesso quanto per le sue reliquie o per il luogo che le
ospita. Il rapporto intrinseco tra agiografia e culto di un santo rappresenta una delle
caratteristiche determinanti della produzione del genere giacché essa era strumentale sia

alla celebrazione liturgica sia alla divulgazione.

Il ruolo degli agiografi

5 Longo, La santita medievale cit., 40.



Il legame sostanziale tra agiografia e culto di un santo contribuisce a conferire all’agiografia
una dimensione di attualita proprio per il fatto che, come si & detto, essa si adattava agli
orientamenti religiosi della societa e degli ambienti che ne fruivano modificando, ad
esempio, le caratteristiche della santita del protagonista in modo piu coordinato alle
concezioni religiose dell’epoca’®. Poteva capitare, infatti, che le agiografie tardo-antiche
venissero riattualizzate nel medioevo anche attraverso processi di riscrittura e di tale
processo spesso la tradizione manoscritta offre agli studiosi una importante testimonianza.
Alla base di queste riscritture potevano esserci sia motivazioni legate allammodernamento
del contenuto sia quelle di ordine letterario come, ad esempio, I'esigenza di traduzioni o di
miglioramenti linguistici o stilistici. L’attualizzazione del testo agiografico poteva avvenire
anche non modificando in modo strutturale ed evidente il testo originario ma
‘semplicemente” mediante aggiunte, attraverso I'inserimento di prologhi mirati o di singoli
episodi o anche mediante riduzioni del contenuto. Le riscritture potevano essere funzionali
anche a dare prestigio a dinastie politiche o ecclesiastiche, attribuendo loro antichita e
legami con personaggi santi, 0 anche per rivendicare la presenza atavica e miracolosa di
reliquie o diritti di possesso di luoghi santi.

Ecco che cosi, come si vedra nella Vita Severini, le due componenti fondamentali del
processo di produzione agiografica sono, senza ombra di dubbio, la committenza e gl
agiografi. Infatti, perché un testo agiografico venisse redatto era necessario che vi fosse
una committenza, che poteva essere rappresentata da un monastero, da una chiesa locale,
da un vescovo, da un sovrano, da una famiglia nobile ma anche da una confraternita, da
una corporazione o da un gruppo di devoti che aveva bisogno di uno scritto che fissasse la
memoria su una determinata esperienza di santita. Entra, cosi, in gioco 'enorme e sottile
ruolo dell’agiografo il quale materialmente raccoglieva i dati e ordinava i contenuti secondo
la forma e i propositi richiesti dal committente”.

La compilazione di un testo agiografico richiedeva, infatti, un insieme di conoscenze
storiche, bibliche, teologiche e di tecniche letterarie. Un testo agiografico, infatti, come si
vedra anche nell'opera oggetto del presente studio, &€ formato sia dai dati specifici che
riguardano la vita del santo sia dagli stimoli parenetici che il redattore attinge dal patrimonio
delle sue conoscenze bibliche, agiografiche, teologiche e morali, finalizzate

6 R. Michetti, Le raccolte di vite di santi tra universalismo e regionalismo, in Vita religiosa e identita politiche:
universalita e particolarismo nellEuropa del tardo medioevo, a cura di S. Gensini, S. Miniato 1998, 215-230.
7'S. La Salvia, L’invenzione di un culto: Santa Filomena da taumaturga a guerriera della fede, in Culto dei
santi, istituzioni e classi sociali in eta preindustriale, a cura di S. Boesch Gajano — L. Sebastiani, L'Aquila-
Roma 1984, 873-956.



all’'accrescimento umano e cristiano del pubblico. L’agiografo, quindi, si potrebbe affermare
che & protagonista della sua opera quasi allo stesso grado del santo di cui tratta. Nessuna
agiografia, infatti, sarebbe stata uguale se fosse stata scritta da un autore diverso.
L’agiografo & sempre un interprete e un filtro tra la vicenda storica del santo e la sua
rappresentazione agiografica. Grande é stato il lavoro di questi autori tanto che il patrimonio
agiografico € immenso: si pensi, ad esempio, anche solo al fatto che Bibliotheca
hagiographica latina, fondamentale repertorio di tutti i testi dedicati ai santi nel medioevo,
enumera piu di tredicimila testi agiografici a cui vanno aggiunte a partire dal X secolo le

opere prodotte nelle lingue vernacolari®®.

8 L ongo, La santita medievale cit., 43.



	Cos’è l’agiografia
	I generi agiografici
	I destinatari delle agiografie
	Il ruolo degli agiografi

