
Cos’è l’agiografia 

 
Il termine agiografia può essere impiegato in due accezioni: esso può indicare sia la 

letteratura che la disciplina, cioè la produzione narrativa e letteraria sulla santità, sia gli studi, 

la produzione critica e storiografica avente come oggetto la santità e il culto dei santi1. Per 

ovviare a una eventuale possibile confusione, Réginald Grégoire ha proposto nel suo 

Manuale di agiologia di adottare il termine agiografia per la letteratura sulla santità e il 

termine agiologia per gli studi critici2.  

        All’interno della letteratura agiografica, è necessario porre attenzione ai vari generi 

scelti dagli autori a seconda delle proprie finalità. Gli Atti e le Passioni, ad esempio, come si 

vedrà più nel dettaglio nel paragrafo 1.3., sono dedicati specificatamente ai martiri. Le 

Passioni sono certamente più attente all’aspetto narrativo e, in alcuni casi, sono state scritte 

anche dopo l’Editto di Milano del 313. Accanto a questi generi, nel Medioevo, nacque anche 

quello delle legendae, necessarie, soprattutto per gli ordini mendicanti, alla predicazione sui 

santi, specialmente nel giorno del loro dies natalis. All’interno di questo genere, ebbe una 

notevole fortuna la Legenda Aurea, opera di Jacopo da Varazze, scritta intorno al 1260, che 

proponeva una sorta di selezione e abbreviazione degli scritti agiografici, prediligendo le 

storie dei martiri antichi e dei confessori dei primi secoli del Medioevo3. Il compositore aveva 

scelto centottantadue vite, ordinandole secondo il circolo dell’anno liturgico, e aveva dato, 

così, all’opera una sua unitarietà che trascendeva la lettura delle singole vite e si 

ricomponeva nel grande quadro generale che segue il ritmo delle partizioni dell’anno.  

Di particolare importanza, all’interno dell’agiografia, è certamente il genere delle Vitae che 

potevano essere scritte sia per raccontare le gesta di un santo al fine dell’edificazione 

spirituale dei lettori sia, soprattutto nei secoli basso medievali, per aprire o raccontare le 

tappe di un processo di canonizzazione4. Esse avevano l’obiettivo di narrare una esistenza 

eccezionale e la perfetta coesione ai valori cristiani dei soggetti. Per fare questo gli autori 

delle Vite, gli agiografi, avevano a disposizione due modelli di riferimento: potevano 

attingere, infatti, per la struttura delle loro composizioni alla cultura classica pagana o a 

 
1 R. Grégoire, Agiografia: tra storia, filosofia, teologia, in Santità e agiografia, 15-24.  
2 R. Grégoire, Manuale di agiologia, Fabriano 1980, 34-37. 
3 U. Longo, La santità medievale, Roma 2006, 36. 

4 A. Vauchez, L’influence des modèles hagiographiques sur les répresentations de la santeté dans le procès 
de canonisation (XIIIe -XVe s.), Actes du colloque organisé à Nanterre et à París (2-5 mai 1979), Centre de 
Recherche sur l’Antiquité tardive et le Haut Moyen Age (éd.), Études Agustiniennes, Paris 1981, 585-596. 



quella biblica. La tradizione classica offriva modelli formali come la biografia, l’elogio, il 

panegirico, l’apologia, la lode commemorativa, mentre la tradizione biblica offriva modelli di 

riferimento per i temi e i contenuti. Le Vite dei santi trovavano, quindi, nei generi e negli 

autori classici un modello assai utile per la forma, per la struttura delle loro composizioni 

mentre era la Bibbia a rappresentare la fonte ideale per le finalità e i contenuti. Le agiografie, 

perciò, si ponevano come un’ideale proseguimento della Bibbia, intesa come opera 

agiografica per eccellenza. Un grande punto di riferimento per gli agiografi era rappresentato 

anche dagli scritti apocrifi dei primi secoli dell’era cristiana proprio per la ricchezza delle 

narrazioni e per l’attenzione ai dettagli, anche a volte immaginari. Tra la tardo antichità e 

l’Alto Medievo le Vite hanno rappresentato una parte notevole della produzione narrativa, 

toccando picchi di qualità letteraria e testimoniando in modo speciale i valori spirituali e 

culturali dell’epoca. L’obiettivo delle Vite, come si vedrà anche in modo dettagliato nell’opera 

di Eugippio, oggetto della presente trattazione, non era quello di produrre una cronaca: ecco 

perché esse non prendevano in considerazione gli accadimenti delle vite dei protagonisti 

con un unico grado attenzione ma si soffermavano sui momenti considerati dall’agiografo 

più significativi al fine di evidenziare le qualità e le virtù caratteristiche dei santi proposti 

come modello per una comunità monastica specifica o per il popolo in generale e come 

esempio di protezione e guida5. In base all’autore delle Vite, chiaramente, cambia il risultato 

a livello letterario giacché esse potevano essere stilate da scrittori di chiara fama o da 

chierici appena scolarizzati. L’autore stesso poteva rivestire il ruolo di semplice compilatore 

e di “assemblatore” delle varie leggende che già circolavano oralmente su quel santo, di 

redattore o di autore vero e proprio nel senso anche di “inventore” di particolari o di situazioni 

non documentate. Come si vedrà nello specifico della Vita Severini, nelle agiografie 

tardoantiche e medievali è possibile riconoscere dei topoi a proposito di passaggi 

fondamentali.  

Il racconto della vita di un santo generalmente veniva diviso in tre parti: prologo, corpo 

centrale del testo con gli aspetti taumaturgici della vita del santo, exitus, cioè il momento 

della morte del santo a cui l’autore dedicava particolare attenzione proprio perché visto 

come il ricongiungimento con il Dio che lo aveva scelto e guidato durante la vita terrena6. 

L’autore non sempre narrava gli avvenimenti in modo cronologico giacché, come si è 

anzidetto, obiettivo della narrazione non era tracciare la biografia di un personaggio ma 

farne evincere la predilezione divina sulla scorta delle imprese che lo vedono protagonista. 

 
5 S. Boesch Gajano, La santità, Roma–Bari 1999, 124-130.  
6 A. Vauchez, s.v. Santità, in Enciclopedia Einaudi, XII, ed. Einaudi, Torino 1981, 441-453. 



Grande importanza era riservata alla descrizione delle virtù del santo e alle caratteristiche 

della sua santità: ad esempio, come viveva la sua vita ascetica, cenobitica, a servizio del 

popolo di Dio e della chiesa. Un passaggio fondamentale nelle Vitae, oltre a quello della 

morte, è, senz’altro, il momento della conversione che rappresenta, spesso, la vera nascita 

del santo, il vero inizio, seppur non cronologico, della sua esistenza terrena giacché tutto 

ciò che è stato prima di tale momento è poca cosa in vista della salvezza propria e di quella 

delle anime dei fedeli.  

All’interno del genere, oltre a queste grandi e fondamentali “rubriche”è possibile ritrovarne 

altre ricorrenti quali, ad esempio, quella relativa alle origini del protagonista e quella inerente 

la sua formazione culturale e spirituale. Quando il soggetto dell’opera è il fondatore di un 

ordine o di una comunità, si concede ampio spazio anche alla presentazione della regola 

anche quando essa non è scritta o dettata in modo esplicito ma in forma implicita cioè 

attraverso gli insegnamenti e gli esempi.  

Le Vitae dei monaci, così come vedremo essere quella di Severino, non sono 

esclusivamente imperniate sulla rappresentazione di una santità ascetica, lontana dal 

mondo e contrapposta ad esso, ma presentano un nuovo fenomeno, destinato ad aver 

ripercussioni profonde sulla società occidentale, costituito dalla vocazione missionaria e 

sociale del monachesimo che si traduce nell’ardente e intrepida evangelizzazione7.  

 

I generi agiografici 

 

Risultato di questo elegante gusto letterario, dell’attenzione alla perfezione formale e al 

rispetto delle rubriche formali e contenutistiche fu, senz’altro, una imponente produzione di 

letteratura agiografica, anche in versi, la canonizzazione del genere e la divulgazione delle 

storie dei protagonisti8. In epoca più decisamente medievale, sempre all’interno del genere, 

ebbero fortuna anche le translationes e i libelli miraculorum9. Sin dall’età delle persecuzioni, 

era stata approfondita e diffusa una “teologia del martirio”a tal punto da elevare i martiri a 

veri testimoni di fede proprio per il dono della loro vita che li rendeva simili a Gesù Cristo. 

Sul luogo del martirio o della sepoltura spesso vennero edificati edifici di culto che ne 

 
7 A. Vauchez, s.v. Sainteté, in Dictionnaire des religions, a cura di P. Poupard, Paris, 1984, 1509- 1513. 
8 Cfr. R. Aigrain, L’hagiographie. Ses sources, ses méthodes, son histoire, Reproduction inchangée de l’édition 
originale de 1953 avec un complément bibliographique par Robert Godding, Société des Bollandistes, 
Bruxelles 2000, 333-336. 
9 A. Vauchez, L’hagiographie entre la critique historique et la dinamique narrative, in “La vie spirituelle”, 143 
(1989), 251-268. 



custodivano le reliquie e ne consentivano la venerazione. Dalla memoria per i martiri si 

passò, quindi, alla devozione e alle preghiere per questi modelli, considerati sempre più 

come intercessori. Questa intercessione si concretizzava già nel culto del corpo dei santi 

che era interpretato come ponte speciale tra l’umano e il divino.  

         Tra età tardo antica e Medioevo, i furti e il commercio delle reliquie assunsero 

proporzioni importanti e concorsero alla diffusione del cristianesimo arricchendo le chiese e 

destando l’interesse di vescovi e imperatori che, come nel caso di Ottone I, diedero vita a 

una vera e propria “grande rapina dei corpi santi”.  

La grande diffusione di reliquie e l’ascesa del culto di un determinato santo furono promossi 

e sostenuti dalla grande produzione agiografica del genere delle Translationes che non 

trattavano la vita dei santi ma il trasferimento delle loro reliquie e i miracoli che esse 

ottenevano per coloro che le veneravano e che al santo si affidavano. I racconti spesso 

parlano di un terreno donato da un nobile a una chiesa o a un convento e della necessità di 

consacrarlo con le reliquie di un santo o, nello specifico, proprio con le reliquie del santo 

fondatore di quell’ordine o con quelle del vescovo di quella comunità. Una prima parte della 

narrazione poteva essere dedicata alla inventio delle reliquie. È possibile rintracciare, infatti, 

due scenari: le reliquie potevano essere custodite già in un luogo noto, dove il santo era 

stato sepolto, oppure potevano essere rinvenute in modo fortuito e prodigioso. In questo 

secondo caso, si poteva assistere anche ai miracoli necessari alla identificazione del santo 

a cui le reliquie appartenevano: così avvenne, ad esempio, per i santi Protasio e Gervasio 

a Milano, fatti ritrovare e identificati da sant’Ambrogio per divina ispirazione. Nelle 

translationes segue la narrazione del trasferimento delle stesse dal luogo della sepoltura, 

arricchita tante volte dalla menzione di battaglie, che rendevano quel luogo non più sicuro, 

o di incursioni e tentativi di furto. Poteva capitare anche che il luogo della nuova sepoltura 

non fosse stato scelto in anticipo ma che i custodi delle reliquie avessero semplicemente la 

necessità di spostarle a causa della insicurezza della zona e che, poi, in modo prodigioso 

venisse individuata la collocazione definitiva. Questi viaggi diventavano una sorta di lunghe 

solenni processioni, accompagnate da canti e preghiere e nel corso delle quali avvenivano 

miracoli o avvenimenti prodigiosi. Le narrazioni, nella maggior parte dei casi, si 

concludevano con l’elevatio, la solenne intronizzazione delle reliquie, e con il racconto di 

miracoli avvenuti nel luogo in cui erano state poste, diventato immediatamente meta di 

pellegrinaggio e centro propulsore del culto10.  

 
10 P. Golinelli, Strutture organizzative e vita religiosa nell’età del particolarismo, in Storia dell’Italia religiosa, I. 
L’antichità e il medioevo, a cura di A. Vauchez, Roma-Bari, 1993, 155-192. 



Le reliquie, richieste, appunto, anche da sovrani e imperatori, erano diventate anche 

strumento di potere politico e sociale attraverso il controllo e la gestione della sacralità11. La 

reliquia diventa motivo identitario di una comunità, simbolo di unione e vincolo di coesione.  

       In questa rapida introduzione, si è notato come il miracolo si  attesti come la prova più 

evidente del potere di un santo tanto da vivo quanto da morto. Il miracolo è l’elemento più 

importante delle agiografie: si è visto, infatti, come esse possano essere spesso scevre di 

elementi biografici o di dati storici ma mai di eventi prodigiosi. Tali accadimenti sono la 

testimonianza della predilezione divina, della profonda fede del santo e del suo rapporto 

privilegiato con il Signore.  

        All’interno del repertorio agiografico, uno spazio particolare ai miracoli è dedicato 

ovviamente nei libelli miraculorum. Attestazioni della frequenza di questo genere sono già 

in Agostino sia nei sermoni sia nel XXII libro del De civitate Dei. Accanto ai nomi di grandi 

autori, quale, ad esempio, Gregorio di Tours, il genere si compone di una enorme quantità 

di anonime raccolte di miracoli certificati dai notai per promuovere o confermare il culto di 

un santo o, come si è detto, per istruire un processo di canonizzazione. All’interno della 

narrazione, il miracolo non è considerato un dato storico ma una testimonianza del contesto, 

dello scenario culturale in cui si svolge o in cui è prodotto. A tale proposito, è necessario 

riflettere sul fatto che i confini della agiografia appaiono nel Medioevo spesso impercettibili 

giacché elementi del genere confluiscono in opere che non ne condividono, almeno a livello 

teorico, gli scopi. Così, è possibile ritrovare racconti di miracoli, ad esempio, nelle cronache 

o nei diari di viaggio: il tema della santità, infatti, pervade la società tardo antica e, 

soprattutto, quella medievale al punto che parlare di santi equivale a parlare della storia, 

della tradizione, della cultura di un luogo o di un popolo. Nonostante non siano 

precipuamente assimilabili al genere agiografico, anche i sermoni e gli itineraria inseriscono 

racconti lagati alla santità al loro interno. Sin dai primi secoli del Cristianesimo, infatti, la 

pratica del pellegrinaggio rivestì un ruolo importante e sempre più preminente nella vita 

religiosa cristiana. Le tombe degli apostoli Pietro e Paolo a Roma o quella dell’apostolo 

Giacomo a Compostela, in Galizia, ad esempio, divennero i principali poli di attrazione per i 

fedeli di tutto il mondo. Oltre a queste mete, ovviamente, suscitarono sempre più interesse  

le tombe dei martiri o dei santi vescovi. Insieme al culto si svilupparono le strade, gli 

insediamenti lungo di esse e la letteratura che riguardava i santuari costruiti su quei luoghi 

di sepoltura e i pellegrinaggi ad essi diretti. Ben presto fu elaborata una letteratura specifica 

dedicata ai pellegrini con indicazioni sui percorsi da seguire, i santuari da visitare e con una 

 
11 T. Caliò – R. Michetti, Un’agiografia per l’Italia. Santi e identità territoriali, in Europa sacra, 147-180. 



raccolta di notizie sulle vicende e i miracoli relativi ai santi oggetto di venerazione con lo 

scopo principale di promuoverne il culto. In questo senso un nitido esempio è costituito dalla 

compilazione conosciuta come Liber sancti Jacobi, redatta nel XII secolo, che raccoglie 

insieme a una guida ad uso del pellegrino per raggiungere Santiago de Compostela, testi 

liturgici e cronachistici, la Vita dell’apostolo Giacomo e il resoconto dei miracoli operati per 

mezzo della sua intercessione. Già nella tardo-antichità e nel corso dell’Alto Medioevo, 

erano stati prodotti esempi di letteratura di questo genere con gli Itineraria romana o quelli 

relativi alla Terra Santa come, solo per citare un esempio, la Peregrinatio sanctae Paulae di 

Girolamo.  

        Anche le omelie venivano spesso composte proprio per parlare di un santo, il giorno 

del  suo dies natalis prevalentemente o in occasione di particolari ricorrenze come proprio il 

trasferimento delle reliquie. Tali sermoni avevano sia la finalità della promozione del culto 

sia la parenesi, cioè l’edificazione spirituale del pubblico, sia laico sia religioso quando essi 

venivano letti alle  comunità monastiche12. Era proprio il racconto della vita di un santo a 

stimolare l’imitazione delle sue virtù, il pentimento per i propri peccati, la conduzione santa 

di una vita ordinaria.  

Nel Medioevo, invece, proprio grazie alla diffusione degli ordini mendicanti, le agiografie 

trovarono una diffusione maggiore e ad ampio raggio poiché non più legate ai luoghi di culto 

o ai monasteri. Furono proprio questi ordini a contrastare il diffondersi di alcune eresie grazie 

a una predicazione instancabile rivolta anche, e spesso soprattutto, alla gente comune. A 

tale scopo uno degli strumenti più utilizzati fu proprio il genere agiografico, interpretato quasi 

come una sorta di vangelo dei poveri, perché scevro da contenuti teologici elevati ma 

semplice e diretto. Si diffuse il genere degli exempla e delle legendae novae che, insieme 

alle raccolte agiografiche, rappresentarono una fonte ricca e preziosa per i predicatori. La 

novità delle legendae novae risiede nel fatto che esse, essendo una forma “abbreviata” dei 

testi ed essendo raccolte in codici di dimensioni ridotte, rappresentavano uno strumento 

utile e agevole per le predicazioni. Le raccolte agiografiche,infatti, si proponevano come una 

via di mezzo tra i calendari e i martirologi che offrivano una forma troppo sintetica delle vite 

dei santi, limitandosi a fornire poche ed essenziali informazioni che nulla lasciavano 

all’aspetto letterario e narrativo delle stesse, e la singola e dettagliata Vita. Esse offrivano 

un quadro unitario a un determinato aspetto, a particolari virtù e valori che si volevano far 

emergere all’intero dell’intero ciclo dell’anno liturgico.  

 
12 Longo, La santità medievale cit., 35. 



Al termine di questa breve introduzione sul genere, è fondamentale evidenziare che, 

nonostante i confini sottili tra i generi letterari medievali, l’agiografia vive come prodotto 

culturale caratterizzato da finalità e caratteri assolutamente propri ed è necessario 

sottolineare come non sia corretto parlare di un genere omogeneo ma di generi agiografici 

distinti, dalle Passiones alle raccolte di miracoli, dalle Translationes alle Vitae: si è visto 

come tanto per la forma, per la struttura, quanto per i contenuti e le finalità esse divergano 

nonostante il soggetto comune resti l’esaltazione della santità e il riconoscimento della 

predilezione divina.  

       L’idea di santità varia, quindi, attraversi i secoli e, se nel primo secolo del cristianesimo 

i santi per eccellenza erano considerati gli apostoli perché testimoni della vita di Gesù,  

durante l’età delle persecuzioni saranno i testimoni/μάρτυρες a rappresentare l’immagine 

perfetta della santità; dopo l’editto di Milano fu la santità di chi offriva la propria vita non con 

lo spargimento di sangue ma con la rinuncia al mondo a prevalere e nei secoli successivi 

avranno successo le vite dei santi vescovi che avevano fondato, custodito e guidato le 

comunità sia in terra sia attraverso un patronato celeste. 

       Anche nei secoli successivi a quelli oggetto della nostra trattazione, l’idea di santità si 

è sempre inserita all’interno del contesto socio-culturale nel quale nasceva e veniva 

prodotta: si pensi al tema dei grandi sovrani santi che offriva un’idea di potere sacro 

contrapposto a quello laico, terreno e destinato a finire; al misticismo di epoca romantica; al 

desiderio missionario correlato alle nuove scoperte geografiche; alla santità ordinaria, laica 

del secolo scorso che ha prediletto coppie di sposi, mamme che hanno sacrificano la propria 

vita per mettere al mondo i propri bambini, giovani entusiasti testimoni del Vangelo, politici 

integerrimi, vescovi pronti a rinunciare ai propri orpelli per andare incontro al povero che 

bussava alla porta. I santi sono uno specchio dell’epoca in cui vivono anche quando sono 

controcorrente perché i loro agiografi riescono a cogliere all’interno delle rispettive vicende 

i tratti che servono in quel momento al pubblico, religioso o laico, all’esaltazione di quella 

vita, utili a individuarne con certezza la vicinanza con Dio e la sua predilezione13. Tale 

elemento, tuttavia, potrebbe compromettere l’attendibilità degli scritti, intendendoli, così, 

esclusivamente come prodotti letterari. Secondo la presente trattazione, le agiografie non 

essendo testi storici ma contenendo dati storici, non si prefiggono come biografie 

assolutamente veritiere ma come quadri, riproduzioni, dell’immagine di un personaggio che 

si vuole evidenziare come santo e per tale fine, si esalta tutto ciò che concorre a tale scopo, 

 
13 A Vauchez, Il santo, in L’uomo medievale, a cura di J. Le Goff, Roma-Bari 1987, 351-390. 



si passa in ombra ciò che lo comprometterebbe e si delineano le vicende ricalcandole su 

quelle di precedenti illustri, biblici o agiografici.     

         A tale proposito, si rivela necessario anche fare riferimento al connubio imprescindibile 

tra agiografia e arti visive: se, infatti, a livello letterario questi testi esaltavano un determinato 

stile di santità, elevandolo a modello e a esempio per un pubblico alfabetizzato che solo 

attraverso la mediazione della predicazione poteva arrivare anche al popolo non istruito, un 

affresco rappresentava un messaggio diretto e immediato mediante il quale si poteva 

raccontare una storia, cristallizzare un momento, suscitare interesse, emozione e 

commozione. Proprio una delle caratteristiche della cultura medievale e cioè la tendenza ad 

interpretare tutto in chiave simbolica, rende di grande interesse lo studio dell’iconografia e 

la considerazione delle immagini relative alla santità come preziose fonti storiche, laddove 

per immagini si intendono una grande quantità di cose, dalle miniature nei codici alle vetrate, 

le tavole e i cicli di affreschi nei luoghi di culto. Al pari dei testi, le immagini agiografiche 

sono testimonianze preziose delle concezioni della santità nel medioevo. Non erano 

assolutamente infrequenti i casi di figure di santi sottoposte a continui adeguamenti a 

seconda dell’evolversi delle concezioni teologiche e dogmatiche.  

        È chiaro, quindi, che non si può parlare di un genere agiografico unico: è più corretto 

affermare che tra età tardo-antica e medievale esiste una dimensione agiografica della 

scrittura e dell’arte che è utile per esprimere e veicolare determinate concezioni e 

determinati valori. Tale assunto è particolarmente evidente, ad esempio, a proposito degli 

exempla o, più in generale, in numerosi casi in cui in un’opera si intende proporre un modello 

di comportamento umano e cristiano. Nell’esaminare i confini dei generi agiografici, quindi, 

non si può non tenere conto di altri campi come la liturgia, la predicazione, il rapporto con 

l’immagine e l’arte e con la tradizione orale14. È importante, a tale fine, considerare anche i 

luoghi in cui nascevano tali opere e, in tal senso, è certamente notevole la dipendenza degli 

scriptoria monastici ed ecclesiastici, all’interno dei quali venivano composti, ricopiati o 

rielaborati i testi in codici che avevano differenti funzioni e che costituivano, dunque, i 

contenitori e i veicoli di diffusione della produzione agiografica.  

 

I destinatari delle agiografie 

 

 
14 Longo, La santità medievale, cit., 39 – 41. 



Altro elemento importante nell’analisi dei testi agiografici è individuare il pubblico, i 

destinatari di riferimento. Principalmente bisogna verificare se i testi vennero scritti per uso 

liturgico o per letture private e per l’edificazione personale. È possibile, ad esempio, 

distinguere i lezionari dai leggendari: i primi presentavano una divisione dei testi agiografici 

in lezioni, mentre i secondi contenevano testi agiografici che non presentano segni di 

divisione liturgica e che dunque non furono concepiti inizialmente per l’ufficio liturgico ma 

per la lettura pubblica o privata. All’interno di queste due categorie sono state distinte 

sottotipologie specifiche diverse per scopo, forma e contenuto dei testi. Accanto a lezionari 

e leggendari agiografici è possibile trovare i Libelli che contenevano una sola legenda o un 

insieme di testi dedicati a un singolo santo. Esistevano anche altri testi che, pur non essendo 

agiografici nello scopo iniziale, contenevano, tuttavia, materiale agiografico: si fa riferimento, 

ad esempio, ai breviari, nei quali insieme a una serie di testi per la celebrazione dell’ufficio 

liturgico erano inseriti estratti dalle Vite e dalle Passioni; i martirologi storici che, in 

corrispondenza delle feste dei santi, potevano integrare nella notizia estratti o talvolta intere 

Passioni o Vite; i Miracula; le raccolte di exempla che potevano contenere racconti 

agiografici nel repertorio di temi designati a guidare la predicazione; i codices miscellanei 

che al loro interno, insieme a lettere e trattati di contenuto spirituale o teologico, sermoni, 

preghiere potevano comprendere testi agiografici; le raccolte agiografiche concepite e 

compilate da un singolo autore15. I codici, perciò, rappresentano lo spazio che ha conservato 

e tramandato il patrimonio letterario agiografico medievale.  

        È possibile affermare, quindi, che alla base della produzione di un testo agiografico si 

possono individuare due motivazioni: una legata all’esigenza di elaborare e fissare la 

memoria storica di una esperienza di santità che si vuole ricordare e l’altra alla necessità di 

disporre di una memoria per il culto. Ricostruendo la memoria storica di un santo, ne si 

promuove il culto tanto per il santo stesso quanto per le sue reliquie o per il luogo che le 

ospita. Il rapporto intrinseco tra agiografia e culto di un santo rappresenta una delle 

caratteristiche determinanti della produzione del genere giacché essa era strumentale sia 

alla celebrazione liturgica sia alla divulgazione.  

 

Il ruolo degli agiografi 

 

 
15 Longo, La santità medievale cit., 40. 



Il legame sostanziale tra agiografia e culto di un santo contribuisce a conferire all’agiografia 

una dimensione di attualità proprio per il fatto che, come si è detto, essa si adattava agli 

orientamenti religiosi della società e degli ambienti che ne fruivano modificando, ad 

esempio, le caratteristiche della santità del protagonista in modo più coordinato alle 

concezioni religiose dell’epoca16. Poteva capitare, infatti, che le agiografie tardo-antiche 

venissero riattualizzate nel medioevo anche attraverso processi di riscrittura e di tale 

processo spesso la tradizione manoscritta offre agli studiosi una importante testimonianza. 

Alla base di queste riscritture potevano esserci sia motivazioni legate all’ammodernamento 

del contenuto sia quelle di ordine letterario come, ad esempio, l’esigenza di traduzioni o di 

miglioramenti linguistici o stilistici. L’attualizzazione del testo agiografico poteva avvenire 

anche non modificando in modo strutturale ed evidente il testo originario ma 

“semplicemente” mediante aggiunte, attraverso l’inserimento di prologhi mirati o di singoli 

episodi o anche mediante riduzioni del contenuto. Le riscritture potevano essere funzionali 

anche a dare prestigio a dinastie politiche o ecclesiastiche, attribuendo loro antichità e 

legami con personaggi santi, o anche per rivendicare la presenza atavica e miracolosa di 

reliquie o diritti di possesso di luoghi santi.  

       Ecco che così, come si vedrà nella Vita Severini, le due componenti fondamentali del 

processo di produzione agiografica sono, senza ombra di dubbio, la committenza e gli 

agiografi. Infatti, perché un testo agiografico venisse redatto era necessario che vi fosse 

una committenza, che poteva essere rappresentata da un monastero, da una chiesa locale, 

da un vescovo, da un sovrano, da una famiglia nobile ma anche da una confraternita, da 

una corporazione o da un gruppo di devoti che aveva bisogno di uno scritto che fissasse la 

memoria su una determinata esperienza di santità. Entra, così, in gioco l’enorme e sottile 

ruolo dell’agiografo il quale materialmente raccoglieva i dati e ordinava i contenuti secondo 

la forma e i propositi richiesti dal committente17.  

       La compilazione di un testo agiografico richiedeva, infatti, un insieme di conoscenze 

storiche, bibliche, teologiche e di tecniche letterarie. Un testo agiografico, infatti, come si 

vedrà anche nell’opera oggetto del presente studio, è formato sia dai dati specifici che 

riguardano la vita del santo sia dagli stimoli parenetici che il redattore attinge dal patrimonio 

delle sue conoscenze bibliche, agiografiche, teologiche e morali, finalizzate 

 
16 R. Michetti, Le raccolte di vite di santi tra universalismo e regionalismo, in Vita religiosa e identità politiche: 
universalità e particolarismo nell’Europa del tardo medioevo, a cura di S. Gensini, S. Miniato 1998, 215-230. 
17 S. La Salvia, L’invenzione di un culto: Santa Filomena da taumaturga a guerriera della fede, in Culto dei 
santi, istituzioni e classi sociali in età preindustriale, a cura di S. Boesch Gajano – L. Sebastiani, L’Aquila-
Roma 1984, 873-956. 



all’accrescimento umano e cristiano del pubblico. L’agiografo, quindi, si potrebbe affermare 

che è protagonista della sua opera quasi allo stesso grado del santo di cui tratta. Nessuna 

agiografia, infatti, sarebbe stata uguale se fosse stata scritta da un autore diverso. 

L’agiografo è sempre un interprete e un filtro tra la vicenda storica del santo e la sua 

rappresentazione agiografica. Grande è stato il lavoro di questi autori tanto che il patrimonio 

agiografico è immenso: si pensi, ad esempio, anche solo al fatto che Bibliotheca 

hagiographica latina, fondamentale repertorio di tutti i testi dedicati ai santi nel medioevo, 

enumera più di tredicimila testi agiografici a cui vanno aggiunte a partire dal X secolo le 

opere prodotte nelle lingue vernacolari18.  

 

 
18 Longo, La santità medievale cit., 43. 


	Cos’è l’agiografia
	I generi agiografici
	I destinatari delle agiografie
	Il ruolo degli agiografi

