Salvatore Palese

Storia delle Chiese di Puglia

Introduzione

Premessa

L’odierna definizione dei confini della Regione Pastorale Pugliese fu compiuta
dalla Congregazione dei Vescovi con decreto del 12 settembre 1976, per ordine di Paolo
VI. Le diocesi della provincia civile di Foggia passarono nella Puglia e pertanto i
vescovi di Manfredonia e Vieste, Foggia, Bovino e Troia, Ascoli e Cerignola, Lucera e
San Severo, entrarono a far parte della Conferenza Episcopale Pugliese.
Contemporaneamente il vescovo della diocesi di Irsina fu trasferito alla Conferenza
dei vescovi lucani, e, tre mesi dopo, nel novembre del 1976, i ter-ritori di Laterza e
Ginosa furono annessi alla diocesi di Castellaneta, il comune di Spinazzola alla diocesi
di Gravina e il comune di Montemilone alla diocesi di Venosa. Con siffatta
sistemazione la geografia della regione ecclesiastica ¢ venu-ta a coincidere con quella
della Regione Puglia e tutti i vescovi residenti nel ter-ritorio regionale entrarono a far
parte della Conferenza Episcopale Pugliese.

Si concludeva cosi un lungo percorso iniziato nel 1889, quando Leone
XIII invito 1 vescovi d’Italia a riunirsi in Conferenze episcopali regionali,
e per “le Puglie”, come per le altre regioni, diede indicazioni puntuali. Il
10 ottobre 1892, a Bari, 'episcopato pugliese si riuni per la prima volta e
I'incontro duro fino al 14 ottobre. Da quella riunione i vescovi inviarono al
clero e ai fedeli una prima lettera pastorale collettiva. Delle riunioni degli
anni seguenti 1 presuli fecero stampare gli atti fino al 1901.



16 Salvatore Palese

L’istituzione del Seminario Regionale Liceale e Teologico a Lecce, nel 1908,
per ferma volonta di Pio X, fu un ulteriore passo del loro comune impegno. Esso
perduro anche quando detto Seminario fu trasferito a Molfetta, nell’autunno
1915, e trovo ragioni di consolidamento quando Pio XI finanzio la grandiosa sua
sede definitiva, quella attuale, inaugurata il 6 novembre 1926.

Frattanto, 1 vescovi pugliesi ebbero modo di esprimere il loro comune pen-
sare con le lettere pastorali che continuarono a indirizzare al clero e ai fedeli
delle diocesi della regione: dalla Notificazione... intorno al nuovo Codice
Ecclesiastico (9 maggio 1918) alla Notificazione seguente la riunione dell’an-
no 1919, alla lettera pastorale su La buona stampa per la quaresima del 1920,
a quella del 1922, a riguardo dell’ impegno missionario.

I1 concilio plenario pugliese, che si tenne a Molfetta dal 21 al 28 aprile
1928, fu certamente un momento solenne dell’episcopato della regione. Esso
si diede un comune complesso disciplinare, applicativo della normativa del
Codice di Diritto Canonico, promulgato da Benedetto XV, ai bisogni locali. Le
norme date per il riordinamento delle confraternite, 1l 4 aprile 1932, furono
un ulte-riore passo nella stessa direzione.

L’assetto regionale, infine, ricevette un efficace impulso
dallorganizza-zione del Tribunale FEcclesiastico per le cause
matrimoniali, con sede a Bari, conseguente al motu proprio “Qua cura”
dell’8 dicembre 1938; il tribunale comin-cio ad operare nel 1940.

Sul comune orizzonte pastorale emerse in quegli anni la condizione del
clero e la moralita delle popolazioni. Infatti, alla Formazione alla vita
Interiore e all’apostolato del clero i vescovi dedicarono la lettera pastorale
collettiva del 24 ottobre 1935, mentre sulla Sanita morale dei pugliesi
scrissero quella per la quaresima 1939. Comuni preoccupazioni espressero nei
frequenti pronun-ciamenti degli anni 1943-1946, alla caduta del regime
fascista e al prolungarsi della tragedia della seconda guerra mondiale, per la
rinascita delle popolazio-ni e per il loro coinvolgimento nella ricostruzione
civile e politica del paese. A1 Problemi dellora fu dedicata 'ampia lettera
pastorale che tutti 1 vescovi sottoscrissero nel 1947; alla Devozione Mariana,
quella del 1951 e alla Pieta Fucaristica, quella del 1956, nell’occasione del XV
congresso eucaristico nazio-nale di Lecce.

Particolarmente significativa fu la decisione dei vescovi pugliesi di offri-re al
clero della regione gli schemi per le catechesi domenicali dell’anno pasto-rale
1957-1958 sulla Dottrina Sociale Cristiana. Molto partecipata fu la cele-brazione
del cinquantesimo anniversario del seminario regionale di Molfetta nella
primavera del 1958, che doveva culminare nell'udienza che Pio XII aveva loro
accordato. E pochi mesi dopo 'annuncio del concilio Vaticano II, per la qua-



Storia delle Chiese di Puglia 17

resima del 1960, pubblicarono la loro riflessione sulla vita religiosa e morale dei
cattolici pugliesi nella lettera collettiva Per un cristianesimo vivo e coerente.

Annunciato il concilio da Giovanni XXIII, il 25 gennaio 1959, i vescovi accan-
tonarono il proposito di aggiornare la normativa del concilio plenario del 1928.
Come si sa, essi furono invitati a segnalare argomenti teologici da trattare e
problemi disciplinari e pastorali da approfondire. Alcuni vescovi richiamaro-no
I'attenzione sull’esigenza di riordinare le circoscrizioni delle diocesi per il migliore
svolgimento del lavoro apostolico che 1 presuli erano chiamati ad attua-re in
contesti sociali e culturali notevolmente evolutisi anche in Puglia.

Di quella eccezionale stagione di riflessione e di progetti rinnovatori
che 1 vescovi della regione vissero a Roma, insieme agli altri 2.500 vescovi
del mondo, e degli sviluppi che si originarono nelle loro diocesi, € una
storia ancora da scrivere. K acclarato ormai che crebbe e si intensificd il
lavoro collegiale nelle riunioni della Conferenza Episcopale, le quali
divennero piu frequenti e pro-lungate a partire dal 1966.

Istituita nel 1970 la Regione Puglia, quale ente locale ben definito nelle sue
competenze e con forti prospettive politiche, e configuratasi canonicamente nel
1976 la regione pastorale pugliese, Paolo VI procedette nel rinnovamento delle
circoscrizioni ecclesiastiche. Alla fine di quel decennio furono riorganizzate le
province ecclesiastiche. Infatti, il 30 aprile 1979 fu istituita la nuova sede metro-
politana di Foggia con suffraganee l'arcidiocesi di Manfredonia e le diocesi di
Vieste, Bovino e Troia, Ascoli Satriano e Cerignola, Lucera e San Severo. Il 20
ottobre 1980 fu istituita la nuova provincia ecclesiastica di Bari con suffra-ganee
Parcidiocesi di Trani, Barletta e Bisceglie e le diocesi di Andria, di Molfetta,
Giovinazzo e Terlizzi, di Ruvo e Bitonto, di Monopoli e Conversano, e di Gravina,
Altamura e Acquaviva. Lo stesso 20 ottobre 1980 fu istituita la nuova metropolia
di Lecce con suffraganee le arcidiocesi di Otranto e di Brindisi e Ostuni, nonché
le diocesi di Nardo e Gallipoli e di Ugento e Santa Maria di Leuca. Nei suoi antichi
confini rimaneva la provincia ecclesiastica di Taranto con suffraganee le diocesi
di Castellaneta e di Oria. Venivano cosi soppresse le antiche sedi metropolitane
di Manfredonia, di Brindisi e di Otranto, divenute suffraganee, come si ¢ detto,
delle nuove sedi metropolitane, rispettivamen-te, di Foggia, di Bari e di Lecce.
Dunque nell'unica regione pastorale si arti-colavano quattro province
ecclesiastiche.

Questo ammodernamento delle circoscrizioni provinciali non si pose in
alternativa al cammino regionale dei vescovi. Essi, anzi, andavano pensando che
la collaborazione delle Chiese particolari esigeva un progetto comune, pen-sato
insieme e mandato in esecuzione con impegno convergente delle notevo-li
potenzialita che erano emerse ed operavano beneficamente. Furono espres-



18 Salvatore Palese

sione di questa sensibilita regionale 1 numerosi documenti prodotti negli
anni Settanta e in modo peculiare nella lettera collettiva del 25 dicembre
1984 dal titolo Le Chiese di Puglia oggi e domani.

11 quadro istituzionale della regione pastorale ricevette un ulteriore asse-
stamento dalla riorganizzazione delle diocesi, vale a dire, con la piena unifica-
zione di alcune, la loro denominazione e I'indicazione delle sedi episcopali. Cio
avvenne con il decreto della Congregazione dei Vescovi del 30 settembre 1986.
Le diocesi pugliesi divennero diciannove: Altamura-Gravina-Acquaviva delle
fonti, con sede in Altamura; Andria; Bari-Bitonto, con sede in Bari; Brindisi-
Ostuni, con sede in Brindisi; Castellaneta; Cerignola-Ascoli Satriano, con
sede in Cerignola; Conversano-Monopoli, con sede in Conversano; Foggia-
Bovino, con sede in Foggia; Lecce; Lucera-Troia, con sede in Lucera;
Manfredonia-Vieste, con sede in Manfredonia; Molfetta-Ruvo-Giovinazzo-
Terlizzi, con sede in Molfetta; Nardo-Gallipoli, con sede in Nardo; Oria;
Otranto; San Severo; Taranto; Trani-Barletta-Bisceglie, con sede in Trani;
Ugento-Santa Maria di Leuca, con sede in Ugento.

Di conseguenza, nelle nuove diocesi ¢i sono un unico seminario, un unico
tribunale, un unico consiglio presbiterale, un unico consiglio di consultori. Le
cattedrali delle diocesi preesistenti sono denominate concattedrali.

L’organizzazione odierna delle diciannove diocesi € ampiamente
rappre-sentata nell’ Annuario delle Chiese di Puglia del 2006, (a cura della
Conferenza Episcopale Pugliese, Roma- Monopoli, Vivere in, 2006).

Prospettiva

Di queste diciannove diocesi pugliesi si narra la vicenda nel corso dei
seco-li, a partire dalla prima attestazione della presenza di comunita cristiane
agli sviluppi odierni. Si tratta del percorso dell’evangelizzazione cristiana
degli abitanti di questa regione, della diffusione della buona notizia di Gesu
di Nazareth, la quale, portata da credenti e missionari, € diventata modello
di vita, complesso di valori, caratterizzazione religiosa, molteplicita e varieta
di correlazioni interpersonali e sociali che divennero stabili istituzioni nel suc-
cedersi di non pochi secoli. Vale a dire, di quell'insieme che ¢ la Chiesa catto-
lica, situata oggi in diciannove epicentri e che appare istituzionalmente e
carismaticamente nei ruoli dei vescovi. Intorno ad essi, infatti, si coaugula e
diventa autentica la vita religiosa dei cristiani, si legittima l'attivita dei loro
collaboratori “ordinati” e si ispira il modo originale di essere nella societa
contestuale.



Storia delle Chiese di Puglia 19

Si ¢ fatta, in definitiva, la storia delle diciannove Chiese pugliesi secondo
quella cultura sulla Chiesa di Cristo, originata dalla riflessione del concilio
Vaticano II: essa compare ed &, nel tempo e nello spazio, nelle Chiese partico-lari.
E al tempo stesso, si ¢ scritta la loro storia secondo quella sensibilita sto-riografica
che ¢ attenta alla complessita dei fattori: alla interazione tra i dati culturali e le
istituzioni, alla collocazione nel territorio e nelle sue evoluzioni. Eppur scrivendo
la storia avvenuta in un luogo, storia locale, sono stati consi-derati i contesti piu
ampi e sono stati colti 1 fattori dinamici che si sono pro-gressivamente riflessi
ovunque, in ogni circoscrizione territoriale particolare.

Da queste prospettive e con questa sensibilita ecclesiologica, la Storia delle
Chiese di Puglia rappresenta un secondo passo, dopo quello compiuto dall’As-
sociazione Italiana dei Professori di Storia della Chiesa e rappresentata dai tre
volumi Le diocesi d’Italia, comparsi di recente tra i dizionari pubblicati per le
edizioni San Paolo (Cinisello Balsamo 2007-2008). Qui sono i dati storici che la
storiografia ha acquisito, riguardanti diocesi esistenti e diocesi scomparse nel
corso dei secoli, per loro soppressione o per loro assorbimento da altre, e recu-
perate come titolari nella geografia episcopale odierna.

I docenti che fanno capo all’area di Storia della Chiesa e Patrologia nell’Isti-
tuto Teologico Pugliese “Regina Apuliae” di Molfetta hanno maturato il pro-getto
di ricerca sulla base della prima esperienza ed hanno coinvolto docenti delle
universita degli studi della regione ed altri studiosi. Il progetto, fatto pro-prio
dalla Facolta Teologica Pugliese, ha meritato 'attenzione degli specifici organismi
della Conferenza Episcopale Italiana e il cofinanziamento dell'in-tero programma
scientifico. Esso ha compreso, nella fase iniziale, lo svolgi-mento di dodici seminari
di approfondimento, in cui sono state concertate pro-spettive storiografiche e
metodologie appropriate.

Nel volume presente, invece, si ¢ partiti dall’esistente, che in sé porta il
passato con le sue vicende e le sue tradizioni. Insomma si & seguito il percor-so
storico per capire I'oggi nella sua non nascondibile complessita: la conoscenza del
passato fa capire il presente e lo libera da quanto impedisce il percorso verso
I'avvenire, secondo quell’adagio formulato diversamente, se non sai da dove vieni
non riusciral a capire dove andare. E questo un chiaro intento cultura-le che si é
voluto pure conseguire da parte degli autori che, per altro, hanno partecipato alla
composizione del suddetto dizionario Le diocesi d’Italia.

Non si vuol dire, pero, che il progetto sia stato pienamente realizzato. La
stesura, infatti, delle diciannove storie ha registrato varie difficolta derivate,
soprattutto, dalla vicenda stessa delle diciannove Chiese particolari, tutt’al-tro
che organica e unitaria in non pochi casi e, in secondo luogo, dalla non com-piuta
ricerca storica sui vari periodi e per I'intero territorio regionale.



20 Salvatore Palese

Sono evidenti tante lacune nella storiografia delle singole diocesi.
Anche perché diversa € “la scoperta” che €& avvenuta dalle fonti, e
differenti sono le condizioni della loro analisi. Si pensi, ad esempio, alle
fonti monumentali, arti-stiche e culturali, a quelle antropologiche di ogni
genere. Ma non ci sfugge 'utilita dell’azione compiuta e tutti coloro che si
sono fatti coinvolgere dalla loro iniziativa saranno grati a quanti
svilupperanno la loro fatica “pionieristi-ca”.

Una parola va pure detta circa la periodizzazione che € stata assunta
nelle diciannove narrazioni.

I1 primo millennio rappresenta una prima fase storica in cui si colloca
la prima evangelizzazione cristiana negli impianti strutturali della
societa dell'Im-pero Romano, sconvolto dall’'occupazione dei Longobardi e
parzialmente recu-perato dalla dominazione bizantina.

La conquista delle varie parti della Puglia compiuta dai Normanni nel corso
del secolo XI diede organizzazione nuova all'intero territorio pugliese, in coin-
cidenza col farsi delle citta adriatiche, a cui diedero un contributo significati-vo
con gli impianti di sedi episcopali e con il sostegno dato a nuove fondazioni
monastiche come alle antiche. Gli sviluppi dell’eta sveva e dell’eta angioina con-
fermarono 'opera e affermarono la ripartizione del territorio in Terra d’Otranto,
Terra di Bari e Capitanata. Dentro questi contesti le Chiese episcopali si confor-
marono con le proprie configurazioni istituzionali, religiose e culturali, come in
altre regioni cristiane, e furono coinvolte, in qualche modo, nei processi gene-rali
della Chiesa nell'occidente: 1 propri ordinamenti canonici e la propria col-
locazione nella societa feudale in crisi e in dissoluzione, nel corso dei secoli XIV-
XV. Ivescovi, il clero delle cattedrali e quello delle chiese matrici dei singoli luoghi
acquisirono ruoli privilegiati nelle societa locali e furono dentro il farsi del Regno
di Napoli e poi furono coinvolte nelle vicende dinastiche della sua monarchia,
anche quando le regioni meridionali vennero ad orbitare intorno alla Spagna e
furono amministrate da un viceré.

La svolta tridentina, a parte la sua effettiva realizzazione nelle varie pro-
vince e diocesi, produsse 'ammodernamento delle strutture ecclesiastiche e gli
ideali religiosi immessi dalle nuove esperienze dei chierici regolari originaro-no
una significativa evoluzione della prassi pastorale. Anch’essa, nel corso dei secoli
seguenti e soprattutto nel sec. XVIII, divenne oggetto di attenzione con-creta da
parte dei sovrani della nuova dinastia regnante, quella di casa Borbone. La
rivoluzione venuta dalla Francia, seppure a distanza di anni, e il decennio dei
Napoleonidi tentarono una cesura con il passato. Se gli esiti furono preca-ri, tanto
1 decenni della restaurazione vollero cancellarli, per la storia delle diocesi pugliesi
come delle altre regioni meridionali, il concordato del febbraio



Storia delle Chiese di Puglia 21

1818 diede un impulso determinante alla riorganizzazione delle diocesi nel
Regno, come fu deciso da Pio VII con la bolla De utiliori del 29 giugno 1818.

Le diocesi pugliesi, come le altre, furono poi coinvolte dalla rivoluzione
poli-tica ecclesiastica del regno nazionale italiano (17 marzo 1861) e i vescovi
subi-rono pesanti condizionamenti nella loro attivita dentro la nuova societa
ita-liana che si andava delineando. Se la promulgazione del Codice di Diritto
Canonico (1917) diede una configurazione giuridica, chiara e netta, a ruoli e
istituzioni ecclesiastiche, un miglioramento della loro collocazione si intravi-
de nelle norme fissate dal concordato dell’11 febbraio 1929.

Ma il sec. XX con le sue tragiche vicende dei due conflitti mondiali e
con le sue pesanti esperienze totalitarie, ma pure con le sue straordinarie
conqui-ste culturali, scientifiche, tecnologiche ha posto provocazioni nuove
al cristia-nesimo e alla Chiesa cattolica, presente ormai nei cinque
continenti. In que-sto contesto si pongono i fenomeni migratori che
segnano la storia di tante citta pugliesi e le loro province.

11 concilio Vaticano II (1962-1965) fatto a Roma da oltre 2.500 vescovi di
provenienza mondiale e dalle esperienze pastorali piu diverse, vide presenti
ed operosi anche i vescovi pugliesi. Quell’esperienza ha segnato la storia
dell’'ul-timo quarantennio delle diocesi ed hanno conferito orizzonti universali
e reli-giosi all’azione pastorale della Chiesa cattolica nel mondo ormai
globalizzato in questo avvio del terzo millennio.

Queste considerazioni di carattere generale giustificano le scansioni
tem-porali delle narrazioni delle Chiese particolari pugliesi: il primo
millennio, la sistemazione normanna nel secolo XI-XII, il concilio di
Trento, la riorganiz-zazione delle circoscrizioni diocesane del 1818, la
collocazione dentro lo stato nazionale d’Italia, il concilio Vaticano II,
l'odierna definizione data nel 1986. Non si tratta di cesure, come si potra
rilevare, ma di passaggi decisivi della pre-senza delle Chiese episcopali in
questa regione e del loro operare per le popo-lazioni pugliesi.

1. Evangelizzazione cristiana e Chiese del primo millennio

I primi cristiani pugliesi di cui si conosce il nome sono Potitus di Sentianum,
della fine del III secolo, Pardus Salpiensis e Marcus Calabriae, degli inizi del
secolo seguente; il primo, dodicenne, fu martirizzato nel 298, nel territo-rio
dell’odierna Ascoli Satriano; il vescovo Pardo compare tra i partecipanti al raduno
del 314, ad Arles, per la controversia donatista e il vescovo Marco tra quelli del
concilio di Nicea nel 325, che defini la divinita del Verbo. Essi sono



22 Salvatore Palese

della regio II del’amministrazione dell'lmpero Romano Apulia et
Calabria. Nei decenni seguenti fu presente nell’assemblea del vescovi
tenutasi a Serdica, nel 343, Stercorio di Canosa.

Testimonianze di presenza di comunita cristiane sono, al nord, quanto rima-
ne della basilica del IV-V secolo a Herdonia e a Siponto, coeva alla vasca bat-
tesimale, piu antica, e che si conserva a Venosa; a Egnatia, al centro della regio-
ne; al sud, rimane in piedi Santa Maria della Croce, a Casarano, con i maggio-ri
mosaici cristiani di Puglia, datati dagli storici agli anni 431-451.

Le fonti archeologiche rivestono una particolare importanza per lo stu-dio
delle origini del cristianesimo in questa regione e nell’'ultimo cinquanten-nio
notevoli progressi hanno conseguito le ricerche avviate e sostenute da Antonio
Quacquarelli e dai suoi discepoli baresi: € stata esplorata una gamma vastissima
di testimonianze di eta paleocristiana e altomedioevale.

Altre comunita cristiane le conosciamo dalle lettere dei vescovi
romani, dei sec. V-VI e dalla partecipazione di vescovi pugliesi alle
riunioni conciliari di quei secoli: Lucera, Larino, Carmeia (Foggia), Bari,
Taranto, Lecce, Brindisi, Gallipoli e Trani.

Al sinodo romano del 465 parteciparono quattro vescovi dell’ Apulia: Palladio
di Salpi, Felice di Siponto, Probo di Canosa e Concordio di Bari. Il primo dichiaro
la sua fedelta alla disciplina ecclesiastica e parimenti dichiaro Probo di Canosa
che, apprezzato a Roma, era stato inviato a Costantinopoli a spiegare
all'imperatore Leone le ragioni per la quali il vescovo romano Sim-pliciano non
poteva approvare il canone 28 del concilio di Calcedonia. Trent’anni dopo, il
vescovo romano Gelasio (492-496) scrisse al clero e al popolo di Brindisi per
annunziare I'invio del vescovo Giuliano che avrebbe portato le istruzioni circa le
ordinazioni presbiterali, la divisione delle rendite della comunita e la concessione
del battesimo; ai vescovi Giusto di Larino e Probo di Carmeia (a sud di Foggia),
scrisse del vescovo di Lucera e di un monasterium delle imme-diate vicinanze, con
ecclesia e sacrarium proprium, in forte contrasto tra loro; e successivamente ai
vescovi Rufino di Canosa e Aprile di Larino per inqui-sire ancora sull’operato del
vescovo di Lucera che aveva ordinato preti due schiavi senza il consenso della loro
padrona. E ad altri vescovi fu affidata I'in-dagine sul comportamento del vescovo
Proficuo di Salpi per vari fatti che erano stati denunciati a Roma; infine, tra la
fine del 494 e I'agosto 495, Gelasio annun-cio al clero e al popolo di Taranto che
stava per inviare il nuovo vescovo Pietro.

Quello delle ordinazioni dei chierici era un problema che si era imposto con
urgenza nelle varie Chiese della regione, se gia nel 429 il vescovo romano
Celestino aveva inviato a tutti i vescovi dell’Apulia et Calabria una lettera per
esortarli efficacemente al rispetto delle norme date a riguardo, al rispetto del



Storia delle Chiese di Puglia 23

diritto dei chierici, proibendo che i laici fossero promossi direttamente a vescovi,
a discapito dei chierici impegnati gia nel servizio divino. «Alcune citta prive delle
loro guide vogliono chiedere come loro vescovi alcuni laici: € errore e spregevole
pensare che noi possiamo conferire tale ufficio a persone che hanno seguito non la
via di Dio, ma quella secolare (...) giudicano male i loro chierici (...) pensano in
modo pessimo anche di noi perché ritengono che cid & a noi possibile fare (...) non
avrebbero osato tanto se qualcuno non li aves-se sostenuti con il suo parere».
Celestino in modo perentorio raccomandava: «nessuno ammetta un laico nelle
funzioni clericali e permetta che cid avvenga (...). Il popolo va istruito, non seguito.
E noi abbiamo il dovere di ammonire colo-ro che non sanno cio che a loro € lecito
0 no, e di non dare loro il consenso». Sono testimonianza di anticipato fenomeno
di clericalismo e di cupidigia per l'ufficio pastorale divenuto gia socialmente
prestigioso.

I1 rapporto con la Chiesa romana si ando rafforzando e Rufino di Canosa
partecipd al concilio romano del 499 e a quelli convocati dal vescovo Simmaco (498-
514) negli anni 501, 502, 504 intervennero pure Probo di Canosa, Rufenzio di
Egnazia, Donnino di Aeca, Eutichio di Trani e Memore di Canosa.

Canosa, nel VI secolo, & certamente la comunita piu importante della regio-
ne e il ruolo del vescovo Sabino (541-566) é di grande rilievo negli sviluppi del
cristianesimo e delle istituzioni ecclesiastiche, nonché nella tessitura dei rap-porti
tra occidente e oriente, considerata pure la sua collocazione nell’era di Giustiniano
e la carenza di diocesi metropolitane nell'intera regione. Per la sua comunita che
cresceva nella Canosa sempre piu cristiana, egli fece costrui-re il battistero di San
Giovanni accanto all’antica basilica di San Pietro, la basilica cimiteriale di Santa
Sofia ed altri edifici sacri.

Similmente era avvenuto ad Egnazia dove fu costruita una seconda basi-lica
e a Siponto dove era stato situato un battistero presso la basilica episco-pale.
Nuove costruzioni basilicali vennero erette a Trani, a Bari e a Lecce.

Negli anni in cui Giustiniano ricostitui I'unita dell'impero, nella Puglia meri-
dionale (la Calabria) comparve il primo vescovo di Gallipoli, Domenico, che nel 551
firmo la condanna dei tre Capitoli insieme ad altri vescovi occidentali e, due anni dopo,
Venanzio di Lecce sottoscrisse la lettera del vescovo romano Vigilio al con-cilio di
Costantinopoli del 553. Frattanto Otranto diventava il porto continuamente
controllato dalla flotta bizantina. Indizi generici che fanno intravedere la tendenza di
queste Chiese ad orbitare nella sfera orientale, come si evidenziera nei secoli seguenti.
Rapporto che caratterizzo pure altre Chiese costiere che dalle regioni orientali
importarono manufatti artistici per le loro costruzioni liturgiche e per le sepolture. E
questo si configuro ancor piu per le sedi di Taranto, Brindisi, Lecce, Otranto e Gallipoli
dopo l'occupazione longobarda posteriore al 570.



24 Salvatore Palese

I Longobardi produssero ulteriori sconvolgimenti nell’'organizzazione
eccle-siastica: alcune sedi della Puglia settentrionale (Apulia) scomparvero e
in quel-la meridionale (Calabria) si persero le tracce dei vescovi in altre sedi.
Di fatto 1 nuovi invasori lasciarono 1 vescovi dove erano 1 loro gastaldi, Canosa
prima e Siponto, Lucera e Bari poi. Il duca di Benevento nominava i vescovi,
il popo-lo e il clero li ratificava. Nuova vitalita, frattanto, acquisi il culto di s.
Michele sul Gargano che i nuovi signori protessero in ogni modo: quel centro
in cui era stato consacrato un edificio negli anni 493-494, primo nell’orbe
cristiano, fuori dalle citta tradizionali, vide una seconda stagione della lunga
esistenza di meta di pellegrinaggi.

Le sedici lettere di Gregorio I (590-604) a vescovi della regione e a suoi
fiduciari contengono significative notizie riguardanti le condizioni del clero e dei
fedeli, alla fine del VI secolo, nonché le funzioni dei vescovi. La prima con-
siderazione che si impone riguarda il fatto che al nord e al sud della regione s.
Pietro e divenuto titolare di grandi proprieta terriere a lui donate, delle quali il
vescovo romano era amministratore: Gregorio affermava possesso dell’a-postolo
I'intera citta di Gallipoli, come di quella massa terriera, collocata nell’ Apulia. Di
questa amministrazione Gregorio scrisse ripetutamente a Sergio “rector
patrimonii s. Petri” che risiedeva a Siponto con competenza su tutta la regione, e
nella corrispondenza con il vescovo Savino di Gallipoli e con Pietro di Otranto.
Nel 593 Gregorio richiamo energicamente Felice, vescovo di Siponto circa
losservanza della disciplina del suo clero di cui faceva parte il nipote e
vi ritorno con altre due lettere; nello stesso anno segnald a Giovanni, vescovo di
Gallipoli, il comportamento del vescovo Andrea di Taranto perché provve-desse
efficacemente. Nel 595 incarico Pietro di Otranto di visitare le Chiese di Brindisi,
Lecce e Gallipoli e di provvedere alla consacrazione dei loro vesco-

vi. Infine, nel 603 auguro a Onorio, vescovo di Taranto, di utilizzare quanto
prima il nuovo battistero che aveva costruito nella chiesa di Santa Maria,
affin-ché «per 1l sacro lavacro fossero cancellate le macchie dei peccati».

Lo sconfinamento ulteriore dei Longobardi e il loro consolidamento nel duca-to di
Spoleto, alla fine del sec. VII, scompigliarono gli assetti politici tradiziona-li e piu
difficile divento il controllo bizantino delle regioni italiane. Anche se nel 758 i
Bizantini riconquistarono Otranto, non poterono garantire le popolazioni dalle
scorrerie degli arabi nel corso della prima meta del secolo IX. Questi ulti-mi,
addirittura, nell’847 conquistarono Bari e vi costituirono un emirato fino all’871,
stabilendo consistenti colonie e fortezze proprio a Taranto e nei suoi dintorni.

La riconquista bizantina delle regioni meridionali, alla meta del secolo
IX, favori gli sviluppi delle comunita cristiane e l'organizzazione delle sedi
vescovili. Si & parlato di una vera e propria “bizantinizzazione”. I vescovi di



Storia delle Chiese di Puglia 25

Otranto si collegarono con Costantinopoli e il suo patriarca; quello di Oria,
dove arretrarono 1 vescovi di Brindisi, fece pervenire i resti del monaco
palestine-se Barsanufio; l'estremo territorio della penisola salentina fu
coperto di edifi-ci di culto, le cui tracce rimangono ancora, come nel caso di
Santa Eufemia di Specchia e di quella di San Pietro a Giuliano del Capo, o di
piccoli monasteri e di insediamenti rupestri con cripte aventi affreschi
absidali come quelli di Teofilatto a Carpignano Salentino.

I Bizantini, inoltre, come ha rilevato Vera von Falkenhausen, fecero sedi
vescovili 1 numerosi centri che si andavano formando e diedero maggiori tito-li a
quelle sedi delle citta piu importanti della Puglia centrale e settentriona-le: nel
971 Bovino ebbe il vescovo, come pure Ascoli Satriano e Troia, Monopoli e Ostuni;
fu nuovamente dato un vescovo a Siponto; nel 953 al vescovo di Canosa e Bari fu
attribuito il titolo arcivescovile e nel 975 fu trasferita la sede a Bari, quando vi fu
insediato il catapano, il governatore dell'intera Italia bizantina meridionale;
fecero pure arcivescovi quelli di Taranto (978), Trani (987), Lucera (1005),
Brindisi (1010) e Siponto (1028). Tutti latini questi vescovi, prima e dopo la
promozione arcivescovile continuarono a dipendere da Roma; ai Bizantini
interessava 1l controllo delle popolazioni attraverso di loro. Infatti, alle auto-rita
imperiali bizantine premeva promuovere a posizioni ecclesiastiche di rilie-vo
sudditi leali all'imperatore, e in certi casi conveniva loro affidare una secon-da
Chiesa a un vescovo o arcivescovo che avesse dato prova di lealta, piutto-sto che
lasciare eleggere un chierico sconosciuto, eventualmente espressione della
semplice tradizione latina. Possono spiegarsi in tal modo le numerose cumulazioni
di titoli vescovili nelle stesse persone, nella seconda meta del seco-lo X: vescovi di
Canosa e Bari e al tempo stesso di Brindisi e Oria, vescovi di Brindisi e Monopoli
e Ostuni, vescovi di Trani e Ruvo, di Bari e Trani.

Durante 1 tre secoli di dominazione bizantina la tradizione liturgica lati-na
non fu interrotta e vano fu qualche tentativo compiuto, ad esempio, a Taranto nel
978, da Niceforo Foca. Forse non si puo dire cosi a Otranto, dove & ancor oggi in
piedi la chiesa di San Pietro: i suoi vescovi, come gia accennato, dalla fine del
secolo IX alla fine del secolo XI, svilupparono i rapporti con la sede
costantinopolitana e nel 1054 il vescovo Ippazio fu presente al sinodo di Michele
Cerulario che scomunico 1 legati romani. Nelle polemiche letterarie che la pre-
cedettero fu protagonista Giovanni vescovo di Trani.

La vita religiosa delle popolazioni si arricchi di non pochi tratti orientali delle
devozioni a Maria e ai Santi, che entrarono nei calendari liturgici delle chiese, e
negli stilemi delle figurazioni degli insediamenti rupestri della peni-sola
salentina. In tale direzione diedero un contributo anche i monasteri che si
andavano diffondendo: essi divennero centro di irradiazione religiosa.



26 Salvatore Palese

In verita sono molto scarse le notizie sulla presenza degli insediamenti
monastici. Dallo studio delle cripte eremitiche in Puglia e in Lucania, nonché di
qualche impianto calabrese, si puo ritenere, con Agostino Pertusi, che le espe-
rienze monastiche si configurarono in eremiti che abitavano negli anfratti del
suolo, accanto ad una chiesa ricavata nella roccia o costruita in pietre, che costi-
tuiva il katholicon. Tra questi monaci italo-greci fu un succedersi di forme
eremitiche e di esperienze cenobitiche: forse prevalsero gli anacoreti, come attesta
la letteratura agiografica dei secoli IX-XI, piuttosto restii alla vita comu-nitaria,
desiderosi di vivere in solitudine, alla ricerca della contemplazione, in durissima
ascesi. Forse, come € stato scritto, il loro stile impronto di indivi-dualismo I'indole
religiosa delle popolazioni meridionali e pugliesi.

Alla fine del secolo X, 1 monasteri esistenti in Puglia erano numerosi e quel-li
italo-greci erano maggiormente nell’area ionica della parte meridionale. Tra questi
ultimi primeggiava il monastero di San Pietro a Taranto, che era insignito del titolo
“imperiale”, unico in tutta 1Italia bizantina, e dipendeva direttamen-te
dall'imperatore di Bisanzio. Sempre a Taranto, nell'isola maggiore, vi era pure quello
intitolato a s. Pietro, fondato nel 970. Nei primi decenni del secolo seguen-te ne sorsero
altri: quello di San Giovanni Battista, e dei Santi Filippo e Nicola a Taranto; nel 1028
quello di Santa Maria a Trani, nel 1032 quello di Santa Maria, San Giovanni Battista
e San Giovanni evangelista a Bari, nel 1034 quello di Santa Maria di Monte Arato a
Troia, nel 1041 quello di Santa Sofia a Bari. Senza dire 1 cinque monasteri del contado
di Oria, quelli intorno a Gallipoli e quelli rurali e rupestri del Salento estremo. Le loro
fondazioni avvenivano in modo sponta-neo. Come ha scritto Giovanni Lunardi, un
laico contadino o proprietario di terre costruiva sul suo fondo un monastero, si faceva
monaco e ne diventava primo abate; monasteri privati sui quali gli eredi esercitavano
particolari diritti; mona-steri privati in mano a laici ed ecclesiastici, di piccola entita,
che spesso non sopravvissero alle turbolenze dei decenni seguenti e furono, poi, donati
alle nuove fondazioni latine. A Taranto, infatti, dal 1028 c’era il monastero di San
Benedetto, a Brindisi nel 1058 fu fondato quello di Sant’Andrea dell’isola.

2. La sistemazione “normanna” delle Chiese pugliesi

Ulteriore tappa fondamentale per la sistemazione delle Chiese di Puglia
e rappresentata dalla conquista della regione che 1 Normanni fecero tra
11 1053 e il 1080.

Roberto il Guiscardo, dopo la vittoria riportata a Civitate, nella pianura
dell’alta Puglia, nel giugno 1053, e dopo il suo incontro con papa Leone, con-



Storia delle Chiese di Puglia 27

quisto, nel 1055, Oria, Nardo, Lecce e poi Otranto e Gallipoli; nella primavera del
1057 si fece conte di Puglia e, nell’agosto di quell’anno, a Melfi, si fece rico-noscere
come tale dagli altri capi normanni. Ancor piu, sempre a Melfi, si fece dare il titolo
di duca di Puglia e Calabria da papa Nicolo II, a legittimazione delle conquiste
compiute. Egli, da parte sua, si impegnava a difendere i dirit-ti della Chiesa
romana dalle pretese degli imperatori bizantini e germanici.

Negli anni seguenti recupero le citta dai Bizantini che le avevano ripre-se.
Nel 1071 conquisto Bari e fu un punto di non ritorno del controllo dell'intera
regione, che consolido nel corso del decennio, vincendo divisioni tra i1 suoi e
ribellioni che qua e la erano scoppiate. Con la conquista di Trani, di Taranto e di
Bari nell'inverno 1078-1079 si poteva considerare compiuta la conquista defi-
nitiva della Puglia. L'incontro di Ceprano con papa Gregorio VII, nel giugno 1080,
quando Roberto, in ginocchio, presto giuramento feudale al papa roma-no che gli
riconosceva l'investitura di tutte le terre conquistate in trent’anni, apri una nuova
era storica dell'ltalia meridionale e della Puglia.

I Normanni vincitori procedettero in tutte le regioni meridionali ad inse-diare
vescovi latini, non tanto per un piano sistematico di latinizzare le sedi epi-scopali,
come ha affermato Holtzmann, quanto, invece, come ha chiarito Girgen-sohn,
secondo una politica di recupero progressivo alla giurisdizione romana delle sedi
che le erano appartenute prima della crisi iconoclasta e dei contra-sti del secolo
IX tra le Chiese di Roma e di Costantinopoli. Significative, in tal senso, sono le
situazioni dei vescovi di Gallipoli che continuarono ad esse-re greci fino al secolo
XII e di quelli della sede piu importate di Otranto, che furono ben presto latini. I
vescovi pugliesi, come quelli delle altre regioni meri-dionali, greci o latini che
fossero, si misero nell’obbedienza di papa Urbano II durante I'importante concilio
che egli venne a fare a Melfi nel 1089.

Nell’'organizzazione generale della Puglia che i Normanni completarono nel
secolo seguente, essi definirono quella geografia delle sedi vescovili, che € dura-ta
sette secoli, sia pure ridimensionata, fino agli inizi del secolo XIX ed oltre. Nella
Puglia meridionale, Alessano, Castro, Ugento, Gallipoli e Lecce rice-vettero
vescovi dipendenti dal metropolita di Otranto; Mottola e Castellaneta divennero
sedi vescovili soggette al metropolita di Taranto; Ostuni e Monopoli ebbero vescovi
sotto la giurisdizione del metropolita di Brindisi e Oria. Nella Puglia centrale,
divennero sedi vescovili Polignano, Conversano, Bitetto, Giovinazzo, Molfetta,
Bitonto, Ruvo e Minervino sotto quella del metropolita di Bari; Bisceglie, Andria,
Salpi ricevettero vescovi dipendenti dal metropoli-ta di Trani; Gravina fu sede
dipendente di Acerenza, al pari di Montepeloso (Irsina). Infine, nella Puglia
settentrionale le sedi vescovili di Ascoli Satriano, Bovino, Volturara, Tertiveri e
Montecorvino, Troia, Civitate e Venosa furono



28 Salvatore Palese

collegate alla sede metropolitana di Benevento, mentre da quella di
Siponto fu fatta dipendere la sede di Vieste. Come & stato notato, accanto
ad ogni conte nor-manno venne posto un vescovo, come pure nelle citta
costiere che si andavano formando in Terra di Bari e in Capitanata, grazie
all’afflusso degli abitanti delle campagne circostanti.

Di conseguenza, tra la fine del secolo XI e gli inizi del secolo XII, in que-sti
centri fervidi di traffici marittimi, vescovi e clero insieme con i conti e i popo-lani,
si diedero a costruire cattedrali, vicine o non lontane dai castelli, che diven-nero
il centro delle citta. La Puglia, come ¢ stato detto, divenne un grande cantiere che
rimase aperto per numerosi decenni. Negli ultimi decenni del seco-lo XI, secondo
la cronologia possibile, si inizid la costruzione di quelle di Canosa (1071-89), di
Bisceglie (1073), di Otranto (1080-88), della grande chiesa di San Nicola a Bari
(1089) e di quelle di Brindisi, di Troia (1093), di Trani (1097); si ricostrui Santa
Maria di Siponto, consacrata nel 1117. Alle soglie del secolo XII si inizio la
costruzione della chiesa matrice di Palo del Colle (1110) di Santa Maria Maggiore
di Barletta, dopo il 1139; nel 1162 fu fondata la chiesa di Santa Maria dei Martiri
(santi pellegrini) a Molfetta, mentre si procedeva alla costru-zione del duomo. Nei
decenni seguenti furono costruite le cattedrali di Bari (1170-1178), di Bitonto
(1175-1200), la chiesa dei Santi Nicolo e Cataldo a Lecce (1130), le cattedrali di
Taranto e di Giovinazzo. Ed ancora nel secolo XIII quel-le di Ruvo (1200), di
Altamura (1232), di Bitetto (1235).

Esse sono ancora visibili testimoni delle vicende storiche delle citta che si
sono sviluppate intorno: sono diventate simbolo della loro identita e consi-derate
ancor oggi segni della loro fede cristiana, trasmessa nei secoli. In esse si coniugano
tradizioni e novita e si conservano insieme. La loro novita & negli impianti
architettonici, nelle forme plastiche degli ornamenti lapidei (si pensi ai portali,
alle cattedre episcopali ed ai pulpiti), nelle forme della suppelletti-le liturgica (mi
riferisco, ad esempio, agli exultet pasquali): essi portano i gusti dei guerrieri
residenti e dei pellegrini di passaggio. La tradizione € espressa nei siti degli
impianti antichi che le ricerche archeologiche ci vanno restituen-do; nella
superstite decorazione pittorica, dove la devozione ai santi antichi € custodita nei
calendari liturgici e nei codici redatti con cura. Questo processo di sintesi tra
novita e tradizione, verificatosi nell'intera regione e in tutto il regno dei
Normanni, € ancora visibile ad Otranto: a quattro passi dalla chiesa di San Pietro,
forse cattedrale bizantina, con i santi raffigurati e venerati per secoli, 1 nuovi
signori vollero la nuova e grandiosa cattedrale inaugurata nel 1098. E di esempi
analoghi se ne potrebbero indicare altri, da Monte Sant’An-gelo nel santuario di
San Michele, a Bari nella cattedrale costruita sulla piu antica, di eta
paleocristiana e su quella di eta bizantina, con la eliminazione di



Storia delle Chiese di Puglia 29

altri edifici sacri recentemente ritrovati. E facile vedere accanto ai santi della
tradizione inneggianti al Cristo, gli altri portati da lontano, dai nuovi domina-
tori, che la gente delle citta comincio a venerare suoi intercessori.

I principi normanni favorirono lo sviluppo dei monasteri: a quelli esisten-ti
se ne aggiunsero nuovi, di varia origine e tradizione. Tra 1 monaci italo-greci, i
nuovi signori promossero lo sviluppo del cenobitismo secondo le rego-le che
vennero redatte in questo periodo: esse riguardavano l'ufficiatura divi-na, il
calendario religioso, la convivenza, i comportamenti virtuosi e le punizioni delle
colpe, PTamministrazione dei beni e 1 rapporti con gli eredi dei fondatori. Un dato
significativo fu 'introduzione della ratifica da parte del re dell’egu-meno eletto o
nominato. Questa evoluzione, in Puglia, attestata nel monaste-ro di San Nicola di
Casole sul territorio otrantino, fondato tra il 1089 e il 1093: qui si origind pure
uno sviluppo di interessi per ogni genere di scritti religiosi e infine, verso il secolo
XIII, per quelli filosofici e poetici. Certamente i Normanni promossero la
fondazione dei monasteri latini e favorirono i Benedettini di Cava dei Tirreni e di
Montecassino. A questi ultimi, nel 1080, donarono il monaste-ro di San Pietro
imperiale di Taranto e 'anno seguente, nel 1081, concessero I'altro monastero
tarantino di San Benedetto a quello di Cava. Numerose diven-nero le dipendenze
dei Cavensi nella parte centrale della Puglia e 1 quella set-tentrionale della Terra
d’Otranto. Quei piccoli monasteri rurali e rupestri della parte meridionale di
questa provincia furono dati ai Benedettini, pur conser-vando, essi, antiche
tradizioni liturgiche e proprie modalita di convivenza.

Una fondazione di origine pugliese fu quella che s. Giovani di Matera (f 1139)
venne a fare tra le pendici del Gargano; a pochi chilometri da Monte Sant’Angelo.
Le modalita di estrema austerita e di timbro chiaramente eremitico suscitaro-no
un forte fascino nelle contrade circostanti Pulsano, ma pure in regioni lon-tane. I
Pulsanesi vestivano il saio bianco sul quale indossavano uno scapolare nero con
cappuccio, camminavano scalzi; la loro giornata era piena di preghie-re e di lavoro.
Non pochi di loro vivevano alla maniera eremitica in celle (spes-so anfratti) situate
a strapiombo nelle fiancate del cosiddetto “vallone dei romi-ti”; si astenevano dalle
carni, dal vino, dal latte e dai suoi derivati; Iausterita della vita era espressa
anche nei nomi dei primi seguaci di Giovanni da Matera. E accanto alla comunita
maschile si istitul pure un ritiro femminile della stes-sa indole che prese il nome
di San Barnaba. In trent’anni i Pulsanesi si diffu-sero rapidamente nella
Capitanata, in Basilicata, in Abruzzo, nel Lazio, nell' Umbria, nella Toscana dove,
a Pisa, furono chiamati “gli scalzi”, in Liguria, nell’Emilia e nella Valle Padana.
Ma la loro stagione, segnata da forti collega-menti che mantenevano unito
I'insieme, non fu lunga.

Nel secolo XII la Puglia si ando caratterizzando di una molteplicita di espe-



30 Salvatore Palese

rienze e di tradizioni. Monaci italo-greci e monaci latini di tradizione cavense e
cassinese vennero a convivere nelle stesse province, in mezzo a popolazioni
anch’esse variegate nei loro riti e tradizioni, con vescovi latini e chiese con
evidenti segni delle tradizioni greche: tratti di quell’'unico ecumene cristiano del
Mediterraneo medievale, dove protendevano le regioni meridionali d’Italia.

Poche sono ancora le notizie sulla vita religiosa delle popolazioni e sulle
modalita con le quali si provvedeva alla loro assistenza da parte del clero, nei vari
luoghi. Sotto questo profilo rimangono da studiare le migliaia di pergamene
conservate negli archivi dei Capitoli delle cattedrali e in quelli vescovili, edite e
inedite, peraltro recentemente “riscoperte”, tra le quali vanno considerati 1 ben
noti exultet di Bari e di Troia, per esplorare le forme con cui si ando orga-nizzando
il rapporto tra clero e fedeli e tra 1 vari gruppi di questi ultimi. Da quel poco che
si conosce, si puo dire che anche nelle province pugliesi era in vigo-re il carattere
privato delle istituzioni ecclesiastiche e monastiche, secondo l'or-ganizzazione
feudale del territorio e dei poteri. Le numerose bolle papali, spes-so riguardanti
le circoscrizioni delle competenze dei vescovi ed i loro rapporti, configuravano,
anche da queste parti, il vescovo come dominus ecclesiarum. Meritano ancora
particolare attenzione i canoni dei sinodi e dei concili che 1 papi romani, da Leone
IX ad Alessandro III, vennero a svolgere in vari luoghi della regione e di quelle
vicine: nel rinnovamento generale che essi andavano pro-muovendo e
confermando, di particolare interesse sono i canoni dedicati alla celebrazione dei
riti sacramentali e della penitenza in special modo.

Su questa realta istituzionale che si ando consolidando e arricchendo in
modo variegato, la monarchia normanna e quella sveva successiva esercita-
rono un significativo esercizio di autorita, con prassi e provvedimenti gene-
rali quasi anticipatori di forme di governo centrale e di organizzazione regia
come quella di Federico II (1231), che istitui suoi rappresentanti nella Terra
d’Otranto, nella Terra di Bari e nella Capitanata, le tre grandi province che
arti-colarono l'insieme delle “Puglie”. Di particolare interesse € pure la
situazione che Federico II determino a Lucera per circa settant’anni, con
I'insediamen-to di migliaia di arabi trasferiti dalla Sicilia: essi cambiarono il
volto della citta, anche con la loro grande moschea, fino a quando Carlo I
d’Angio, agli inizi del secolo seguente, li stermino.

Dai porti delle citta marittime partivano e arrivavano pellegrini e mer-
canti. Da Brindisi, Taranto, Trani passavano pure soldati, tutti diretti o rien-
tranti dalle spedizioni verso oriente, dove la regione delle origini cristiane e
Gerusalemme esercitavano attrattive religiose, impastate di altre motivazio-
ni e di altri interessi. Una fitta rete di ospedali, spesso mantenuta dagli ordi-
ni ospedalieri e militari, si diffuse sul territorio della regione.



Storia delle Chiese di Puglia 31

In questo contesto si sviluppo ulteriormente il santuario di San Michele sul
Gargano, raggiunto da pellegrini di ogni genere, principi normanni e regnan-ti,
papi, dignitari ecclesiastici di ogni grado, e si affermo pure la basilica di San
Nicola a Bari. Costruita per custodire le ossa ritenute del santo e qui tra-slate da
Mira, essa fu arricchita di crescenti donazioni e divenne chiesa regia degli
Angioini, nella seconda meta del secolo XIII. Si insediarono poi quegli “uomini
nuovi”’ che realizzavano forme originali della sequela Christi, rap-presentati dai
frati mendicanti di Francesco d’Assisi e di Domenico di Guzman.

Dei primi si conosce fra Lucas Apulus di Bitonto, nominato nel 1220 da s.
Francesco ministro provinciale per i luoghi santi; egli proveniva dalla provin-cia
Apuliae, la quinta delle undici, costituita nel 1217. Dei Domenicani un primo
pugliese & il beato Nicola Paglia di Giovinazzo (1256) e loro primi insediamen-ti
furono quelli di Trani (1221) e di Lucera (1233-1234) ai quali si aggiunsero quelli
di Brindisi (1228) e Barletta (1238). Le loro chiese, come quella di Santa Croce dei
Domenicani di Brindisi, divennero centro di vita religiosa nuova, essenzialmente
incentrata sulla predicazione e sul’amministrazione dei sacra-menti; come nuovo
divenne il loro modo di vivere tra le popolazioni cittadine, diverso da quello dei
canonici delle cattedrali e dei monaci. A questi due ordi-ni si aggiunsero piu tardi,
meno numerosi, i carmelitani e gli agostiniani. Questi frati non rimasero estranei
al contrasti dei papi con Federico II, ad esempio a Lucera, e a quelli con il clero
locale a Barletta e a Brindisi. La loro mobilita da un convento all’altro costitui un
elemento dinamico nelle societa cittadine e loca-li, sia dal punto di vista religioso
e pastorale, come pure in ordine alla cultura e alle creazioni monumentali. Si
pensi, ad esempio, agli studi dei Domenicani di cui ci sono date precise notizie per
Trani e Barletta e alla splendida chiesa francescana di Santa Caterina di
Galatina, della fine del XIV secolo. Senza dimenticare che dai conventi dei
mendicanti, spesso, furono tratti 1 vescovi per le varie diocesi della regione nel
XIII-XIV secolo e in quelli seguenti.

3. Gli sviluppi antecendenti e conseguenti il concilio di Trento

Sulle istituzioni ecclesiastiche pugliesi si riflessero gli sviluppi
comples-sivi della cristianita europea e dei rapporti di potere che si
affermarono dal XV-XVI sec.

Sui beni delle chiese cattedrali, parrocchiali e monastiche si impose l'au-
torita di singoli e di gruppi, quanto piu sui territori si affermo quella dei re di
Napoli o di grandi principi che assegnarono le citta a baroni e aristocratici. Il
controllo di tutti costoro divenne sempre piu esigente, quanto diventavano red-



32 Salvatore Palese

ditizie ai papi lontani le loro tasse beneficiali. Le citta pugliesi che riuscirono a
farsi riconoscere i loro ordinamenti, richiesero costantemente il “privile-gio” che 1
benefici ecclesiastici fossero assegnati a chierici cittadini o del luogo.

Quando ai vertici ecclesiastici si apri la crisi di autorita chiamata scisma
occidentale, alla cui origine ci fu Bartolomeo Prignano, arcivescovo di Bari, dove
peraltro non lascio tracce della sua permanenza, la situazione divenne assai
difficile. Le obbedienze ai diversi papi, che pretendevano di essere le legit-time
detentrici della massima autorita ecclesiastica, per un quarantennio (1378-1417)
frantumarono l'unita della cristianita europea, almeno nei suoi aspetti
istituzionali, e produssero disordine e contrapposizioni nelle nomine dei tito-lari
delle sedi vescovili e nelle assegnazioni dei patrimoni delle istituzioni eccle-
siastiche. Re e principi locali provarono a porvi rimedio. L'iniziativa, in verita,
giovo piu all’affermazione della loro autorita, che a rivitalizzare gli ecclesiastici
piu bisognosi di ripresa. Cosi avvenne in Puglia per opera dei grandi principati,
come quello degli Orsini di Taranto che si andavano affermando allinterno del
Regno di Napoli, dissanguato dai contrasti dinastici degli Angioini. Con loc-
cupazione aragonese alla fine del sec. XV, Ferdinando il Cattolico ottenne il diritto
di nominare 1 vescovi di tutte le sedi del Regno.

Nelle province pugliesi si riversavano frattanto gruppi di profughi dai
Balcani in fuga dai Turchi, che alla fine del sec. XIV avanzavano in quelle
regio-ni; particolarmente gruppi di cristiani albanesi che trovarono
sistemazione nei dintorni di Taranto (a San Giorgio Jonico), del Gargano e
altrove, nei pos-sedimenti assegnati dai monarchi aragonesi di Napoli all’eroe
albanese Giorgio Castriota Scanderbeg e ai suoi discendenti.

I rapporti tra le due sponde adriatiche si infittirono e fino al XVI sec.
maestranze di costruttori operarono nelle citta della costa barese, come a Mola di
Bari. La minaccia turca dopo la caduta di Costantinopoli (1453) suscito la
devozione alla Madonna di Costantinopoli. Fu tragedia nel 1480, quando 1 Turchi
di Maometto II sbarcarono ad Otranto, nonostante la difesa di centinaia di
cristiani che resero testimonianza della loro fede fino alla morte. La devasta-zione
si diffuse nella penisola salentina dove i Turchi, per circa un anno, com-pirono
scorrerie di ogni genere, fino a quando furono costretti a ritirarsi.

Nelle complesse vicende dinastiche che precedettero la definitiva
siste-mazione della Puglia, insieme con le altre province napoletane, nel
dominio di Carlo V, tre fatti sono di rilievo.

Innanzitutto, alcune citta costiere, da Trani a Gallipoli, furono occupate dalla
Repubblica Veneta e si originarono significativi rapporti culturali, artistici e
devozionali, che perdurarono a lungo. In secondo luogo, nelle citta si afferma-rono
famiglie aristocratiche e le sedi vescovili divennero appannaggio di alcu-



Storia delle Chiese di Puglia 33

ne di esse o di eminenti ecclesiastici, influenti nella Curia romana, che le riser-
varono a familiari o dipendenti, nel pitt ampio contesto della crisi del sistema dei
benefici, dell’affidamento in commenda dei patrimoni ecclesiastici e del carico di
pensioni sulle loro rendite. Tanto si puo rilevare scorrendo le cronotassi epi-
scopali, consultabili nella ben nota Hierarchia catholica (curantibus G. Gullik,

C. Eubel, L. Schmitz-Kallenberg, III, Monasterii 1923). Infine, il concordato di
Barcellona del 1529, fra il vincitore Carlo V e I'umiliato Clemente VII: con esso
alcune sedi furono riservate alla diretta nomina papale, ma la gran parte rimase
sotto il diretto controllo della corona: sei delle dodici sedi di Terra d’Otranto
(quelle metropolitane di Taranto, Brindisi e Otranto e quelle vesco-vili di
Gallipoli, Ugento e Mottola) e quattro delle diciotto di Terra di Bari (Trani,
Matera, Giovinazzo e Monopoli). Dieci sedi su ventiquattro dell'intero Meridione,
di cui Carlo V acquisi il diritto di nomina dei vescovi, si trovavano nelle province
pugliesi. Questa situazione concordataria non ebbe risultati immediati, ma comin-
cio ad essere operativa nella seconda meta del secolo, con Filippo II, che si avval-
se delle sue prerogative e nomino, in genere, buoni vescovi “tridentini”.

Sara utile rilevare la partecipazione dei vescovi pugliesi al concilio
Lateranense V (1512-1517) voluto da Giulio II per contrastare le iniziative con-
ciliari del re di Francia, e valutare i contributi ai lavori che possono far intra-
vedere problemi ed esigenze delle loro diocesi. Nei fenomeni di risveglio reli-gioso
di quei decenni si puo collocare il dotto Antonio De Ferrariis, di Galatone, di cui
vanno ricordati, per quanto ci riguarda, il commento al Padre nostro e la terribile
arringa De heremita (1517) contro la prassi religiosa del suo tempo.

Significativa, anche se scarsa, fu la partecipazione di alcuni vescovi puglie-si
al concilio di Trento (1545-1563). Il vescovo di Bitonto, Cornelio Musso (1544-74),
francescano conventuale, tenne il discorso di apertura il 13 dicembre 1545 e
diciassette anni dopo, 'arcivescovo di Otranto, Antonio De Capua, il 17 set-tembre
1562, celebro solennemente per la XXII sessione. Ma si fecero notare nell’'ultimo
periodo, anche Carlo Bovio, vescovo di Ostuni, e Antonio Sebastiano, vescovo di
Ugento, con le sue dotte e convinte composizioni, senza dire del card. Girolamo
Seripando, nativo di Troia (1493), che a Trento concluse la sua esi-stenza terrena
nel marzo del 1563. Il Sebastiano, tornato in diocesi, fece il sinodo il 25 maggio
1564 e passo il testo delle decisioni al vescovo di Nardo Giovan Battista
Acquaviva, che le promulgo nel sinodo del 6 gennaio 1565. Tre anni dopo, nel 1567,
gli arcivescovi metropoliti di Manfredonia, di Bari e di Otranto fecero il concilio
provinciale con i loro suffraganei. I’anno seguen-te, 1568, lo tenne pure quello di
Taranto, card. Marco Antonio Colonna (1560-68) che era stato a Trento e frattanto
era stato nominato cardinale (1565), quasi a conclusione del suo episcopato, non
senza aver istituito il seminario.



34 Salvatore Palese

Nel corso dei secoli del rinnovamento tridentino I'episcopato delle tre “ter-re”
pugliesi divenne residente e, pertanto, legiferante: é rilevante il lavoro com-piuto
con le visite pastorali, anche se non fu notevole il risultato per lo svilup-po delle
forme e della modalita educativa del clero, tante furono le difficolta per
l'istituzione dei seminari e tanto stentata fu la loro attivita e durata.

Quella dei seminari in Puglia € ancora una storia da scrivere quasi per inte-
ro, nonostante alcune esplorazioni che portano alla conclusione: dovettero inter-
venire 1 sovrani napoletani, non tanto nel corso del sec. XVIII, ma ancor piu tardi
nel sec. XIX, durante la restaurazione post-rivoluzionaria, perché la for-mazione
del clero diventasse un impegno primario dei vescovi.

In compenso, grande fu il sostegno dei vescovi alla diffusione dei
“nuovi” chierici regolari, quelli di recente istituzione, come Teatini,
Gesuiti e, piu tardi, Vincenziani. Particolare significato assunse la
presenza dei Gesuiti nelle citta e nei centri minori quella dei Cappuccini.

Questi si attestarono a Rugge presso Lecce, intorno al 1530, e a Taranto,
Gravina, Laterza, Grottaglie e Mesagne negli anni seguenti (1533-1539), chia-
mati dai signori del luogo e da pubbliche autorita o da singoli benefattori, e si
diffusero tanto che, come & stato scritto, «verso la fine del Cinquecento non c’era
in Puglia un centro abitato di una certa consistenza nel quale non ci fosse presente
un convento cappuccino». Nel 1755 in Terra di Bari si contavano 29 conventi con
528 frati e in Terra d’Otranto 33 conventi con 610, raggruppati in due province,
quella di San Nicola di Bari e quella di Sant’Angelo o di Foggia.

I Gesuiti arrivarono a Lecce nel 1574, guidati da s. Bernardino Realino,
e istituirono un collegio nel 1583; a Cerignola rimasero dal 1578 al 1592, a
Bari aprirono il collegio nel 1583; a Barletta nel 1592, a Bovino dal 1695 al
1637, a Molfetta nel 1618 dopo sette anni di residenza, a Monopoli nel 1613,
a Taranto nel 1624 dopo sette anni di residenza, infine nei secoli seguenti a
Brindisi nel 1753; residenze rurali ebbero a Orta Nova, Sarno, Terlizzi, Torre
Santa Susanna e stazioni missionarie a Ostuni, Manduria e Troia! una
geografia ristretta quel-la dei Gesuiti, ma fu enorme la loro presenza culturale
e pastorale nelle fami-glie aristocratiche e la loro attivita missionaria e
benefica tra la gente sem-plice.

Pure i Vincenziani di provenienza francese operarono in questa direzione. Ai
primi del XVHI sec., a Deliceto, Alfonso Maria de Liguori diede forma orga-nica
ai suoi amici “redentoristi” per 'evangelizzazione delle popolazioni rurali.

Di particolare incidenza sulla storia dei regolari fu la soppressione dei piccoli
conventi, decisa da Innocenzo X, con la bolla /nstaurandae regularis disciplinae
del 15 ottobre 1652. Gli effetti furono sensibili anche nelle diocesi pugliesi, come
si conosce per quelle di Terra d’Otranto; effetti negativi, ripa-


user
I Gesuiti

user
Vincenziani

user
Instaurandae 


Storia delle Chiese di Puglia 35

rati dalla riapertura di una parte di essi. Nelle librerie dei seminari perven-
nero, e sl conservano ancora, le biblioteche dei conventi; minori risultati ebbe
la destinazione dei beni immobili ad incrementare la fondazione dei seminari
o le rendite di quelli esistenti. Dalle accurate indagini relative alla Terra
d’Otran-to furono soppressi 6 conventi di Agostiniani, 7 di Carmelitani, 1 di
Carmelitani scalzi (Taranto), 1 di Celestini (Alessano), 16 di Conventuali, 6
di Domenicani, 1 di Fatebenefratelli, 1 di Osservanti; vale a dire 39 conventi
che rappresen-tavano il 21,19%, una percentuale inferiore alla media italiana
che fu 24,25%. Successivamente 24 di essi furono riaperti; rimasero chiusi per
sempre gli Agostiniani di Corsano, Maruggio, Mottola, San Crispiano; 1
Carmelitani di Campi, Caprarica, Canosino e Missiano; i Conventuali di
Leporano, Montesardo, Squinzano, Stematia e Struda; i Fatebenefratelli di
Taviano e gli Osservanti di Lecce.

Nelle chiese e nelle case dei regolari antichi e nuovi, 1 laici si aggrega-
rono nelle confraternite di devozione e di carita. A quelle piu antiche si
aggiun-sero ovunque le confraternite del Sacramento e quelle del Rosario,
aggre-gate spesso alle omonime arciconfratemite romane. Quelle con i titoli
maria-ni sopravanzano le altre intitolate ai santi locali. Quello confraternale
diven-ne un fenomeno davvero diffuso in maniera capillare, come hanno
verificato recenti indagini per l'intero territorio regionale. Si puo dire che
nelle con-fraternite le popolazioni cristiane modularono la loro vita religiosa:
nel corso dei secoli dell’eta moderna ed oltre, si educarono alla fede, ad onorare
il Signore, a ricevere 1 sacramenti, ad esprimere la loro devozione particolare
in maniera individuale e in modo corale, coinvolgendo I'intera popolazione di
ogni luogo e citta; a pregare per i defunti, ad esercitare le opere di mise-
ricordia spirituali e corporali. Anche in Puglia, la confraternita fu piu senti-
ta della parrocchia.

La cura delle anime e il suo miglioramento divennero una preoccupazio-ne
costante dei vescovi e dei ceti dirigenti delle citta, attraverso le norme date nei
sinodi diocesani a riguardo della dottrina cristiana e di tutti e singoli i sacramenti.
I vescovi fecero carico di questo al clero e agli arcipreti dei Capitoli, sia delle
cattedrali sia delle chiese matrici dei singoli luoghi del territorio dio-cesano.
L’istituzione della parrocchia come centro organizzativo dell’attivita pastorale,
non fu dai vescovi, realisticamente, affrontata, tanto forte era la tra-dizione della
gestione collegiale del servizio cultuale, originato dalle donazio-ni dei fedeli. Sono
note le istituzioni delle parrocchie, a Bitonto, da parte del vescovo Musso, quella
di San Giacomo a Barletta (1595) fatta dall’arcivesco-vo Giulio Caracciolo, quella
fatta a Lecce, agli inizi del sec. XVII, dal wvisitato-re apostolico Andrea
Perbenedetti, o quella compiuta nel 1649 dal vescovo ugen-


user
Librerie dei conventi

user
Confraternite


36 Salvatore Palese

tino Agostino Barbosa nel borgo di Gemini. Sono eccezioni: soprattutto nelle
citta il problema rimase irrisolto fino a gran parte del sec. XIX, nonostante i
tentativi ripetuti nei decenni a cavallo dei sec. XVIII-XIX, come sappiamo a
Bari, Trani, Barletta e Taranto. A sentirsi e ad operare da parroci, come li
configuravano gli orientamenti disciplinari del concilio di Trento, furono sol-
lecitati dai vescovi visitatori e legiferanti di questi secoli, gli arcipreti dei
paesi e questi lo divennero progressivamente e lentamente, nella misura in
cui si affermo la formazione del clero nei seminari vescovili o in altre scuole,
nel corso del sec. XVIII e soprattutto nel secolo seguente.

Queste preoccupazioni pastorali sono evidenti in tanti delle centinaia di
vescovi di questi secoli. E difficile farne segnalazioni significative; ma & facile
ricordare, ad esempio, il lungo e intenso operato di Luigi Pappacoda nella
Lecce del sec. XVII, negli anni 1639-70, o di Vincenzo Maria Orsini,
domenicano, a Manfredonia (1675-80) o del suo discepolo Giuseppe Crispino
a Bisceglie (1685-90), o di Emilio Giacomo de Cavalieri (1694-1726) che lascid
anche un intenso ricordo di vita santa.

In questo contesto di esigenze e di evoluzioni dei corpi ecclesiastici si col-
loca la politica di riforme intrapresa dall’aristocrazia nelle singole citta e poi
dai monarchi borbonici che si insediarono nel regno napoletano negli anni
Trenta del XVIII sec. Non si possono semplicemente affermare ragioni di
giurisdi-zione sovrana nell'impegno di questi re e dei loro ministri, quando
ridimen-sionarono il privilegio degli ecclesiastici, dei loro beni e dei loro
luoghi, come avvenne con il concordato del 1741; ma si puo pure riconoscere
la volonta di disciplinare e migliorare la condizione del clero numeroso e
spesso pletorico e incentivarne l'attivita pastorale.

Grande significato ebbe il rilancio dei seminari vescovili, che erano stati
istituiti nel corso del secolo precedente, qua e la, ma di fatto non avevano fun-
zionato secondo la proposta tridentina. La soppressione dei Gesuiti nel regno,
compiuta nel 1767, pero, lascio un vuoto anche in Puglia. Nel contesto delle
riforme in cui i sovrani coinvolsero 1 vescovi, la riorganizzazione di quei colle-gi di
formazione del clero, con percorsi educativi e con precisi programmi di istruzione,
diventd un evento presente in un numero crescente di diocesi, tal-volta con
prospettive di notevole apertura, come a Taranto con l'arcivescovo Giuseppe
Capecelatro (1778-1816).

Vescovi e regolari nelle citta, chierici e confratelli di ogni luogo avviaro-no
una fervida stagione lartistica di cui rimangono notevoli testimonianze di
devozione e di cultura. Furono costruite chiese nuove e furono ammoderna-te le
antiche nascondendone il volto originario; e furono riempite di altari fami-liari e
di gruppi confraternali e di associazioni clericali. Le evoluzioni della


user
Stagione artistica


Storia delle Chiese di Puglia 37

pieta cristiana e gli sviluppi liturgici ispirarono nuove forme architettoniche
e tematiche iconologiche: si pensi, ad esempio, al marmoreo e trionfale alta-
re maggiore e all’elegante pulpito per la continua predicazione o ai confes-
sionali “troni della divina misericordia”, alla glorificazione di Maria e dei
santi, nei preziosi tetti lignei o delle pale degli altari, ai grandiosi altari del
Sacramento arricchiti di simboli e di statue che fanno contorno, ispiranti ed
esaltanti la devozione cattolica delle popolazioni, o agli altari della Madonna
del Rosario con i quindici misteri, rappresentati in vario modo, invitanti alla
recita del santo rosario divenuto la preghiera piu popolare del mondo catto-
lico. Si tratta di una vera e propria civilta figurativa e architettonica che si
rese evidente nella crescita delle citta e nella loro trasformazione e confi-gurd
la chiesa matrice alla pari della cattedrale, come il centro ideale della societa
cristiana dei singoli luoghi abitati. Se quello di Lecce € un caso esem-plare,
analoga la vicenda di Martina Franca e di centinaia di altre localita in questi
secoli post-tridentini.

4. Dal 1818 al concilio Vaticano I1

La politica di riforme dei sovrani borbonici e 'azione promozionale dei
vescovi trovarono alimento nelle numerose iniziative culturali che videro pro-
tagonisti ecclesiastici ed esponenti dell’aristocrazia e deil nuovi ceti emergen-
ti: le accademie di varia denominazione dentro le quali si dibatterono le nuove
idee che circolavano in Europa: filoni giansenistici, dottrine naturalistiche,
espe-rienze scientifiche, teorie politiche, spesso riconsideravano i principi
fondanti della cristianita, distinguendo l'essenziale del cristianesimo dalle
forme stori-che in cui si erano realizzate istituzioni ecclesiastiche e modalita
di vita reli-giosa. Le diocesi pugliesi, sia pure in modi diversi, furono coinvolte
in questa temperie culturale e politica.

Non furono pochi gli ecclesiastici che con i loro scritti e con le loro inizia-tive
meritano una giusta considerazione nelle evoluzioni della cultura nella Puglia,
come, ad esempio, Annibale De Leo (1739-1797) a Brindisi, Niccold Putignani
(1710-1795) e Alessandro Calefati (1726-1793) a Bari, Ciro Saverio Minervini
(1734-1805) e Giuseppe Maria Giovene (1753-1837) a Molfetta.

La crisi dei rapporti tra Santa Sede e corte napoletana si concluse nel
1792 quando si addivenne alla nomina regia di tutti 1 vescovi e un po’ ovun-
que si concluse un primo periodo di sedi senza vescovo. In seguito, il periodo
rivoluzionario del @9 compromise 1 faticosi equilibri politici e spesso 'albe-
ro della liberta nelle piazze dei paesi fu impiantato da ecclesiastici: un esem-


user
1799


38 Salvatore Palese

pio per tutti sono 1 fatti di Altamura. Il decennio francese sottopose la
condi-zione ecclesiastica e la vita religiosa delle popolazioni a rapide
trasformazio-ni: la chiusura delle case dei regolari, soprattutto, e il
tentativo di riorganiz-zare 1 vescovati della regione.

In Terra d’Otranto, ad esempio, secondo specifiche indagini, FFON0 SOp-Presse

185 case religiose di ordini mendicanti e maschili, soprattutto di Domenicani (29), di

(15) e di Paolotti (13) e 11 rispettivamente di Agostiniani e di Riformati. Altri
conventi soppressi furono di Osservanti (8), di Scolopi (5), di Alcantarini (4), di
Celestini (4) e di Olivetani (4), di Teresiani (3), di Fatebenefratelli (2), infi-ne le
uniche case che avevano Certosini, Servi di Maria e Teatini. Degli ordi-ni
femminili furono chiuse una casa di Alcantarine, di Benedettine, di Paolotte, di

Teresiane e di Terziarie francescane; tre monasteri di Clarisse e due di
Domenicane. Di questi fatti sono state opportunamente valutate le incidenze
religiose, economiche e sociali nella vicenda delle popolazioni, e le dinamiche che

originarono nelle file del clero dove andarono a confluire tanti religiosi. Delle loro
case, poi, ne furono riaperte complessivamente 52, e il maggiore van-taggio lo
ebbero 1 Cappuccini che ricuperarono 13 dei 19 perduti; alcuni pote-rono
ripristinare tutte le loro case, come 1 Fatebenefratelli e 1 Teatini.

Furono queste le premesse favorevoli alla sistemazione moderna delle dio-
cesi, che Pio VII diede con bolla De utiliori del 27 giugno l@B, conseguente al
concordato del febbraio: le diocesi pugliesi diminuirono sensibilmente, furo-no
quasi dimezzate, sia per la soppressione pura e semplice di alcune, sia per I'unione
di altre. Nella Capitanata fu soppressa Volturara-Montecorvino e incor-porata a
Lucera; Vieste fu unita a Manfredonia in perpetua amministrazione. In Terra di
Bari furono soppresse Minervino, Bitetto, Polignano' e Lavello e incorporate,
rispettivamente, ad Andria, Bari, Monopoli e Venosa; inoltre Bisceglie fu unita in

perpetua amministrazione a Trani, Bitonto a Ruvo, Gravina a Irsina, Giovinazzo
e Terlizzi a Molfetta; vennero infine conservate arcipre-tura nullius di Altamura
e il priorato di San Nicola di Bari. In Terra d’Otranto furono soppresse Mottola,
Castro, Alessano e Ostuni annesse, rispettivamen-te, a Castellaneta, Otranto,
Ugento e Brindisi.

Tale riorganizzazione subi alcuni ritocchi, durante 1 decenni seguenti, che
valsero a ripristinare, in parte, la situazione anteriore. Nel 1819 fu istituita la


user
Nel decennio di dominazione francese

user
Pio VII: De Utililiori

user
Soppressioni



Storia delle Chiese di Puglia 39

diocesi di Cerignola e fu unita ad Ascoli, nel 1821 fu ripristinata 'autonomia
della diocesi di Ostuni che fu unita a Brindisi; nel 1836 avvenne lo stesso per
Giovinazzo e Terlizzi unite a Molfetta; nel 1848 Acquaviva delle Fonti fu costi-
tuita prelatura nullius e unita alla prelatura di Altamura; nel 1855 Foggia fu
costituita diocesi e separata da [Froia; infine nel 1860 fu istituita I'arcidiocesi
di Barletta, unita in perpetuo a Trani. Vale a dire che alla fine del Regno delle
Due Sicilie e alla vigilia dell’'unificazione nazionale le diocesi pugliesi erano
tren-tadue con venticinque vescovi.

11 concordato del 16 febbraio 1818 saldd, per un verso, lo stretto rapporto tra
monarchia restaurata e i nuovi vescovi tutti nominati dal re; per altro verso,
determind l'imposizione della religione socialmente utile, espressa dalle sue
istituzioni, prime fra tutte 1 seminari vescovili e le parrocchie. Questi equili-bri
faticosamente perdurati per un trentennio non impedirono la penetrazio-ne di
idee originate nelle “sette” e nei “circoli”, né risparmiarono le diocesi pugliesi'dalle
ondate della cultura della liberta che nel 1848 produsse la rivo-luzione
costituzionale e, piu tardi, nel 1860-1861 'unificazione nazionale e 'u-nione delle
regioni meridionali al nuovo Regno d’Italia. In questo contesto le passioni politiche
coinvolsero il clero e 1 regolari, con spaccature e contrappo-sizioni tra legittimisti
e nazionalisti. I vescovi si trovarono a operare con dif-ficolta: in gran parte fedeli
all’antica dinastia subirono restrizioni e si allonta-narono dalle loro sedi, come
quelli di Andria, Ugento, Bari, Foggia, Oria; pochi accettarono il nuovo corso degli
eventi nazionali (come il Caputo di Lecce e il Mucedola di Conversano). Ma pitl
vasto fu il fenomeno della negazione del-I'assenso alla nomina dei vescovi delle
sedi rimaste vacanti o al loro ingresso nelle diocesi. Quanto questa situazione,
fortemente movimentata, abbia inci-so sulla vita pastorale e sugli sviluppi della
vita religiosa delle popolazioni non é stato ancora sufficientemente analizzato.
Non vi, & dubbio, pero, che I'incameramento dei beni ecclesiastici da parte dello
Stato nazionale, la dema-nizzazione degli edifici dei regolari soppressi e la
laicizzazione dell’assistenza e dell'istruzione ebbero conseguenze nocive, anche se,
in molti casi le chiese furono lasciate aperte al pubblico culto e alla devozione dei
fedeli.

A riguardo delle soppressioni “italiane”, il 17 febbraio 1861 fu estesa alle
province napoletane la legislazione in vigore nel Regno di Sardegna dal 1855:
vennero soppressi «quali enti morali riconosciuti dalla legge civile tutte le Case
degli ordini monastici di ambo 1 sessi nelle province napoletane, non escluse le
Congregazioni regolari, ad eccezione di quelle che saranno designate con suc-
cessivo decreto come benemerite per riconosciuti servigi che rendono alle popo-
lazioni nella sana educazione della gioventu, nell’assistenza agli infermi, e in altre
opere di pubblica utilita». L'interesse governativo era diretto maggior-


user
Cerignola

user
Foggia

user
32 Diocesi

user
Concordato 16 Febbraio 1818

user
Negatività dell’Unità d’Italia


40 Salvatore Palese

mente ai beni posseduti da tali enti: essi passavano immediatamente alla Cassa
Ecclesiastica dello Stato. I libri e gli archivi dei conventi e dei monasteri erano
destinati alle biblioteche designate dalle autorita governative. Nulla veniva detto
espressamente circa le chiese che rimanevano aperte al culto. Le vicen-de conseguenti
tali provvedimenti e quelli seguenti degli anni 1862 e 1867 sono immaginabili: dalle
ricerche specifiche di Oronzo Mazzotta per la Terra d’Otranto le misure riguardarono
95 conventi maschili di cui 67 di ordini mendicanti, dentro i quali si contavano 478
sacerdoti, 91 chierici, 1 studente e 487 laici; nonché 25 monasteri femminili con 476
monache, 30 converse e 240 novizie.

In questo clima “rivoluzionario” riveste particolare significato la parteci-
pazione dei vescovi pugliesi al concilio Vaticano I (1869+70) |e il loro contribu-to ai
lavori con considerazioni e proposte. Intorno a Pio IX, il'papa emergen-te sempre
piu chiaramente capo spirituale del mondo cattolico, furono presenti a Roma 1 sei
arcivescovi metropoliti di Otranto, Brindisi, Taranto, Bari, Trani e _
rispettivamente Vincenzo Grande, Raffaele Ferrigno, Giuseppe Rotundo,
Francesco Pedicini, Giuseppe de Bianchi Dottula e Vincenzo [Eglalatel. Essi
sottoscrissero le costituzioni conciliari Der Filius dell’apri-le 1870 e Pastor
aeternus del luglio seguente, insieme con 1 vescovi della Capita-nata _
Maria Frascolla di Foggia, Giuseppe Giannuzzi di Lucera, Antonio La Scala di
San Severo, Tommaso Passero di Troia, Leonardo Todisco Grande di Ascoli e
_, con quelli della Terra di Bari, Gaetano Rossini di Molfetta, Vincenzo
Materozzi di Ruvo e Bitonto e Alfonso Maria Cappetta di Gravina e Irsina,
Giovanni Longobardi di Andria e con quelli di Terra d’Otranto, Luigi Margherita
di Oria, Luigi Vetta di Nardo e Valerio Laspro di Gallipoli. Tutti costoro, per
quanto considerati provenienti dal regno napole-tano, non guardavano piu al re
che li aveva nominati, ma al papa romano che si poneva alla loro guida nei tempi
che erano realmente mutati.

E superficiale dire che lintransigenza prevalente dei cattolici pugliesi nei
confronti dello stato liberale non produsse, pero, vivace immersione nel paese
reale, se si considera la vicenda delle diocesi pugliesi negli ultimi decen-ni del XIX
sec. e nei primi anni del secolo seguente dal punto di vista del coin-volgimento

organizzativo dell’Opera dei congressi e dei comitati diocesani. Diversa era la
caratterizzazione delle Chiese pugliesi, nelle quali diffusa era la forma
dell’associazionismo delle confraternite con la sua tipica pieta popo-lare e forte
era il ruolo aggregante della chiesa matrice per il clero locdle.

Di queste preoccupazioni pastorali 1 vescovi cominciarono a discutere,
per individuare convergenze operative, nella Conferenza Episcopale che,
come si € detto, comincio a riunirsi dal 1892.

I nuovi orientamenti maturati dalle indicazioni di Leone XIII diedero


user
Interesse dei Savoia ai beni posseduti

user
Concilio Vaticano I

user
Importante

user
Conferenza Episcopale Pugliese 1892


Storia delle Chiese di Puglia 41

origine a tanti circoli culturali che affrontarono 1 termini della nuova
colloca-zione in cui cultura e societa ponevano il cristianesimo e la sua
fede, e per altro verso esploravano il potenziale del cristianesimo che
andava immesso nelle trasformazioni del paese. E emblematica la
vicinanza cronologica del con-gresso nazionale dell’Opera dei congressi
che si svolse a Taranto nel 1901 e il congresso della Democrazia Cristiana
del 1902 nel barese. Da qui ebbe origi-ne il giornalismo cattolico pugliese,
del quale si attende una visione storica com-plessiva.

Alla generazione dei vescovi intransigenti segui quella dei vescovi che,
per fare 1 pastori, superarono le contrapposizioni e puntarono sul clero e sul
rin-novamento della sua pastorale, sulla promozione del laicato, da Carlo
Mola di Foggia (1894-1914) a Luigi Pugliese di Ugento (1896-1923) e a Giulio
Vaccaro di Bari (1898-1924). Nelle citta in crescita e nei loro territori si
collocarono le religiose delle piu diverse titolazioni, che inventarono le scuole
per le donne e per I'educazione professionale delle categorie piu umili; sara
questa una linea di sviluppo che caratterizzera il XX sec. in Puglia, con gli
arricchimenti che quelle comunita religiose portarono nelle popolazioni con la
loro spiritualita e con le loro tipiche forme di pieta.

Ma la preoccupazione principale dei vescovi fu la creazione di un nuovo clero
spiritualmente educato al ministero e culturalmente preparato. Le visite -

seminari diocesani e della loro capacita di soddisfare le httdse. Listituzione del

seminario regionale a Lecce, affidato ai Gesuiti, nel 1908, fu'il sostegno concreto
del pontefice romano ai bisogni delle diocesi pugliesi, delle quali si cominciava a
rilevare la debolezza strutturale per un’azione moderna. Un nuovo clero comincio
a delinearsi con il passare dei decenni: c¢id0 convinse i successo-ri, Pio XI
soprattutto, a rafforzare la nuova sede di Molfetta, dove il semina-rio regionale
era stato trasferito nel 1915; papa Ratti fece costruire nel 1926 il nuovo e
grandioso edificio. L'incidenza storica di questa istituzione educativa si pud
considerare fondamentale per lo sviluppo della Puglia cattolica contem-poranea,
almeno per quanto riguarda il clero e la sua attivita pastorale.

Il seminario regionale divenne pure il punto di convergenza dell’episco-pato
pugliese. Le sue riunioni iniziate nel 1892 divennero annuali a partire dagli anni
Venti. Dopo la pubblicazione del Codice di Diritto Canonico nel 1917, il concilio
plenario pugliese del 1928 segno quasi il configurarsi regionale dell’e-piscopato,
sia pure limitato alla disciplina ecclesiastica.

Ihe essa esprimeva, veniva formato all'interiorizzazione della vita cristiana e
all’azione pastorale nelle parrocchie.


user
Giornalismo cattolico

user
Formazione del clero

user
Problema dei seminari



42 Salvatore Palese

Si attendeva una nuova generazione di preti, che comincio a delinearsi
con il passare dei decenni. Trasferito a Molfetta nel 1915 e affidato a Raffaello
Delle Nocche, napoletano di origine, ma proveniente dal clero leccese dove
ope-rava accanto al vescovo Gennaro Trama. Suo successore fu il lombardo
Giovanni Nogara (1920-1931), mandato alla Congregazione dei Seminari e
amico di papa Ratti; egli ottenne la costruzione della nuova e grandiosa sede.
I rettori seguen-ti furono Pietro Ossola (1931-1940) piemontese e poi i pugliesi
Corrado Ursi (1942-1951) che, tra I'altro nel 1943 volle il foglio quindicinale
Miles Christi, e Giuseppe Carata (1951-1965).

I decenni posteriori alla prima guerra mondiale e al concordato del 1929
furono caratterizzati proprio dall’affermazione della centralita delle parroc-
chie, come sede mononucleare dell’attivita pastorale; se ne moltiplicarono nei
centri maggiori e nelle citta capoluoghi di provincia, con oratori parrocchiali;
in numero crescente furono affidate ai moderni e antichi ordini religiosi, in
par-ticolare a Bari, Foggia e Taranto. Fenomeno che si ando incrementando
nel cin-quantennio seguente, con innegabili effetti positivi sulla vita religiosa
delle popolazioni e con conseguenze pure sulla qualita della presenza delle
comu-nita di consacrati nel concreto della pastorale diocesana e cittadina.
L’orizzonte parrocchiale divento il piu netto carattere della condizione del
clero e lo spa-zio operativo dei laici educati nell’Azione Cattolica fino agli anni
seguenti il con-cilio Vaticano II.

Anche 1 vescovi pugliesi dovettero gestire la condizione del clero e dei fede-li
durante il ventennio fascista. I vantaggi giuridici che derivavano dal con-cordato
del 1929 non-allontanarono tutti i rischi per la qualita della vita cri-stiana e in
particolare per l'ideologia che il regime esprimeva e andava realiz-zando. E
tuttavia non si potevano non apprezzare interessanti sviluppi della condizione
sociale delle popolazioni e importanti realizzazioni strutturali del territorio, come
ammodernamento delle citta pugliesi, prima fra tutte Bari, e 1 capoluoghi delle
nuove province di Taranto e di Brindisi, nonché il _

-e, il piu grande d’Europa.

Infatti, anche la regione pugliese fu

coinvolta tragicamente: vi erano la grande base militare marit-tima di Taranto e
1 grandi porti di Brindisi e di Bari, nonché gli _
- e _ di quest’ultima citta. Cominciano oggi a

diventare noti i detenuti politici nelle varie carceri puglie-



user
Ventennio fascista


user
Seconda Guerra Mondiale


Storia delle Chiese di Puglia 43

si e 1 campi profughi ebrei come quello di Santa Maria al Bagno presso Nardo,
accanto agli episodi dell’arcivescovo Petronelli di Trani e di altri che si con-
trapposero allo sviluppo della violenza tra le popolazioni negli anni 1943-1945.
L’arcivescovo Marcello Mimmi, nell’estate del 1943, scrisse ai diocesani bare-si:
«Forse avremmo dovuto parlare di pitw. Non & ancora ricostruita al completo la
parte che ebbero vescovi e parroci, religiosi e laici di ogni condizione in que-gli
anni convulsi. Non pochi edifici ecclesiastici furono requisiti dagli Anglo-ame-
ricani-sbarcati a Taranto e Brindisi, dopo il 9 settembre 1943. Queste citta, come
pure Bari, Molfetta e Manfredonia rappresentarono per gli alleati i centri fon-
damentali di supporto logistico. A Molfetta fu requisito il Seminario Regionale e
fu sospesa l'attivita educativa per lunghi mesi.

Anche in Puglia i cattolici (come Aldo Moro e altri) guidati dai vescovi
furo-no coinvolti nell'impegno di ricostruire il paese e riorganizzare la
democrazia sulla costituzione repubblicana: una scelta di civilta e una forte
proposta di valo-ri per lo sviluppo del paese che, pero, politicizzarono la vita
cristiana e l'atti-vita pastorale e cattolicizzarono l'attivita politica, con le
conseguenti lacera-zioni del tessuto sociale delle comunita. In Puglia il
socialismo aveva una non breve esperienza e 1 partiti che lo esprimevano
politicamente non erano mino-ranza insignificante: questi orientamenti
caratterizzarono alcune aree della Capitanata.

In questa provincia, frattanto, si andava sviluppando quel movimento reli-gioso
originato da s. Pio da Pietrelcina con la sua esperienza mistica e con le sue iniziative
caritative e Sanitarie, a poca distanza dal santuario di San Michele sul Gargano. Nella
provincia di-Bari, a Bisceglie si affermava 'opera singolare di don Pasquale Uva, la
Casa della Divina Provvidenza, per i malati di mente: per la loro cura, nel 1921, quel
parroco aveva fondato la congregazione delle Ancelle e nel 1942 1 Servi sacerdoti. In
quegli anni si andava collaudando ’Opera pia San Benedetto Giuseppe Labre per
lassistenza spirituale e materiale dei poveri, avviata con coraggio a Molfetta, nel 1943
da don Ambrogio Grittani, prematu-ramente scomparso nel 1951. E nella provincia di
Lecce, e oltre, si diffondevano le suore Salesiane dei Sacri Cuori che s. Filippo
Smaldone aveva istituito dal 1885, per l'assistenza ai sordomuti, insieme con le
Discepole di Gesu Eucaristico, isti-tuite a Tricarico da Raffaele delle Nocche, gia
rettore del Seminario Regionale Pugliese, per 'educazione dell'infanzia abbandonata
e per la gioventu in difficolta.

Contemporaneamente vennero rilanciati 1 santuari dell’'Incoronata
pres-so Foggia, di San Nicola a Bari, affidata ai Domenicani dal 1951, dei
Santi Medici a Bitonto e a Oria, di Santa Maria “de finibus terrae” di
Leuca; ciascuno con proprie peculiarita si € posto come centro di
aggregazione e meta di pellegri-naggi provinciali e regionali.


user
Ruolo dubbio di vescovi e sacerditi pugliesi

user
Aldo Moro

user
Padre Pio

user
Pellegrinaggi


44 Salvatore Palese

Non va sottaciuta la stagione di architettura parrocchiale che si avvio in tutta
la regione grazie ai contributi statali delle leggi del 1952 e del 1962: di que-sto
fenomeno bisogna cominciare a valutare gli aspetti culturali, artistici e pasto-rali,
come si & avviato nelle diocesi di Otranto, Nardo, Lecce e Bari.

Nel primo cinquantennio del sec. XX segnato tragicamente dai due con-flitti
mondiali (1915-1918 e 1939-1945), con morti e distruzioni; in quei decen-ni in cui
gli italiani e i cattolici fecero I'esperienza del regime di governo tota-litario; nel
periodo seguente in cui si costrul la vita politica e democratica e stabilmente si
sviluppo con I'avvento della repubblica, c’€¢ una storia religiosa e spirituale di cui
si puo descrivere la geografia della santita germinata nelle popolazioni pugliesi,
con tratti che si aggiungono a quelli segnalati.

Nel 1908 don Eustachio Montemurro, il medico fattosi prete, a Gravina di
Puglia fondo le Suore Missionarie del Sacro Costato e Maria Addolorata. Nel 1924,
a Bitonto, la signorina Anna de Renzio diede avvio a quel movimento di laici
consacrati che formarono le Figlie dei Sacri Cuori di Gesu e Maria. Nel 1927, a
Cerignola, il servo di Dio Antonio Palladino fondo le Suore Domenicane del SS.
Sacramento. Nel 1924, a Gravina, il vescovo Sanna fondo le Suore di Gesu
Crocefisso Missionarie Francescane. Nel 1933, a Manduria, comparve-ro le Suore
Discepole del buon Pastore; nello stesso anno, il servo di Dio mons. Farina istitui,
a Foggia, il gruppo dei Sacerdoti della Milizia di Gesu. Nel 1935, a Trani, si
organizzarono le Piccole Operaie del Sacro Cuore. Nel 1936, a Volturara Appula,
suor Maria Gafava fondo il gruppo delle Apostole del Sacro Cuore; a Giovinazzo
prese avvio 'Istituto delle Suore Missionarie dell’Oratorio, 'anno seguente, 1937,
a Trani, comparvero le Suore Operaie del Sacro Cuore e a Botrugno I'arcivescovo
otrantino Sabastiano Cuccarollo fondo le Apostole del catechismo. Nel 1938, a San
Vito dei Normanni, m. Benedetta Carparelli e m. Scolastica Passante avviarono
il gruppo delle Benedettine di San Nicola; nello stesso anno, a Miggiano nella
diocesi di Ugento, comincio quel movimento spirituale che poi divento, qualche
anno dopo, il gruppo delle Figlie di Santa Maria di Leuca. Nel 1939, a Cerignola,
comparvero le Ancelle dello Spirito Santo. Nel 1943, a Valenzano, il sacerdote
Domenico Labellarte fondo il grup-po secolare delle Ancelle della divina
misericordia. Cinque anni dopo, a guer-ra conclusa, nel 1948, ad Andria,
iniziavano le loro esperienze le Figlie dell'Immacolata; piu tardi, nel 1951, a San
Ferdinando di Puglia, le Suore Missionarie della Madre di Dio e, 'anno seguente
1952, a Cerignola, le Suore del Cuore Immacolato di Maria; nel 1956, ad Oria, il
vescovo Alberigo Semeraro istituiva le Oblate di Nazareth e, nella medesima
diocesi, nello stesso anno, a Francavilla Fontana comparvero le Figlie del Sacro
Cuore Eucaristico; poco lontano, nel 1957, a San Giorgio Jonico si costituirono i
Servi della sofferenza.


user
Desiderio di spiritualità dopo i totalitarismi



Storia delle Chiese di Puglia 45

L’anno seguente, 1958, a Monte Sant’Angelo, don Francesco Ciuffreda orga-nizzo
le laiche Ancelle di s. Michele. Nel 1959, a Bisceglie, iniziava la vicenda del
monastero di Santa Chiara. Nel 1960, a Taranto, p. Francesco Chinarti orga-nizzo
un altro gruppo di laiche consacrate, le Missionarie della Parola di Dio.

5. I1 lungo post-concilio del secondo Novecento

I1 concilio Vaticano [I; annunciato da Giovanni XXIII, il 25 gennaio 1959,
coinvolse 1 vescovi pugliesi che inviarono considerazioni e proposte per la sua
preparazione. Allo stesso tempo sensibilizzarono le diocesi con la preghiera corale
chiesta dal papa e con tante iniziative culturali, sia prima dell’apertura che
durante il triennale svolgimento. E stata una fortuna che gran parte dei vescovi
della regione abbia partecipato a tutti e quattro i periodi conciliari (1962-1965)
come l'arcivescovo tranese Reginaldo Addazi, quello di Manfredonia Andrea
Cesarano, di Taranto Guglielmo Motolese, di Bari Enrico Nicodemo, di Otranto
Gaetano Pollio, di Brindisi Nicola Margiotta che al primo periodo era vescovo di
Gallipoli. Oltre costoro, tra 1 3.068 partecipanti al concilio furono il vescovo
andriese Francesco Brustia, di Ascoli Satriano Mario Di Lieto, di Monopoli Carlo
Ferrari, Giuseppe Lenotti di Foggia, Aurelio Marena di Ruvo e Bitonto, Antonio
Mennonna di Nardo, Francesco Minerva di Lecce, Antonio Pirotto di Troia,
Pasquale Quaremba di Gallipoli, Nicola Riezzo di Castellaneta, Giuseppe Ruotolo
di Ugento e Santa Maria di Leuca, Achille Salvucci di Molfetta, Alberigo Semeraro
di Oria, Giuseppe Vairo di Gravina e Irsina, Valentino Vailati di San Severo,
Antonio D’Erchia prelato di Altamura e Acquaviva vi entro dal secondo periodo,
Gregorio Falconieri di Conversano che partecipo soltanto ai primi due periodi,
Domenico Vendola di Lucera soltanto al primo periodo. All'ultimo del 1965 arrivo
Giuseppe Carata. Da vescovo tito-lare partecipo a tutti 1 periodi Renato Luisi,
foggiano. I nomi di quasi tutti sono tra i sottoscrittori dei sedici documenti e per
tutti il concilio fu una espe-rienza straordinaria. La ricezione del concilio nelle
loro diocesi non ebbe tempi e modi uniformi; comunque € una tappa fondamentale
per ciascuna di esse.

In questo contesto un ruolo crescente e grande valore ha assunto, a par-tire
dagli anni Cinquanta, la Conferenza Episcopale Pugliese,\ guidata negli anni
1953-1973 da Enrico Nicodemo, arcivescovo di Bari, e da Guglielmo Motolese,
arcivescovo di Taranto, negli anni 1973-1987. L’episcopato pugliese ha sviluppato
la sua energia coesiva negli anni precedenti il concilio Vaticano
II e soprattutto nei decenni seguenti, con trasformazioni originate dai suoi
orientamenti; si € avuta una riorganizzazione strutturale che ha riguardato le


user
Concilio Vaticano II


46 Salvatore Palese

diocesi e le province ecclesiastiche. Nel corso degli anni Settanta-Ottanta si
verificarono tentativi diversi per procedere alla riduzione del numero delle
dio-cesi: affidamenti di alcune in amministrazione apostolica a vescovi di
diocesi vicine, nomina di titolari di piu diocesi, trasferimenti di ruoli
provinciali a sedi di citta divenute centro di provincia civile (Lecce). Come si
é detto, il 30 apri-le 1979 fu costituita la provincia ecclesiastica di Foggia e il
20 ottobre 1980 furo-no ridisegnate le province ecclesiastiche di-Bari e di
Lecce. Infine il 30 set-tembre 1986 la Congregazione per i Vescovi ristrutturo
lorganizzazione delle diocesi pugliesi: la novita fu rappresentata da
Altamura-Gravina-Acquaviva delle Fonti.

E impossibile richiamare, sia pur sinteticamente, lopera di raccordo e di
stimolo compiuta dalla Conferenza Episcopale Pugliese nell’'ultimo cinquan-
tennio. Basta elencare alcuni avvenimenti significativi come la fondazione
dell'Istituto Pastorale Pugliese (17 novembre 1966), I'assunzione di ogni respon-
sabilita direttiva e amministrativa del Seminario Regionale maggiore di Mol-fetta
(1° luglio 1968), 1a fondazione dell'Istituto Superiore di Teologia Ecumenica “San
Nicola” a Bari (1° ottobre 1968), il Notiziario delle Chiese di Puglia (1973) e
I’Annuario della Chiese di Puglia (1975), gli incontri formali e gli accordi con le
autorita della Regione Puglia (1972-1976), le tante iniziative per soc-correre le
popolazioni terremotate dell'Irpinia (1980), il Centro di pastorale ecumenica
(maggio 1983), le lettera collettiva dei vescovi del Natale 1984 dal titolo La Chiesa
di Puglia’ oggi e domani, I'istituzione dell'Istituto Superiore di Scienze Religiose
a Molfetta (1986) e 'aggregazione dell'Istituto Teologico Pugliese alla Pontificia
Facolta Teologica dell’Italia Meridionale (24 giugno 1993), le molteplici iniziative
per affrontare lo sbarco di decine di migliaia di albanesi sulle coste pugliesi, 1
convegni ecclesiastici regionali su Crescere insie-me in Puglia (Bari 29 aprile - 2
maggio 1993) e La vita consacrata in Puglia (Martina Franca, 30 aprile - 2 maggio
1998); la proprieta dell’edificio del Semi-nario Regionale di Molfetta (28 ottobre
1993) e infine la dotazione per voluta istituzione della Facolta Teologica Pugliese
(20 giugno 2005).

Si aggiungano poi la riscoperta dei beni culturali delle comunita cristiane e
della loro vicenda, le innumerevoli iniziative di volontariato, pitt 0 meno gran-di
e piu o meno note; la vivace sensibilita missionaria delle diocesi, che ha tro-vato
espressione nelle vocazioni religiose maschili e femminili, nonché nei gemel-laggi
di comunita pugliesi con diocesi e parrocchie nei vari continenti con la rea-
lizzazione di opere concrete di evangelizzazione e promozione umana; infine con
Pesperienza di sacerdoti “fidei donum” di alcune diocesi negli anni ’90.

Il mondo dei consacrati, infine, ha avuto un ruolo notevole nella vita reli-
giosa e pastorale della regione: lo ha reso visibile il menzionato convegno del


user
Provincia Ecclesiastica di Foggia 


Storia delle Chiese di Puglia 47

1998 e ’Atlante pubblicato per la circostanza, che ne ha dato la geografia sto-rica. Il
contributo dei religiosi ¢ fondamentale nelle citta pugliesi con la dire-zione delle
parrocchie e nel territorio con le loro molteplici attivita educative e assistenziali. Di
particolare significato sono gli istituti dei laici consacrati che si sono diffusi nelle
diocesi e quelli di origine pugliese. Nel 1986, a Valenzano, d. Domenico Labellarte
fondo gli Apostoli di Gesu Cristo Crocefisso, e a Trani, d. Nicola Giordano I'Istituto
Jesus victima, nel contesto del movimento “Vivere in”. Nel 1970, a Taranto, mons.
Guglielmo Motolese fondo il monastero Gesu Sacerdote. Un evento qualificato fu
Iistituzione dello Studio Teologico Inter-religioso “Santa Fara”, a Bari, nel 1974. Nel
1977, a Torremaggiore, d. Francesco Vassallo fondo il Cenacolo. Nel 1980, a Trani,
Dora Aletti diede avvio all'Istituto secolare delle Rogazioniste Missionarie. Nel 1982,
a Terlizzi, p. Pancrazio Nicola Gaudioso fondo la Fraternita Francescana di Betania e
a Corato sorsero le Piccole Figlie della Volonta Divina. Nel 1984, a Ruvo, comparvero
le Discepole di Volto Santo e nel 1987, a Valenzano, ancora d. Domenico Labellarte
fondo I'Istituto secolare dei Sacerdoti e Servi della divina misericordia, e a San
Giovanni Rotondo fu istituito il monastero delle Clarisse Cappuccine della
Resurrezione. A questo fece seguito, nel 1995 il monastero delle stesse Clarisse
cappuccine, ad Alessano, nel punto piu ad oriente dell'ltalia. Frattanto, nel 1991, a
Foggia, mons. Giuseppe Casale diede vita alla Fraternita di San Giovanni Apostolo
per la nuova evangelizzazione. Infine nel 1997, a Foggia, p. Antonio Saracino fondo la
comunita “Maria stella dell’evangelizzazione”, e a Torremag-giore d. Francesco

Vassallo diede avvio al movimento missionario cenacolisti.

Va ricordato pure lintenso movimento ecumenico, originato dai padri
Domenicani, della basilica di San Nicola di Bari, oltre che con I'Istituto teolo-gico
menzionato, ancor prima con quella cappella per gli orientali, organizza-ta nella
cripta della basilica nel 1965 e poi con il Centro ecumenico con il suo periodico
Odigos e la collana dei suoi “quaderni”, con gli incontri e 1 colloqui ecumenici,
infine con 1 viaggi verso le Chiese dell’Oriente.

Per completare questa panoramica storica del cattolicesimo in Puglia nei
decenni post-conciliari a conclusione del Novecento, bisogna menzionare la dif-
fusione nelle diocesi pugliesi dei movimenti nazionali e internazionali di
Comunione e Liberazione, 1 Focolarini, 1 Neocatecumenali, 1 Cursillos de cri-
stianidad, I'Opus Dei, ma pure il rilancio significativo dell’Azione Cattolica.

A sostenere e incoraggiare tutto questo ricco insieme hanno
contribuito le visite pastorali dei papi, a partire dalla prima di Paolo VI
nella notte di Natale del 1968, a Taranto, a quelli di Giovanni Paolo II,
cominciando dalla visita compiuta ad Otranto nel 1980.

Tutti questi avvenimenti, ciascuno a suo modo, hanno espresso una cre-



48 Salvatore Palese

scita culturale nelle diocesi e, a loro volta, hanno aperto piste ulteriori di svi-
luppo, nel contesto dell’azione promozionale della Conferenza Episcopale
Italiana, e hanno segnato linee di programmazione pastorale per una Puglia
anch’essa in trasformazione. In essa, infatti, si avvertono fortemente 1
processi si secolarizzazione e I'urgente bisogno di nuova evangelizzazione.

In questi scenari di cambiamento lo stile del vescovo molfettese Antonio
Bello (1982-1993) e la spiritualitd dell’arcivescovo barese Mariano Andrea
Magrassi (1977-1999) nonché la scoperta di santi, vescovi come Nicola Riezzo
(1904-1998), preti come Ambrogio Grittani (1907-1951), Raffaele di Miccoli
(1887-1956) e Ruggiero Caputo (1907-1980) di Barletta, Ugo De Blasi (1918-
1982) di Lecce e, laici come Giovanni Modugno di Bari (1880-1958), infine la
bea-tificazione della suora carmelitana Elia di San Clemente, a Bari, 1l 18
marzo 2006, diventano una proposta e una provocazione per i cattolici pugliesi
alle soglie del terzo millennio.

Bibliografia

R. De Simone, /I cinquantesimo del Pontificio Seminario Regionale Pugliese, Molfetta
1961; M. Rosa, Diocesi e vescovi del Mezzogiorno durante il viceregno spa-gnolo:
Capitanata, Terra di Bari e Terra d’Otranto, in Studi storici In onore di Gabriele Pepe, Bari
1969, 531-580; E. Boaga, La soppressione innocenziana dei piccoli con-venti d’Italia, Roma
1971; G. Girgensohn, Dall’episcopato greco all’episcopato latino nell'ltalia meridionale, in
La Chiesa Greca in Italia dall’VIII al XVI secolo. Atti del Convegno storico interecclesiale.
Bari 30 aprile - 4 maggio 1969, 1, Padova 1973, 25-43; A. Pertusi, La Chiesa Greca in Italia,
in Problemi di storia della Chiesa. L’alto Medioevo, Milano 1973, 99-128; S. Palese, Pratiche
magiche e religiosita popolare in Terra di Bari durante l'epoca moderna, in Scritti
demolinguistici, Bari 1978, 221-242; 1d., Visite Pastorali in Puglia‘ storia religiosa e azione
pastorale nel Mezzogiorno, «Archiva Ecclesiae» 22-23 (1979-1980) 379-401; Id., Ricerche su
quietisti, ex-quietisti
e antiquietisti di Puglia, in Problemi di storia della Chiesa nei secoli XVII-XVIII, Napoli
1982, 229-331; 1d., Seminari, parrocchia e laicato nel pensiero dei vescovi puglie-si alla fine
dell’'Ottocento, ASP 35 (1982) 367-399; 1d., Diffusione del cristianesimo in Puglia, Trani
1983; 1d., Seminari di Terra d’Otranto tra rivoluzione e restaurazione, in Terra d’'Otranto
In eta moderna. Fonti e ricerche di storia religiosa e sociale, a cura di B. Pellegrino,
Galatina 1984, 107-188; 1d., L’Episcopato pugliese dal concilio di Trento al concilio Vaticano
II, in Cronotassi, 53-74 (ristampato con qualche inte-grazione in Studi in onore di mons.
Aldo Grazia, Molfetta 1986, 213-242); 1d., Nicola Monterisi per i Pugliesi, in Chiesa e
spiritualita di Nicola Monterisi nel Mezzogiorno. Atti della IV Primavera di Santa Chiara
Biblioteca Diocesana “Pio IX” Barletta 6-



Storia delle Chiese di Puglia 49

10 aprile 1984, a cura di S. Spera, Roma 1985, 65-83; Id., Seminari di Terra d’Otranto
durante la restaurazione, in Problemi di storia della chiesa dalla restaurazione all’u-nita
d’Italia. Atti del convegno di aggiornamento (Pescara 6-10 settembre 1982), Napoli 1985,
409-431; Id., L’attivita dei Vincenziani di Terra d’Otranto nell'eta moderna. Fonti e metodo,
in Ordini religiosi e societa del Mezzogiorno moderno. Atti del Seminario di Studio (Lecce
29-31 gennaio 1986), a cura di B. Pellegrino — F. Gaudioso, II, Galatina 1987, 383-409; Id.,
Orientamento dell'episcopato pugliese della prima guerra mondiale allavvento del
fascismo, «Sociologia» 21 (1987) 185-209, (gia in «Analisi Storica» 4 (1986) 165-189); Id.,
Spiritualita salentina nel Cinquecento. Osservazionl e proposte per la sua storica
comprensione, «Ricerche e studi in Terra d’Otranto» 3 (1988) 71-90; 1d., Le dio-cesi del basso
Salento nel ‘600: aspetti pastorali e attivita religiosa, in Societa, con-giunture demogratiche
e religiosita in Terra d’Otranto nel XVII secolo, a cura di B. Pellegrino — M. Spedicato,
Galatina 1990, 201-227; 1d., Geografia della santita puglie-se nel XV secolo, RSR, 6 (1992)
83-96; 1d., La ricerca storica sulla Chiesa in Puglia dal Tridentino al Vaticano II, ibidem,
295-314;1d., L'episcopato meridionale prima e dopo l'unita d’Italia, ibidem, 7 (1993), 403-
409; Id., Le proposte educative della Chiesa in Puglia, in Chiesa e prospettive educative in
Italia tra restaurazione e unificazione, a cura di L. Pazzaglia, Brescia 1994, 825-848; Id.,
Storia religiosa della Chiesa di Puglia, in Ricerca storica e Chiesa locale e Chiesa locale in
Italia. Risultati e prospettive. Atti del IX Convegno di Studio dell’Associazione Italiana dei
Professori di Storia della Chiesa (Grado, 9-13 settembre 1991), Roma 1995, 305-328; Id.,
Dall’'amore per la patria alla difesa della civilta cristiana. La Conferenza Episcopale
Pugliese negli anni 1940-1948, RSR 10 (1996) 395-408; 1d., La Chiesa del Mezzogiorno nel
Cinquecento predi-tridentino, in Girolamo Seripando e la Chiesa del suo tempo, nel V
centenario della sua nascita, a cura di A. Cestaro, Roma 1997, 83-103; Id., Censura fascista
alla lette-ra pastorali di alcuni vescovi pugliesi negli anni della seconda guerra mondiale,
RSR 12 (1998) 377-386; 1d., 1 modelli educativi di alcuni seminari pugliesi in eta moder-na,
«Annali di Storia dell’educazione e delle istituzioni scolastiche», 7 (2000) 21-41; Id., Vescovi
visitatori nelle province pugliesi per la riforma “tridentina” dei monasteri femminili, RSR
16 (2002) 291-315; Id., Puglia, DDI I 209-223; P. Corsi, L'episcopato pugliese nel medioevo-
problemi e prospettive, in Cronotassi, 19-49; F. Sportelli, Cultura ecclesiastica ed
episcopato pugliese (1892-1908), ASP 39 (1986) 419-445; 1d., Rilancio culturale del clero
pugliese agli inizi del Novecento, RSR 1 (1987) 160-186; Id., Modello culturale ecclesiastico
e stabilita del Seminario Regionale Pugliese (1915-1926), ibi-dem, 9 (1995) 307-347; 1d., I/
Pontificio Seminario Regionale dagli anni Trenta alla ricostruzione post-bellica, in
Ambrogio Grittani e la sua opera nella societa e nella Chiesa del suo tempo, a cura di S.
Palese, Roma-Monopoli 1999, 181-210; G. Otranto, [talia meridionale e Puglia
paleocristiane, Bari 1991; Vescovi e regione in cento anni di storia (1892-1992). Raccolta di
testi della Conferenza Episcopale Pugliese, a cura di S. Palese — F. Sportelli, Galatina 1994;
O. Mazzotta, I conventi soppressi in Terra d’Otranto nel decennio francese (1806-1815),
Bari 1996; 1d., II naufragio dei chiostri. Conventi di Terra d’Otranto tra restaurazione
borbonica e soppressione sabauda, Nardo 2001; 1d., La pazienza tentata. La soppressione
Innocenziana derl piccoli conventi in Terra d’'Otranto a meta Seicento, Galatina 2003; M.
Spedicato, I/ mercato della mitra.



50 Salvatore Palese

Episcopato regio e privilegio dell’alternativa nel Regno di Napoli in eta spagnola (1529-
1714), Bari 1996; 1d., “Al servizio della chiesa e della monarchia”. L'episcopato salen-
tino nel secolo dei lumi e della rivoluzione, Galatina 2006; G. Greco, La Chiesa in Italia
nell’eta moderna, Roma-Bari 1999; M. Miele, I concili provinciali del Mezzogiorno in
etda moderna, Napoli 2001; S. Palese — F. Sportelli, Tre rettori del Pontificio Seminario
Regionale Pugliese: Corrado Ursi, Giuseppe Carata e Mario Miglietta, RSR 17 (2003)
329-340; 1d. — Id., Orientamenti episcopali e ricostruzione civile in Puglia (1945-1948),
in Chiesa e Azione cattolica alle origini della costituzione repubblicana, a cura di F.
Malgeri — E. Preziosi, Roma 2005, 303-335; I vescovi pugliesi al Concilio Vaticano II,
a cura di C. F. Ruppi, Roma-Monopoli 2007; L.M. de Palma, Sulle tracce dei moderni-
sti e degli antimodernisti nell'Italia meridionale. Il rinnovamento degli studi teolo-gici,
RSR 22 (2008) 407-431.

Angelo Giuseppe Dibisceglia

Cerignola - Ascoli Satriano

Istituita il 30 settembre 1986 con il decreto della Congregazione per i
Vescovi sul riordino delle circoscrizioni ecclesiastiche italiane, la diocesi di
Cerignola-Ascoli Satriano costituisce I'esito finale di un processo storico indi-
viduabile attraverso I'analisi di quattro distinte fasi: fino al 663 la cattedra
vescovile & a Erdonia; successivamente e fino al 1819, dopo un decennio (1807~
1818) durante il quale risulta vacante, la sede episcopale & ad Ascoli Satriano
ed 1l vescovo si firma «Vescovo di Ascoli ed Ordona»; fra il 1819 ed il 1986,
elevata larcipretura nullius di Cerignola a sede vescovile ed unita aeque prin-
cipaliter alla vicina Chiesa ascolana, la diocesi ¢ indicata «di Ascoli Satriano
e Cerignola»; dal 30 settembre 1986, le diocesi unite di Ascoli Satriano e
Cerignola formano I'unica diocesi di Cerignola-Ascoli Satriano. Il decreto del
4 giugno 2004 di Giovanni Paolo II, riconoscendone la storicita, ha inserito
Pantica sede di Ordona nell’elenco delle sedi titolari vescovili.

La diocesi, estesa su un territorio di 1.327,83 kmq, comprende 1 comuni
di Cerignola, Ascoli Satriano, Orta Nova, Stornara, Stornarella, Carapelle,
Ordona, Candela e Rocchetta Sant’Antonio, con una popolazione complessiva


user
I Fase: Erdonia fino al 663


user
II fase:Fino al 1819 -  Ascoli Satriano

user
III Fase: Ascoli Satrianoe Cerignola – 1819 e 1986

user
IV Fase - 1986


di 104.728 abitanti. Le parrocchie sono trentasei e i1 sacerdoti diocesani cin-
quantotto. I religiosi contano quindici presenze e sono suddivisi in tre istitu-
ti. Ottantotto religiose sono presenti in dodici case.

Di particolare rilevanza nella diocesi & la devozione mariana, rinvenibile oltre
che nell’analisi del locale ciclo festivo e dei patronati cittadini di Cerignola ed
Ascoli Satriano, anche nella denominazione dei sodalizi confraternali e nella



148 Angelo Giuseppe Dibisceglia

toponomastica parrocchiale, come si riscontra anche a Candela
(Purificazione della Beata Vergine Maria), Carapelle (Beata Vergine
Maria del Rosario), Rocchetta Sant’Antonio (Madonna del Pozzo),
Stornarella (Santa Maria della Stella).

L’antica Erdonia

Erdonia € stata un’importante statio lungo la via Traiana, sede episcopa-le
tra i1 IV ed il VI secolo. L'esistenza dell’antica diocesi, oltre alle numerose
testimonianze cartacee, € confermata da alcuni scavi archeologici che hanno
individuato, nei pressi dell’attuale cittadina di Ordona, il sito di una basilica. Il
Martirologio Gerolimiano della prima meta del V secolo ricorda i santi Felice e
Donato di «Herdonia in Apulia» celebrati il 1° settembre, mentre gli atti del
concilio Romano tenutosi nel 499 attestano lapartecipazione di Saturnino,
vescovo di Erdonia. Il processo di declino innescato dai conflitti bellici e il
conseguente spopolamento della zona che, tra il VI ed il VII secolo determi-nano
in Capitanata la ridefinizione dell’organizzazione ecclesiastica locale, pro-vocano
la scomparsa della sede diocesana di Erdonia.

La diocesi di Ascoli Satriano dalle origini al 1818

La Chiesa di Ascoli Satriano — anche se non ancora elevata a sede
episco-pale — € citata in una bolla dell’'893 con la quale papa Formoso la
designa suf-fraganea della sede beneventana. Tale condizione é&
confermata anche da un privilegio pontificio del 943.

La bolla di Giovanni XIII, promulgata il 26 maggio 969, costituisce il
primo documento che rivela l'esistenza di una sede vescovile ad Ascoli
Satriano. Con quell’atto il papa concede a Landolfo I, vescovo di Benevento, il
titolo di arci-vescovo — anche di Siponto — elevandone la sede ad arcidiocesi
metropolitana. Ascoli Satriano compare nell’elenco delle dieci diocesi
suffraganee della sede beneventana con Avellino, Quintodecimo ('antica
Aeclanum), Ariano Irpino, Alife, Bovino, Larino, Sant’Agata dei Goti, Telese
e Volturara Apula. In que-sto modo, lorganizzazione ecclesiastica
beneventana afferma la sua supre-mazia in Capitanata.

E senza fondamento — per l'assoluta assenza di documenti — I'ipotesi secon-
do la quale la chiesa di Ascoli Satriano sarebbe subentrata alla sede di Erdonia,
nel cui territorio era stata compresa fin dalla fondazione, dopo la distruzione


user
Felice e Donato

user
Saturnino di Erdonia al Concilio Romano del 499

user
Suffraganea di Benevento

user
969 Primo Documento


Cerignola - Ascoli Satriano 149

di questa ad opera dell'imperatore bizantino Costante II nel 663 d.C. Se la
sola tradizione orale individua in s. Leone, di origine orientale, il primo vesco-
vo di Erdonia ed Ascoli Satriano gia nel 105, durante il pontificato di Evaristo,
in realta le notizie sulla serie antica dei vescovi ascolani sono frammentarie
e, in alcuni casi, prive di fondamento documentale. La fonte piu attendibile e
costi-tuita invece dagli atti del concilio del Laterano tenutosi nel marzo 1068,
duran-te il quale Alessandro II rimuove dal suo incarico un «episcopus Escu-
lanus» dimostrando la falsita della sua nomina a wvescovo. Sono state
riconosciute come infondate anche le notizie sui vescovi Mauro e Giovanni
della seconda meta del XII secolo.

Due pergamene del 1118 e del 1129, conservate nell’Abbazia di Montever-
gine, attestano gia in quel periodo I'esistenza, nella cittadina, di una chiesa inti-
tolata al giovane martire Potito, protettore della Chiesa @ﬂe.

I1 XII secolo ¢ 1l periodo della costruzione della nuova cattedrale, dopo
I'in-cendio che distrugge la preesistente. Oggi & sede della concattedrale e
della parrocchia della Nativita della Beata Vergine Maria.

In eta moderna, dopo il concilio di Trento, la diocesi ascolana é tra le
prime sedi vescovili meridionali a dotarsi di un seminario, la cui principale
peculia-rita € costituita dalla particolare attenzione riservata dal corpo dei
docenti e dagli studenti all’esercizio della predicazione e dell’oratoria.
Caratteristica, quest’ultima, derivata dalla sintonia delliter formativo che
accomuna, in quel periodo, l'istituto ascolano con il Pontificio Seminario
Romano e che colloca, almeno in eta moderna, il seminario di Ascoli Satriano
in una posizione di superiorita nella formazione pastorale del clero rispetto a
molti altri semina-ri del Mezzogiorno.

Ad Ascoli Satriano, in eta moderna, sono particolarmente attive le
comu-nita religiose dei Benedettini (1093), degli Agostiniani eremitani,
maschile (1300) e femminile (1818), dei Conventuali (1399) e dei Minori
(1623) nel con-vento di San Potito martire, comunita tutt’ora esistente. Vi
¢ anche un orfa-notrofio, affidato alle Suore della Carita, ancora oggi
presenti sul territorio, alle quali dal 1927 si affianca ’'azione di assistenza
neil riguardi degli orfani e degli anziani svolta dalla Congregazione delle
Suore Domenicane del Santissimo Sacramento.

Nel convento degli Agostiniani eremitani, attiguo alla chiesa di Santa Maria
del Soccorso, popolarmente detta chiesa della Madonna della Misericordia, si
sviluppa la devozione locale in onore di Maria SS.ma della Misericordia o del
Soccorso, venerata in un’icona risalente, secondo le fonti locali, al VII secolo.

Nel XVII secolo, dall’'opera di catechesi e di evangelizzazione degli ordi-ni
religiosi, scaturisce l'attivita delle confraternite laicali di Santa Maria del


user
Concilio del Laterano

user
San Potito – martirizzato 298

user
Nuova Cattedrale

user
Seminario

user
Comunità religiose

user
Agostiniani


150 Angelo Giuseppe Dibisceglia

Soccorso, del Santissimo Sacramento, del Purgatorio, di Santa Maria deghi
Angioli, di San Rocco o di San Francesco di Paola. Nello stesso periodo, il
monte di pieta “della Misericordia”, oltre ad offrire assistenza ai poveri,
sostiene economicamente il seminario vescovile.

Dal 21 agosto 1775, durante l'episcopato di Emanuele de Tommasis
(1771-1807), 1a diocesi ascolana comprende anche i villaggi — oggi comuni — di
Orta Nova, Stornara, Stornarella, Carapelle ed Ordona, antichi siti reali
fondati dai Gesuiti, confluiti nel territorio diocesano in seguito alla
temporanea sop-pressione dell’ordine decretata nel 1773 da Clemente XIV.

La presenza dei religiosi nella diocesi ¢ ulteriormente ridotta nei primi
anni del XIX secolo, quando la soppressione messa in atto dai napoleonidi tra
il 1806 ed il 1815, decreta la chiusura dei conventi di Santa Maria del Popolo
degli Agostiniani e di San Giovanni Battista dei Conventuali.

Con l'allontanamento dei religiosi, la realta ecclesiale di Ascoli Satriano
¢ caratterizzata dalla presenza del Capitolo Cattedrale, composto da diciotto

membri, di cui dodici canonici con sei dignita (arcidiacono, cantore, arciprete,

primicerio maggiore e primicerio minore, tesoriere) e sei mansionari.

La bolla di Pio VII De utiliori del 27 giugno 1818, successiva al concordato
del 16 febbraio, stabilisce I'accorpamento di alcune sedi episcopali del regno. In
base a tali disposizioni, il 14 giugno 1819, con la bolla Quamquam per nuperri-
main, il papa unisce aeque principaliterla sede episcopale di Ascoli Satriano alla
vicina Cerignola, fino a quel momento arcipretura nullius.

Cerignola da Chiesa nullius a sede vescovile

Le notizie pit antiche che attestano la presenza ecclesiastica a (Cydiniola,
centro di origine medievale, si legano sia al Quaternus de Excadenciis (et
Revocatis)di Federico II di Svevia, risalente alla meta del XIII secolo, che registra
in loco l'esistenza di una chiesa «sancti Petri», sia ad un’epigrafe col-locata nella
chiesa parrocchiale di San Francesco d’Assisi (U'antica Chiesa Madre), la cui
iscrizione ricorda come gia negli anni antecedenti il XIII seco-lo un certo Goffredo
offre parte dei suoi beni per restaurare la struttura.

L’atto di obbedienza del clero di Cerignola formulato a favore di
Enrico, eletto arcivescovo di Bari e di Canosa 1l 16 marzo 1255, sancisce,
in eta medie-vale, I'esistenza di una realta ecclesiastica locale definita ed
ufficialmente ricosnosciuta. Alcuni documenti successivi a tale periodo
attestano inoltre la pre-senza sul territorio di altre chiese, intitolate
rispettivamente “sancte Lucie” e “sancte Marie”.


user
Cydiniola - XIII

user
Obbedienza all’Arcivescovo di Barie Canosa

user
Altre chiese


Cerignola - Ascoli Satriano 151

La Decima dell’Anno 1310, nella sezione riguardante il territorio
canosi-no, riferisce di un «Clerici Laquedoniole unc. II tar. XX». Nel 1323,
a proposi-to dell’assoggettamento della Chiesa di Cerignola alla vicina
Canosa, si ricor-da un «Archipresbiter et clerici Cidaniole de iurisdictione
prepositi canusini unc. II tar. XX».

Giulio IT nel dicembre 1504 e Paolo IV nel maggio 1508, dopo I'affranca-
mento dalla Chiesa canosina, disciplinano con precise norme «il Capitolo e 1l
Clero della Chiesa di San Pietro della Terra di “Cirinolae”, in provincia di
Capitanata» e stabiliscono che all’arciprete, nativo del luogo ed eletto dal
Capitolo, pena 'annullamento del possesso, spettano le mansioni e le funzioni
giurisdizionali, canoniche ed amministrative dell'intera realta territoriale.
Pur in assenza di una diocesi, tali norme equiparano la prima dignita
ecclesiastica locale, nel segno della piu ampia autonomia, ad una vera e
propria figura epi-scopale.

La struttura dell’arcipretura nullius «della Chiesa di San Pietro della
Terra di “Cirinolae”™ prevede la diretta dipendenza dalla Santa Sede. Nel
caso spe-cifico, la Chiesa & del tipo «Collegiata Nullius civica, recettizia,
innumerata sotto il titolo di S. Pietro Apostolo».

11 13 ed il 14 aprile 1568, Tommaso Orfini, visitatore apostolico del Regno di
Napoli, ispeziona a Cerignola «la chiesa maggiore» ('antica Chiesa Madre, oggi
chiesa parrocchiale di San Francesco d’Assisi) e la «chiesa di santa cha-terina di
frati di Santo Agostino». Nel 1580 ¢ Gaspare Cenci, vescovo di Melfi e Rapolla, ad
esaminare «la Terra Cirignola» per incarico di Gregorio XIII.

Considerevole, anche a Cerignola, in eta moderna, ¢ la presenza degh
ordi-ni religiosi: Agostiniani (1475), Domenicani (1501), Serviti (1576),
Carmelitani (1576), Gesuiti (1578), Conventuali (1580), Cappuccini
(1613), Trinitari (inizi XVII secolo), Fatebenefratelli (1645).

Tale molteplicita di presenze e di carismi costituisce un punto di riferi-mento
essenziale, anche nei vescovi successivi, per la vita spirituale, economica ed
assistenziale della popolazione locale. Determinante rimane, infatti, il ruolo svolto
dai religiosi nella diffusione locale di particolari culti legati ai diversi ordini, come
emerge dall’analisi della continuita devozionale assicurata da alcu-ne delle
processioni locali e dall’analisi dei titoli delle confraternite costituite-si dopo il
tridentino e negli anni successivi alla soppressione napoleonica. E del cappuccino
Gabriele Gabrielli, infatti, la cronaca del 1650 che rivela l'ori-gine del patronato
cittadino per s. Trifone martire, secondo la quale, ricorrendo al santo, nel 1595,
un padre basiliano libera le campagne locali da un’invasio-ne di locuste che
minaccia il raccolto. Inoltre, ad ulteriore conferma di tale processo, valga la
constatazione che molti degli antichi conventi appartenuti in


user
San Trifone - Cronaca del 1650


152 Angelo Giuseppe Dibisceglia

eta moderna ai religiosi, dopo la gestione confraternale, in eta contemporanea sono
diventati sedi di parrocchie, mantenendo anche nella nuova destinazione l'antica
denominazione (parrocchia di San Domenico, gia convento dei Domenicani; parrocchia
della Beata Vergine Maria del Monte Carmelo, gia monastero dei Carmelitani;
parrocchia di Sant’Antonio da Padova, gia sede dei Conventuali; parrocchia di San
Francesco d’Assisi, gia residenza dei Cappuccini).

L’attuazione del concordato del 16 febbraio 1818 con la bolla De utiliori
sta-bilisce, il 14 giugno 1819, I'erezione della Chiesa locale a sede vescovile,
unen-dola aeque principaliter, alla vicina Ascoli Satriano. Le disposizioni
papali desi-gnano quale primo vescovo della nuova realta diocesana Antonio
Maria Nappi (1818-1830), gia pastore della Chiesa ascolana, e assegnano
all’antica «Ecclesia sancti Petri» di Cerignola il titolo di cattedrale.

Dal 1818 al concilio Vaticano 11

La storia ottocentesca delle diocesi unite di Ascoli Satriano e Cerignola
rispecchia le vicende, risorgimentali prima e unitarie poi, di gran parte del
Mezzogiorno. Anche a livello locale, infatti, si registra una certa opposizione,
di chiara matrice borbonica, alla nuova realta nazionale che caratterizza
molti degli episcopati meridionali, e che costringe in sede locale, fra il 1860
ed il 1866, il vescovo Leonardo Todisco Grande (1849-1872) ad un
«involontario esilio» nella sua originaria Bisceglie, in provincia di Bari.

Nella seconda meta dell’Ottocento, a fronte di una situazione diocesana che

rivela una certa diffidenza verso la diffusione dell’associazionismo cattolico e, nel
contempo, un’azione clericale scarsamente incisiva nel tessuto sociale, l'e-
piscopato locale svolge un ruolo pastorale teso a risvegliare nella coscienza dei
fedeli e dei presbiteri la necessita di una maggiore presenza nella societa,
caratterizzata, nei primi anni del Novecento, da notevoli progressi umani, ma
anche e soprattutto da profondi contrasti sociali.

In quegli anni cosi difficili per 'episcopato meridionale, nelle diocesi unite di
Ascoli Satriano e Cerignola, il vescovo Angelo Struffolini (1901-1914) é un


user
1818 - Aeque Principaliter

user
Ripalta


Cerignola - Ascoli Satriano 153

vescovo leoniano, in sintonia con Roma e in comunione con il papa della Rerum
novarum. In un contesto dove «coloro che sono di nome cattolici, con 1l cuore e con
la mente, sono lontanissimi da Dio e dalla chiesa», il vescovo opera con iniziative
chiare e attente, individuando una pastorale capace di radicarsi nel territorio e di
ribaltare una concezione di Chiesa ormai obsoleta e superata. Sorgono il Comitato
Diocesano e la Sezione Giovanile dell’Azione Cattolica ad Ascoli Satriano, il
Ricreatorio Festivo “Don Bosco” e il Circolo Giovanile Cattolico “San Luigi” a
Cerignola, I'Unione Femminile Cattolica Italiana a livel-lo diocesano, che
rappresentano la risposta piu concreta alle indicazioni pasto-rali che sollecitano,
specie nelle nuove generazioni, I'esigenza di rendersi sem-pre piu protagoniste del
proprio futuro.

Testimone ed interprete autentico della nuova pastorale romana ¢ il
sacer-dote Antonio Palladino (1881-1926). Fondatore della congregazione
delle Suore Domenicane del Santissimo Sacramento, famiglia religiosa
attualmente pre-sente oltre che in Italia (Cerignola, Ascoli Satriano, Roma,
Orta Nova, Foggia, Lecce, Firenze, Moiano), anche all’estero (Brasile e Costa
d’Avorio), Palladino, per il quale & in corso la causa di beatificazione, dal 10
aprile 1909, ¢ il primo parroco della chiesa di San Domenico. Il suo spessore
pastorale e sociale & individuabile in quel protagonismo storico che, nelle
regioni meridionali, sulle indicazioni della Rerum novarum, sollecita una
presenza piu attiva ed un’a-zione piu efficace dei cattolici nella societa e che
a Cerignola, nella parrocchia di San Domenico, con il Palladino sfocia
nell'istituzione di trentadue associa-zioni. La sua spiritualita, prima
salesiana, poi domenicana, € alimentata da una profonda venerazione per il
sacramento eucaristico e da una spiccata devo-zione per il papa.

Con la fine della prima guerra mondiale e I'avvento del fascismo, le con-
dizioni della diocesi «non sono pessime» e anche se si registra «un grande
rilassamento in fatto di costumi», si constata che «i Circoli giovanili d’ambo i sessi
sono abbastanza fiorenti». Nell’aprile 1920, infatti, presieduto da Fortunato Maria
Farina, vescovo di Foggia, a Cerignola si svolge il Primo Congresso Eucaristico
della Gioventu Cattolica di Capitanata. Sono gli anni, a livello nazionale, del
rilancio dell’Azione Cattolica, voluto prima da Benedetto XV e successivamente
da Pio XI, e che, a livello diocesano, favoriscono nel 1920 la fondazione di Vita
Nostra, il bollettino di Ascoli Satriano e Cerignola «ricco di moderna erudizione»,
che ha I'intento di penetrare «nel laicato cattolico, mercé la cooperazione e lo zelo
dei sacerdoti».

I1 ventennio fascista consegna alla citta di Cerignola la nuova cattedrale, il
duomo “Tonti”. E il vescovo Todisco Grande, nella relazione ad limina del 1852, a
comunicare alla S. Congregazione del Concilio che I'antica “Ecclesia



154 Angelo Giuseppe Dibisceglia

sancti Petr1” risulta ormai insufficiente per le esigenze cultuali della popolazio-ne.
Sono gli anni di un notevole aumento demografico, favorito dal positivo anda-mento
economico, che caratterizza l'intera Capitanata. Qualche anno piu tardi, nel 1859, ¢ lo
stesso presule che informa la Santa Sede circa la possibilita di erigere una nuova
cattedrale grazie ad una consistente somma di denaro messa a disposizione della citta
da Paolo Tonti, un ricco possidente che il vescovo con-sidera «inimicus homo, Dei
cultus inimicissimus, superseminare zizaniam occa-sionem non perdet», ma
comunque disposto a sostenere economicamente la nuova costruzione. Il vescovo
Antonio Sena (1872-1887), il 29 giugno 1873, presiede la celebrazione per la posa della
prima pietra della nuova cattedrale. Dopo nume-rose sospensioni di lavori e il
superamento di alcune questioni legate ad una non sempre trasparente gestione
amministrativa del lascito Tonti, il 14 settembre 1934 il vescovo Vittorio Consigliere
(1931-1946) inaugura la nuova cattedrale. Con l'apertura del duomo “Tonti”,
Pantichissima “Ecclesia sancti Petri” diven-ta la sede della parrocchia di San
Francesco d’Assisi.

Nel secondo dopoguerra, in un contesto storico nazionale fortemente con-
trassegnato dalla netta contrapposizione tra Democrazia Cristiana e Partito
Comunista Italiano, le vicende diocesane registrano lo svolgimento delle mis-sioni
al popolo e la diffusione dei Comitati Civici attraverso 1 quali arginare cio «che tra
1 lavoratori italiani da tempo» si va diffondendo e cioé «i piu gravi erro-ri e le piu
deplorevoli calunnie allo scopo di inimicarli alla Chiesa, la quale viene presentata
come avversa alle loro quali possono essere legittime aspirazioni».

Le missioni religioso-sociali si tengono ad Ascoli Satriano dal 27 al 30
aprile 1947, mentre per la mancanza di «elementi» la Presidenza Generale
dell’Azione Cattolica Italiana da Roma respinge la richiesta del vescovo
Donato Pafundi (1946-1957) che chiede le missioni anche «per Candela». In
quegli stes-si giorni, a Cerignola, dove 'azione comunista risulta piu decisa
perché soste-nuta dalla convinzione secondo la quale «per ottenere tutto basta
ricorrere a Giuseppe Di Vittorio» — nato a Cerignola '11 agosto 1892 — le
missioni regi-strano una «notevolissima affluenza».

Gli anni Cinquanta, a livello diocesano, sono gli anni della ricostruzione, con
una presenza della Chiesa locale legata ad interventi concreti ed organici
— cantieri di lavoro, corsi di qualificazione, corsi di taglio e cucito, colonie
esti-ve, assistenza ai bambini — resi possibili, anche e soprattutto, dal
sostegno assi-curato dalla Pontificia Opera di Assistenza.

Con il concilio Vaticano II, durante lepiscopato di Mario Di Lieto (1957-
1987), documenti come Lumen Gentium e Apostolicam Actuositatem nelle dio-
cesi unite di Ascoli Satriano e Cerignola diventano i cardini di quel concetto di
scelta religiosa che sollecita nei laici un “nuovo impegno” nella societa. Un



Cerignola - Ascoli Satriano 155

“nuovo impegno” sancito anche dalla costituzione, nel 1980, del Consiglio
Interdiocesano di Azione Cattolica che unisce nella figura di un unico
presi-dente una realta associativa che, fino a quel momento, rispecchia la
duplice realta diocesana.

L’analisi di alcuni dei temi affrontati durante le annuali assemblee dioce-
sane evidenzia, inoltre, le fasi graduali del delicato passaggio della Chiesa loca-le
verso la fase del post-Concilio. LAzione Cattolica Italiana a servizio della realta
ecclesiale e sociale della diocesi (1975), Evangelizzazione e I'annunzio del Cristo
Risorto. Collaborazione con la gerarchia (1980), Associazione di laici per Ia
missione della Chiesa in Italia (1986), Luomo vivente é gloria di Dio (1989),
Rivestire 'uomo nuovo (1990), Dio fa casa con 'uomo. E venne ad abitare in mezzo
a noi (1999) costituiscono gli argomenti pitl evidenti del tentativo effettuato a
livello diocesano di leggere il presente alla luce delle indi-cazioni che, in quegli
stessi anni, provengono dal magistero pontificio, dai piani pastorali decennali
della Conferenza Episcopale Italiana e dagli inse-gnamenti vescovili.

Un nuovo assetto nelle Chiese di Ascoli Satriano e Cerignola, sancito anche a
livello provinciale il 12 settembre 1976, subentra quando le diocesi di Capitanata,
separate dalla Regione Ecclesiastica Beneventana, diventano parte integrante della
Regione Ecclesiastica Pugliese. Un accorpamento alle altre diocesi della regione che,
dal punto di vista ecclesiale, non significa fusione, ma salvaguar-dia della propria
identita storica e territoriale, ulteriormente sottolineata il 13 aprile 1979 dalla
costituzione della metropolia di Foggia e dalla conseguente rela-zione suffraganea, per
le diocesi della provincia, con I'arcidiocesi del capoluogo. Nel 1986, con il riordino delle
circoscrizioni ecclesiastiche italiane, Cerignola diventa la sede principale dell’'unica
diocesi di Cerignola-Ascoli Satriano.

Gran parte delle testimonianze piu interessanti delle vicende storiche della
diocesi e confluita, dal 24 luglio 2007, nel Polo Museale Diocesano ed Archeo-
logico, fortemente voluto dal vescovo Felice di Molfetta (2000) e realizzato nei
locali dell’antico monastero di Santa Maria del Popolo ad Ascoli Satriano.

Bibliografia

Cerignola: Annuario 305-325; Atlante 571-578; Cronotassi 160; DDI II 330-334;
DHGE IV 912-913; EC II 104-105; GACI I 123-125; GADI III 100-101; HC VI 90, VII
90, VIII 125, IX 69; Kehr IX 145-146; MI III 99, 266-268; T. Kiriatti, Memorie istori-
che di Cerignola, Napoli 1785 (rist. anast. 1974); L. Conte, Descrizione storica topo-


user
1976 – 1979 - 1986


156 Angelo Giuseppe Dibisceglia

grafica statistica industriale della Citta di Cerignola, in F. Cirelli, Il Regno delle Due
Sicilie descritto e illustrato ovvero descrizione topografica, storica, monumen-tale,
industriale, artistica, economica e commerciale delle province poste al di qua e al di Ia
del faro e di ogni singolo paese di esse, Napoli 1853-60; Quaternus de Excadenciis et
Revocatis Capitinatae de mandato imperialis maiestatis Frederici Secundi nunc
primum ex Codice Casinensi cura et studio monachorum ordinis sancti Benedicti
Archicoenobii Montis Casini in lucem profertur, Montecassino 1903; Cerignola da
arcipretura nullius a sede vescovile nella bolla Quamquam per nuperrimam. Profilo
dei vescovi dal 1818 al 1987, a cura di C. Dilaurenzo, Cerignola 1987; S. Palese, Pieta
eucaristica e zelo apostolico nella pastorale del clero del Novecento, RSR 10 (1996) 93-
106; Don Antonio Palladino. Un parroco di Cerignola. Atti del Convegno Storico
Nazionale. Cerignola, 28-29 gennaio 1994, a cura di V. Robles, Torino 1997; Licona
della Madre di Dio Maria SS. di Ripalta tra storia e devozione, a cura di A.G.
Dibisceglia, Cerignola 1999; Vita et martirio del glorioso frigio san Trifone protettore
della Cirignola descritta dal R.P. Fra’ Gabriele Gabrielli della medesima Terra pre-
dicatore cappuccino della provincia di S. Angelo, a cura di A.G. Dibisceglia, Foggia
2005.

Ascoli Satriano: Cappelletti XIX 139; Cronotassi 98-103; DHGE IV 912-913; EC

II  104-105; GACI II 29-30; GADI II 49-50; Gams 853, 1 33, II 10; HC I 111-112,
11 96, I1I 120, IV 96, V 100, VI 101, VII 90, VIII 125, IX 69; Kamp 229; Kher V
600; MI III 14-18; Moroni IIT 55; Ughelli VIII 224; Vendola 36-37; Synodales
constitutiones, et decreta ab illustrissimo, et reverendissimo domino Leonardo
Todisco Grande Asculan, et Ceriniolen Episcopo edita, et emanata in sua
prima dioecesana synodo celebrata die decima aprilis et duobus diebus
sequentibus anni 1853 in Cathedrali ecclesia Asculi-Satriani, Neapoli 1853; G.
Gay, Liltalia meridionale e I'lmpero Bizantino. Dall’avvento di Basilio I alla
resa di Bari ai Normanni, Bologna 1980; P. Corsi, Le diocesi di Capitanata in
eta bizantina’' appunti per una ricerca, in Storia ed arte nella Daunia
medievale. Atti della I Settimana sui Beni Storico-Artistici della Chiesa in
Italia. Area culturale della Capitanata. Foggia, 26-31 ottobre 1981, Foggia
1985, 51-73; G. D’Arcangelo, La chiesa millenaria di Ascoli. Dalle origini alla
visita di Papa Giovanni Paolo II. Cronologia storica, Ascoli Satriano 1988;
“Passio Sancti Potiti” secondo il codice latino “Reginae Sueciae 482" del secolo
IX, in G. B. Pichierri, San Potito Martire. Patrono della Diocesi di Cerignola-
Ascoli Satriano, Cerignola 1993; A. Silba, Frammenti di storia nella citta dei
tre colli. Ascoli Satriano in tre antichi documen-ti, Ascoli Satriano 2007.

Erdonia: Cappelletti XIX 155; Cronotassi 176; Gams 854; Ughelli X 114; J.
Mertens, Ordona. Vent'anni di ricerca archeologica. Venti secoli di storia, Foggia
1982; A. Campione, Herdonia. I martiri Felice e Donato e l'attestazione della
diocesi, in A. Campione — D. Nuzzo, La Daunia alle origini cristiane, Bari 1999.



Angelo Giuseppe Dibisceglia

Foggia - Bovino

L’arcidiocesi di Foggia-Bovino ¢ stata costituita il 30 settembre 1986
con 1l documento della Congregazione dei Vescovi sul riordino delle
circoscrizioni ecclesiastiche italiane.

Si estende su una superficie di 1.165,44 kmq e comprende i comuni di
Foggia, Accadia, Bovino, Castelluccio dei Sauri, Deliceto, Monteleone di
Puglia, Panni, Sant’Agata di Puglia e San Marco in Lamis. Ha una
popolazione com-plessiva di 208.000 abitanti.

Le parrocchie sono cinquantacinque e 1 sacerdoti secolari novantotto,
affian-cati dai religiosi presenti in diciotto istituti. Le religiose contano
duecento-settanta presenze suddivise in trentasei case. Un monastero
claustrale di Redentoriste registra la presenza di ventidue religiose.

Foggia, oggi sede metropolitana per le Chiese di Manfredonia-Vieste-
San Giovanni Rotondo, Lucera-Troia, San Severo e Cerignola-Ascoli
Satriano, costituisce in Capitanata la diocesi di piti recente istituzione,
essendo stata ele-vata alla dignita vescovile il 25 giugno 1855.

Le origini cristiane
La cittadina, al centro del Tavoliere di Puglia, trae le sue origini da Arpi, tra

1 maggiori centri per i rapporti economici e commerciali della Daunia gia nel VI
secolo a.C. E accertato che Pardo, menzionato tra i partecipanti al con-


user
Arcidiocesi costituita nel 1986

user
Istituzione 1855


180 Angelo Giuseppe Dibisceglia

cilio di Arles del 314 in qualita di vescovo di Arpi, fosse in realta il vescovo di
Salpi: dato questo che escluderebbe l'esistenza di una cattedra vescovile nel-
Pantica colonia dauna. Il processo di declino innescato dai conflitti bellici e il
conseguente spopolamento della zona che, tra il VI ed il VII secolo, determi-nano
in Capitanata la ridefinizione dell’organizzazione ecclesiastica, provoca-no la
scomparsa della sede diocesana di Salpi. Molteplici le ipotesi avanzate circa la
scomparsa di Arpi. E probabile che la decadenza dell’antico centro sia dipesa dai
mutamenti della politica romana, o che lo stesso, nel VII secolo d.C., sia stato
abbandonato a causa dell'impaludamento del vicino fiume Celone.

E senza fondamento, invece, I'ipotesi che imputa la scomparsa di Arpi alle
distruzioni messe in atto dall'imperatore bizantino Costante II nel 663 d.C.

I1 protagonista dellistituzione della diocesi foggiana é il vescovo Antonino
Monforte (1824-1854), pastore della Chiesa della vicina Troia, nella giurisdi-zione
ecclesiastica della quale, Foggia, fino al 1855, & compresa.

Sorta nel 1019 nei pressi dell’antica Aeca, centro di considerevole rilevanza
durante I'eta romana, anch’esso scomparso tra il VI ed il VII secolo per il pro-cesso
di decadimento che provoca la riorganizzazione delle Chiese di Capitanata, la
citta di Troia é elevata a sede episcopale nel 1022 da Benedetto VIII ed affidata
al vescovo Oriano. Dal 1067, il suo territorio comprende anche la dio-cesi
soppressa di Biccari, gia sede episcopale dal 1058 con il vescovo @edetto.

Nei secoli successivi, 'importanza e lo sviluppo politico, sociale ed econo-mico
che caratterizzano le vicende di Foggia, sempre piu protesa a diventare citta-
simbolo della Capitanata anche dal punto di vista ecclesiastico, non poche volte
sono alla base dei contrasti che oppongono il clero foggiano, teso ad otte-nere
I'autonomia, al clero treiano. Nel 1066, quando Alessandro II assegna la Chiesa
di Foggia «alla Chiesa Troiana», & il Capitolo che rifiuta la sottomis-sione. Nel
1193 Celestino III invia a Foggia il vescovo di Bovino per «ridurre all'obbedienza
i confumaci», ma il delegato del papa & maltrattato «da sacer-doti e laici nella
chiesa di S. Maria de Fogia». Nel 1538 ¢ I'arciprete Brancia del clero foggiano che
incita la popolazione per combattere il vescovo di Troia, Ferdinando Pandolfini,
rendendo necessario lintervento dell’esercito impe-riale per sottomettere i
sacerdoti ribelli.

Per questi motivi il Capitolo, nella difesa dei propri diritti e nel
tentativo di ampliare 1 propri interessi economicl, rappresenta il
protagonista principa-le della storia della Chiesa locale dal medioevo fino
alla prima meta del-I’Ottocento.

Anche dopo il concilio di Trento, infatti, la situazione della Chiesa foggiana non
registra notevoli mutamenti se ancora nel 1789, a proposito del Capitolo fog-giano, si

sottolinea che «e stato e sta in fazioni, specialmente per I'elezione dei


user
Antonino Monforte di Troia (nella cui giurisdizione era compresa Foggia)

user
Troia: Vescovo nel 1022

user
Anche la diocesi di Biccari

user
Contrasti tra Troia e Foggia

user
1066 Foggia affidata a Troia

user
1193 Celestino III invia il vescovo di Bovino

user
Insurrezione


Foggia - Bovino 181

canonici e degli abbati e parroci» e che «non [...] ha di mira la giustizia e il meri-
to, ma il vantaggio dei parenti, dei fratelli e nipoti dei capitolari elettori che
vengono promossi canonici dai loro parenti i quali sono collegati e in fazione».

Fra medioevo ed eta moderna, accanto alla realta capitolare, le vicende della
Chiesa locale registrano anche la vivace ed attiva presenza degli ordini religiosi.
La presenza piu antica & quella dei Benedettini di San Giovanni in Lamis,
nell’attuale convento francescano di San Matteo, presso San Marco in Lamis.
Dall’inizio del secondo millennio il monastero si presenta come una realta di
enorme rilievo, facendo per questo supporre che la sua fondazione risalga al IX-X
secolo. L’ipotesi € confermata da alcuni documenti che affermano che tra il 1007
ed il 1008, 1 catepani bizantini Alessio Xiphias e Giovanni Curcuas approvano, a
beneficio del monastero di San Giovanni in Lamis, alcuni vasti possedimenti nel
Gargano, ribadendo il privilegio dell’esenzione dalla giuri-sdizione episcopale e
I'insediamento di coloni sulle terre di pertinenza del mona-stero, senza alcuna
intromissione statale. Un’ulteriore attestazione del valo-re e dell'influenza
dell’antico monastero risale al 1025 (o 1026) e riguarda il privilegio ottenuto con
la mediazione dell’arcivescovo di Siponto, Leone, e con-cesso dal catepano Basilio
Boiannes a beneficio del monastero e del suo abate Pietro. I privileghi sono
confermati dal catepano Cristoforo nel gennaio 1029. Al maggio 1052 risale un
sigillum in favore del monastero e la conferma di tutti 1 benefici ottenuti fino a
quel momento. Dopo la gestione dei Benedettini e dei Cistercensi, il monastero nel
1578 ¢ affidato per esplicita richiesta dell’a-bate commendatario Vincenzo Carafa
ai Minori della Provincia di Sant’Angelo.

I1 secolo XII registra in Capitanata la presenza benedettina di s.
Guglielmo da Vercelli, fondatore del monastero di Montevergine,
residente, dal 1140 e per circa tre anni, nella chiesa — oggi basilica — della
Madre di Dio “Incoronata”. Nello stesso periodo giungono a Foggia anche
gli Agostiniani che fondano il convento di San Leonardo, attualmente
conosciuto come monastero di sant’Agostino.

Nel secolo successivo, si registrala presenza dei Cistercensi presso la chie-sa
dell'Incoronata e a San Giovanni in Lamis. Anche 1 Domenicani giungono intorno
alla meta del XIII secolo. Inoltre, fra il XIII e il XVII secolo si assi-ste al
progressivo sopraggiungere dell’'ordine francescano. Nel 1217 si istitui-scono la
prime undici province francescane tra cui la “Provincia Apuliae”. Da questa nel
1239, ha origine la “Provincia Sancti Michaelis Archangeli in Monte Gargano” che
comprende, fra le sue quattro circoscrizioni, anche la “Custodia Capitinatae”.
Risale a questo periodo la fondazione del primo convento fran-cescano di Foggia
intitolato a s. Francesco e che in seguito assume il titolo di Sant’Antonio. Il
movimento francescano dell’'osservanza approda in Capitanata


user
Benedettini a San Giovanni in Lamis

user
Affidato ai Frati Minori

user
Guglielmo da Vercelli - Incoronata

user
Francescani – Provincia Apuliae


182 Angelo Giuseppe Dibisceglia

agli inizi del XVI secolo con i conventi di Gesu e Maria a Foggia nel 1510, di
Stignano nel 1515, di San Matteo nell’ex monastero benedettino di San Giovanni
in Lamis nel 1578. Dal 1597 i religiosi di San Giovanni di Dio gestiscono l'o-
spedale cittadino. I Cappuccini erigono il convento della Madonna di Costan-
tinopoli nel'1679. Sempre nel XVII secolo a Foggia si registra la fondazione del
convento di San Pasquale degli Alcantarini. Le Clarisse, gia presenti nel capo-
luogo dauno dalla prima meta del XIV sec. col monastero di Santa Chiara, inau-
gurano il monastero dell’Annunziata nel XVII secolo.

I1 XVIII secolo ¢ il periodo delle fondazioni redentoriste: nel monastero
della Consolazione a Deliceto e il monastero femminile del Santissimo
Salvatore a Foggia. Sono 1 luoghi che annoverano la presenza anche — se
temporanea — nella Chiesa locale dei santi Alfonso Maria de’ Liguori e
Gerardo Maiella non-ché della venerabile Maria Celeste Crostarosa.

In etd moderna, la chiesa dell'Incoronata & commenda del card.
Antonio Carafa, di Giulio Rospigliosi, di Gaspare dei Cavalieri, di
Giovanni Battista Salerni, di Marcantonio Colonna.

La soppressione degli ordini religiosi messa in atto durante il decennio
francese ridimensiona di molto la presenza dei religiosi a Foggia. Nel 1828, a
fronte dei quindici monasteri esistenti in diocesi alla fine "del XVIII secolo, il
vescovo Antonino Monforte, dalla sede troiana, attesta per la citta di Foggia
Iesistenza dei conventi dei Cappuccini e dei frati minori Alcantarini, il colle-gio
degli Scolopi, la presenza dei religiosi di San Giovanni di Dio nell’'ospeda-le e 1 due
monasteri femminili, del’Annunziata e di Santa Chiara, delle Clarisse.

I1 23 settembre 1806, Pio VII eleva la chiesa di Santa Maria a basilica
mino-re e il 2 dicembre 1808 concede ai canonici il privilegio di indossare
durante le pubbliche celebrazioni I'abito prelatizio.

Anche con il concordato del 16 febbraio 1818, seguito dalla bolla De utilior:
del 27 giugno successivo, per la Chiesa foggiana non vi € alcuna possibilita di
ottenere 'ambita autonomia. Cid nonostante, la presunta antichita della Chiesa
locale viene ribaditacon decisione ed orgoglio dai componenti del Capitolo, 1 quali,
dopo la firma del concordato, continuano a sostenere le proprie pretese evocando
lesistenza della sede episcopale di Arpi.

La sede vescovile

L’istituzione della sede vescovile a Foggia, se da una parte costituisce I'esito
finale di un processo teso a dirimere le controversie che, nei secoli, con-
trappongono il clero foggiano al clero troiano — «dovendo Noi felicemente nel


user
San Giovanni di Dio - Ospedale

user
Monastero della Consolazione a Deliceto e del Santissimo Sacramento a Foggia

user
Commenda

user
Decennio francese   

user
De utiliori


Foggia - Bovino 183

Signore stabilire una spirituale consolazione di desideratissima pace tra i cit-
tadini Troiani e Foggiani, abbiamo stimato opportuno [...] che indi si divida il
Municipio di Foggia e quivi si costituisca altra Chiesa, Cattedra e Vescovile
Residenza» — , dall’altra scaturisce dal tentativo effettuato dal vescovo Monforte
dirisolvere le altrettanto astiose contese che caratterizzano al proprio inter-no il
Capitolo foggiano, «disordini [che] se non si rimetteranno con una legge fissa e
stabile mai si potra stabilire in Foggia la sana morale persistendo in essa il corpo
capitolare in continue scissure con i legittimi Superiori».

I1 25 giugno 1855, con la promulgazione della bolla Ex hoc Summi
Pontificis, Pio IX istituisce la diocesi di Foggia e promuove alla sua cattedra
Bernardino Maria Frascolla (1856-1869), del clero di Andria. Con quel docu-
mento, la citta di Foggia diventa diocesi immediatamente soggetta alla Santa
Sede, e la Reale Basilica Collegiata di Santa Maria Assunta in cielo, dedicata
alla Vergine dei Sette Veli, assume il titolo di cattedrale.

Legate indissolubilmente alla storia dell'Iconavetere sono anche le vicen-
de dei santi compatroni Guglielmo e Pellegrino, i quali, dopo aver visitato la
Terra Santa e alcuni centri religiosi pugliesi, terminano a Foggia la loro esi-
stenza terrena, dedicandosi alla cura dei pellegrini infarmi.

Con la erezione della diocesi, il territorio assegnato alla sede foggiana
com-prende anche la cittadina di San Marco in Lamis, gia appartenente
all'abba-zia nullius di San Giovanni in Lamis.

Le sue origini del centro garganico risalgono all’XI secolo e i1l nome di
“San Marco de Lama” compare per la prima volta in un diploma del 1095
promulgato dal conte normanno Enrico.

La nuova diocesi comprende otto parrocchie: cinque a Foggia
(Cattedrale, San Tommaso, Sant’Angelo, San Francesco Saverio e San
Giovanni Battista) e tre a San Marco in Lamis (SS. Annunziata,
Sant’Antonio Abate e San Bernardino).

A pochi anni dall’'unita d’Italia, anche Foggia diventa sede vescovile. Ma non sono
anni facili per 'episcopato meridionale gli anni dell’'unita, se gran parte dei vescovi del
Mezzogiorno considera la nuova realta nazionale la causa prin-cipale dell'interruzione
degli antichi rapporti di collaborazione tra la Chiesa meri-dionale e il regno borbonico.
Per questa opposizione alla nuova situazione, qual-


user
Istituzione della Cattedra episcopale a Foggia

user
Problemi di gestione del clero foggiano

user
Istituzione 1855 Pio IX

user
Roberto il Guiscardo

user
Iconavetere

user
Santi Guglielmo e Pellegrino

user
Foggia e San Marco


184 Angelo Giuseppe Dibisceglia

che anno dopo l'ingresso in diocesi, il vescovo Frascolla, nel 1863, ¢ prima
accu-sato del «disordine e dell’anarchia» registrate dalle autorita civili fra il
clero fog-giano, e in particolar modo all'interno del mondo confraternale,
quindi arresta-to, processato ed infine condannato al carcere nel Castello di
Como. Dalla con-danna il vescovo & prosciolto il 4 novembre 1866.

In quegli stessi anni, anche i religiosi registrano ’'avvento di una nuova serie
di problemi, anche se di tutt’altra natura, in concomitanza con la nuova
soppressione ordinata dal governo italiano. Significativo il caso del convento di
San Matteo, chiuso nel 1866. Decretata la soppressione, la struttura € acqui-stata
dal comune di San Marco in Lamis e lasciata nel piu completo abbando-ne. Il 6
maggio 1885, il sindaco della cittadina chiede al ministro generale dei frati Mihori
di ripristinare la comunita religiosa a patto di istituirvi anche un seminario. Il
ritorno dei religiosi a San Marco in Lamis ¢ legato alla figura di fra’ Matteo Donato
Tancredi che, nel 1885, con l'acquisto del fondo rustico adia-cente il convento,
permette la rinascita della comunita. La parentesi della soppressione si chiude
solo nel 1940 con l'atto di donazione del convento da parte del comune di San
Marco in Lamis a favore dell’ordine dei frati Minori.

Negli ultimi decenni del XIX secolo, le vicende della diocesi foggiana regi-
strano la realizzazione di una pastorale tesa ad un “ritorno alle fonti” che sfo-
cia in una dichiarata opposizione alle teorie che, nel passaggio tra Ottocento
e Novecento, tendono ad instaurare, nella societa meridionale, un clima di
accen-tuata laicita. Tale opposizione, nella Chiesa locale, sollecita un impegno
mag-giore nell'insegnamento del catechismo quando, in virtua della legge
Casati — la legge che concede ai comuni italiani la possibilita di introdurre
I'insegna-mento della religione cattolica nei programmi scolastici — , le
autorita civili ten-tano di arginarne l'inserimento nelle scuole cittadine
appellandosi ad una pre-tesa liberta di coscienza. E nella diocesi foggiana la
“guerra al catechismo” diventa sinonimo di “guerra al prete”.

E questo, infatti, un ambito di intervento pastorale che impegna non poco
ivescovi Domenico Marinangeli (1882-1893), Carlo Mola (1893-1909), Salvatore
Bella (1909-1920), e il sacerdote Luigi Cavotta (1870-1944), figure cioé che, tra
Ottocento e Novecento, si pongono in sintonia con il magistero papale ed in
particolar modo con gli impegni sollecitati dalla Rerum novarum di Leone XIII,
in un periodo caratterizzato dal diffondersi della dottrina socialista e da una
nutrita presenza di logge massoniche: pericoli che la diocesi cerca di limi-tare
attraverso la lotta all’ignoranza religiosa, il catechismo per i fanciulli, la
fondazione di oratori festivi, una particolare attenzione per gli operai e i brac-
clanti, una maggiore diffusione dell’associazionismo cattolico.

Precursore di tale indirizzo pastorale in diocesi ¢ 1l vescovo Geremia


user
Chiusura del convento di San Matteo 1866


Foggia - Bovino 185

Cosenza (1871-1882), il quale, durante il suo episcopato, sintetizza cosi la realta
della sua Chiesa particolare: «I costumi del popolo di questa diocesi “sunt mira-
biliter mobiles”, in genere sono buoni e proclivi ad una pieta, ma in questi tempi
sono diventati depravati e corrotti come presso le altre popolazioni [...]. I gio-vani
sono corrotti nella mente e nel cuore educati da maestri atei [...]. I vizi dominanti
sono: I'inosservanza delle festivita, la bestemmia e I'usura».

Diversa la situazione che si riscontra nella diocesi durante la prima
guer-ra mondiale quando, sollecitati dal vescovo Bella, da un lato 1 circoli
giovanili cattolici si adoperano nel sostegno agli orfani, alle donne sole,
alle giovani spose, a1 militari feriti tornati dal fronte, dall’altro il clero e le
congregazioni religio-se offrono la propria assistenza negli ospedali
militari, raccogliendo fondi per sopperire alle esigenze primarie delle
famiglie bisognose, in un’unita di inten-ti che, accomunando laici, clero e
religiosi, tenta di alleviare i disastrosi effet-ti del conflitto.

Questa inedita presenza dell’associazionismo cattolico nella societa fog-giana
e ulteriormente sancita dal primo Convegno dei Cattolici di Capitanata, che si
tiene il 9 e il 10 aprile 1918 nella chiesa di San Domenico, presieduto da don Luigi
Sturzo, segretario della Giunta Centrale di Azione Cattolica e, di i a poco,
fondatore del Partito Popolare Italiano. Eil convegno che, in Capitanata, avvia la
riflessione sui problemi del primo dopoguerra e tenta di individuare i caratteri e
le qualita per un ruolo piu attivo e dinamico dei cattolici nella vita della nazione
e dei diocesani nella storia della provincia. Quella riunione assu-me tutta la sua
rilevanza se si considera che, proprio in quegli anni, la Capitanata registra un
violento processo di politicizzazione messo in atto dai socialisti, con I'intento di
colpire la Chiesa e i suoi rappresentanti.

L’esito positivo del Convegno conferma 1l rifiuto di un certo
tradizionali-smo religioso e la messa in atto di quel nuovi principi stabiliti
dalla dottrina sociale della Chiesa.

Nel 1924, le diocesi di Foggia e di Troia tornano ad essere nuovamente
unite nella persona di uno stesso vescovo, per essere pol nuovamente
separa-te nel 1951.

La risposta della Chiesa foggiana al regime fascista € individuabile nella
pronta fiducia riposta, per la difesa delle proprie posizioni e la tutela delle proprie
idee, nella diffusione della carta stampata, sia con la pubblicazione de LAraldo
Ecclesiastico (1923), il bollettino ufficiale della diocesi che, nel pro-getto del
vescovo Pietro Pomares Y De Morant (1921-1924), rappresenta «l’eco della nostra
vita diocesana», sia con la fondazione di Vita Giovanile, poi ribat-tezzato Fiorita
d’Anime (1924), il mensile culturale della diocesi che & anche l'organo a stampa
del Circolo Giovanile “Alessandro Manzoni”, gia Cirdolo


user
I Guerra Mondiale

user
Convegno dei Cattolici di Capitanata – don Luigi Sturzo

user
Diocesi unite nel 1924 e separate nel 1951

user
Bollettino ufficiale


186 Angelo Giuseppe Dibisceglia

“Dante Alighieri”, tra le cui fila militano figure emblematiche e
rappresenta-tive dell’associazionismo cattolico diocesano come Renato
Luisi, Mario De Santis, Armando Fares.

Quella della diocesi foggiana con il fascismo, in effetti, & una forzata
con-vivenza che permette al vescovo Fortunato Maria Farina (1924-1954)
di affer-mare che a Foggia «non hanno avuto luogo dimostrazioni ostili di
nessun gene-re» e che «le autorita civili, per quanto ho potuto sapere si
adoperarono per-ché non avessero luogo incidenti dispiacevoli».

Durante gli anni del regime, I’episcopato del vescovo Farina — per il quale
¢1in atto la causa di beatificazione — € caratterizzato da una particolare
atten-zione verso 1 suoi diocesani, attraverso l'incremento delle
parrocchie, specie nelle zone periferiche, e il sostegno all’apostolato svolto
dai membri dell’Azione Cattolica.

Con la seconda guerra mondiale — quando 1 bombardamenti distruggono
quasi completamente il capoluogo dauno, costringendo la popolazione a trova-re
rifugio nelle vicine cittadine di Troia, Bovino e Lucera —, protagonista della vita
diocesana é il clero, impegnato nel cercare di soddisfare 1 bisogni primari della
popolazione. Accanto al clero, perdo, non manca la testimonianza di mem-bri
dell’associazionismo cattolico, impegnati nel tentativo di risollevare le sorti
morali e sociali della Chiesa locale. E, infatti, con la fine della guerra che la dio-
cesl inaugura una nuova stagione della presenza cattolica nella societa locale.
Dopo 'armistizio dell’8 settembre 1943, a Foggia, nei locali a pianterreno della
Curia Vescovile, un convegno organizzato «nella Pasqua del 1944», motivato dalla
«necessita di riorganizzare ’Azione Cattolica», costituisce il momento pro-pulsore
di una nuova fase durante la quale le forze cattoliche della diocesi ope-rano
fattivamente per «la formazione dei nostri giovani a quell’ideale di pieta e fortezza
cristiana, che si rendono ogni giorno piu necessarie, perché la gioventu possa dare
il suo valido contributo alla ricostruzione sociale della nostra @lria».

In quegli anni, spesso, a Foggia arriva anche Aldo Moro «per rianimare
la Fuci e preparare tra quei giovani i futuri protagonisti della prossima ripre-
sa democratica», mentre a San Marco in Lamis e nei centri minori sorgono i
comitati degli sfollati dei quali fanno parte anche «alcuni sacerdoti piu fattivi
e una larga rappresentazione delle donne di Azione Cattolica».

L’azione e la diffusione delle organizzazioni cattoliche, nella diocesi,
rap-presentano il sintomo di una Chiesa che esce dal secondo conflitto
mondiale con un’immagine di sé — nonostante tutto — piu robusta e
tenacemente consolida-ta, potendo contare da quel momento anche sul
fattivo ed attivo contributo dei sacerdoti dell’istituto di don Luigi Orione,
dal 1950 destinatari della chie-sa dell'Incoronata.


user
II Guerra Mondiale


Foggia - Bovino 187

Il dopoguerra costituisce un periodo durante il quale vescovo, clero e fede-li si
ritrovano accomunati da una comunione di intenti che rappresenta I'’elemento concreto
per affrontare e superare le nuove necessita quotidiane. Se le autorita civili
riconoscono l'urgenza di una ricostruzione strutturale della citta, per i vesco-
viGiuseppe Amici (1954-1955), Paolo Carta (1955-1962) e Giuseppe Lenotti (1962~
1981) é altrettanto necessario provvedere ad un risanamento morale e sociale della
diocesi. Da questo punto di vista, se gli interventi delle opere pubbliche mira-no a
restituire alla citta la sua originaria immagine che é stata segnata dalla guer-ra, la
Chiesa locale risponde alle necessita piu immediate della popolazione attra-verso la
creazione di nuove parrocchie, al fine di ottenere una presenza ed un’a-zione pastorale
piu capillare nei quartieri di un centro abitato cresciuto in que-gli anni, secondo il
vescovo Amici, «senza un’evoluzione graduale [...] fuori di quello che era loriginale
centro urbano» e che registra nel contempo I'arrivo di nuovi residenti «venuti da paesi
diversi, con mentalita e tradizioni diverse».

Sulla scia di un tale oneroso programma pastorale si pone I'episcopato del
vescovo Carta che trasferisce il seminario dai locali del convento di San
Domenico nella nuova struttura costruita in via Napoli, nel tentativo di rom-
pere «la diga di indifferentismo e di apatia creatasi intorno a questo grosso
pro-blema» e suscitare «almeno nei piu buoni attenzione e interesse» per
incre-mentare «il numero dei prescelti al sacerdozio».

[tconcilio Vaticano II favorisce la realizzazione del nuovo bollettino uffi-
ciale Vita Ecclesiale (1962), mentre la fase immediatamente successiva all’as-
sise conciliare nella diocesi foggiana promuove la costituzione delle vicarie e
la composizione dei consigli pastorali parrocchiali e diocesano.

E con questa nuova identita che, sotto la spinta del vescovo Lenotti — il
vescovo di Foggia che partecipa al Concilio — la Chiesa locale affronta le sfide di
una societa coinvolta in ulteriori trasformazioni attraverso una profonda
riflessione sui nuovi «aspetti vitali della Chiesa», sul «suo rapporto con il mondo,
le strutture di governo all'interno della Chiesa, la partecipazione dei laici alla vita
della Chiesa nel contesto di pluralismo di esperienze».

La fase del post-concilio favorisce anche la riorganizzazione delle Chiese
di Capitanata: il 14 dicembre 1974, infatti, le diocesi di Foggia e Troia, insie-
me alla vicina Bovino, tornano ad essere unite personaliter, mentre il 13 apri-
le 1979, dopo la soppressione della Regione Ecclesiastica Beneventana (12
settembre 1976), la Santa Sede concede alla diocesi di Foggia il titolo di “arci-
diocesi metropolitana”. Il 24 e il 25 maggio 1987, la metropolia di Capitanata
riceve la visita di Giovanni Paolo II.


user
Vita Ecclesiale

user
Soppressione diocesi ecclesiastica beneventana


188 Angelo Giuseppe Dibisceglia

La diocesi unita di Bovino

Bovino, cittadina del subappennino dauno, trae le sue origini dalla sanni-tica
Vibinum o Bibinum fondata nel 1184 a.C. La chiesa di Bovino € citata nella bolla
con cui, nell’893, papa Formoso designa la Chiesa locale suffraganea della sede
beneventana. Anche negli anni successivi, 1 documenti richiamano chiaramente
Pesistenza in loco di una sede episcopale. La bolla di Giovanni XIII, promulgata il
26 maggio 969, con la quale il papa promuoveva ad arcivescovo
— con titolo anche di Siponto — il vescovo di Benevento, attesta a Bovino 'esi-
stenza di una sede episcopale, suffraganea insieme ad altre nove diocesi —
Alife, Ariano Irpino, Ascoli Satriano, Avellino, Quintodecimo (I'antica
Aeclanum), Larino, Sant’Agata dei Goti, Telese e Volturara — dell’arcidiocesi
metropoli-tana di Benevento. Con il documento, il papato assicura la
supremazia del-l'organizzazione ecclesiastica beneventana in Capitanata.

La serie dei vescovi sulla cattedra di Bovino, dopo Giovanni (971), citato
in un privilegio dell’arcivescovo beneventano Landolfo, annovera la succes-
sione di circa 70 vescovi, anche se la frammentarieta delle fonti non permette
una ricostruzione completa della successione episcopale. Un documento del
1061, a firma dell’arcivescovo Udalrico di Benevento, riporta il nome del
vesco-vo Oddone; lo stesso ritorna in un privilegio del duca Roberto il
Guiscardo concesso alla Santissima Trinita di Venosa nel 1063.

La cattedrale cittadina, dedicata a s. Maria Assunta, € costruita proba-
bilmente tra la fine dell’'VIII secolo e gli inizi del secolo stccessivo. Il vescovo
Roberto, tra il 1194 ed il 1197, vi erige una cappella ché dedica a s. Marco di
Aeca, protettore cittadino. Dopo alcuni secoli, nel 1855, si ricostruisce
Pannesso campanile. Considerata monumento nazionale dal 1890 e basilica
minore dal 1° giugno 1970, il 30 settembre 1986 ¢ dichiarata concattedrale.

Nel 1266, a pochi chilometri da Bovino, nasce il santuario di
Valleverde, affidato ai Vocazionisti. Al suo interno custodisce 'omonima
statua lignea risalente al XIII secolo, la cui fattura sembra richiamare la
scuola umbro-napo-letana della “Madonna con Bambino”.

Dell’eta moderna, a Bovino, si ricorda il vescovo Antonio Lucci (1682-
1752), dell’ordine dei frati Minori Conventuali, beatificato da Giovanni
Paolo 1T 11 18 giugno 1989.

Anche a Bovino — come si registra in gran parte delle diocesi del
Mezzogior-no —nel 1860, a seguito dei moti che in agosto sconvolgono la realta
locale, il vescovo Giovanni Montuoro (1859-1862), accusato di essere fra i
promotori dei disordini popolari, &€ costretto ad abbandonare la cattedra
episcopale ed a trovare rifugio prima a Marsiglia e poi a Roma.


user
893

user
Cattedrale – VIII secolo

user
San Marco di Aeca – Vescovo Roberto

user
Concattedrale

user
1266 Valleverde

user
Disordini risorgimentali


Foggia - Bovino 189

Guidata dal vescovo Alessandro Cantoli (1871-1884), il 29 agosto 1876 la
popolazione partecipa alle celebrazioni che incoronano la statua lignea della
“Madonna con Bambino”, venerata nel santuario di Valleverde.

Al terremoto che nel luglio del 1930 danneggia gravemente la
cattedrale, segue un periodo di vacanza della sede vescovile (1930-1937).

Dal 1937, la sede episcopale & prima guidata da Innocenzo Alfredo
Russo (1937-1959) e poi da Renato Luisi (1959-1963), trasferito
successivamente alla diocesi di Nicastro. Dal 1963 al 1974 in
amministrazione apostolica affidata ad Antonio Pirotto, vescovo di Troia,
Bovino é quindi unita, pur conservando la propria identita, alla sede di
Troia e all’arcidiocesi di Foggia nella persona del vescovo Lenotti.

Gli sviluppi dell’'ultimo trentennio

Con gli arcivescovi Salvatore De Giorgi (1981-1987) e Giuseppe Casale
(1988-1999), la Chiesa diocesana compie alcune scelte concrete all'interno
delle quali 1l dibattito sull’'unita nella diversita anima il confronto ecclesiale
nella con-siderazione della parrocchia come “comunita di famiglie”.

I1 concetto di comunione, scaturito dagli orientamenti del piano pastora-
le della Conferenza Episcopale Italiana per gli anni Ottanta, “Comunione e
Comunita”, nella Chiesa foggiana diventa il riferimento fondamentale per
una nuova pastorale che rilancia il modello della missione, nella convinzione
che «la diocesi non puo ridursi ad organizzazione esecutrice di direttive
studiate in alto, spesso a tavolino», ma rappresenta il luogo dove «la fede si
vive e si pro-clama attraverso I'esperienza di un popolo che sotto la guida del
Vescovo si impegna a tradurla nella vita e ad esprimerla nella cultura, nel
costume, nel-l'arte, nell’'organizzazione sociale».

Secondo questa prospettiva a Foggia nasce l'Istituto Superiore di
Scienze Religiose “Giovanni Paolo II”, dal 2006 collegato alla Facolta
Teologica Pugliese, che oltre a preparare gli insegnanti di religione, cura
la formazione e la quali-ficazione degli operatori pastorali impegnati nei
servizi ecclesiali del’annun-cio, della carita e della liturgia.

Nella dimensione post-conciliare si collocano anche il pur breve, ma inci-
sivo episcopato dell’arcivescovo Domenico Umberto D’Ambrosio (1999-2003),
e l'azione pastorale dell’arcivescovo metropolita Francesco Pio Tamburrino
(2003), promotore principale delle celebrazioni realizzate nel 2005 per il cen-
tocinquantesimo anniversario della erezione della diocesi.


user
Incoronazione Madonna di Valleverde

user
Terremoto e vacanza vescovile

user
Parrocchie=Comunità di famiglie

user
Istituto Superiore di Scienze Religiose


190 Angelo Giuseppe Dibisceglia

Bibliografia

Foggia: Annuario 371-405; Atlante 561-570; Cappelletti XXI 479 Cronotassi 178-
182; DDI II 497-501; DHGE XVII 701-713; EC V 1643-1644; GACI 1II 65-67; GADI II
101-103; HC VIII 273, IX 176; Kehr IX 217-227; Lanzoni 273; MI III 100, 115-123, 273-
274; Moroni LXXXI 93-95; M. Di Gioia, Maria SS. dei Sette Veli o dell’lconavetere e 1
Santi Guglielmo e Pellegrino Patroni Principali della citta di Foggia, Foggia 1954; 1d.,
La diocesi di Foggia. Appunti per la storia, Foggia 1955; B. Pellegrino, Chiesa e
rivoluzione unitaria nel Mezzogiorno. L'episcopato meridionale dall’assolutismo
borbonico allo stato borghese (1860-1861), Roma 1979; M. De Santis, Mons. Fortunato
Maria Farina Vescovo di Troia e Foggia, Foggia 1981; P. Corsi, Le diocesi di
Capitanata in eta bizantina’ appunti per una ricerca, in Storia ed arte nella Daunia
medievale. Atti della I Settimana sui Beni Storico-Artistici della Chiesa in Italia. Area
culturale della Capitanata. Foggia, 26-31 ottobre 1981, a cura di G. Fallani, Foggia
1985, 51-73; G. Otranto, Pardo, vescovo di Salpi non di Arpi, VCh 19 (1982) 159-169;
Id., Italia meri-dionale e Puglia paleocristiane. Saggi storici, Bari 1991; A. Clemente
— G. Clemente, La soppressione degli ordini monastici in Capitanata nel decennio
francese (1806-1815), Bari 1993; Arcidiocesi di Foggia-Bovino, 1° Sinodo Diocesano,
Foggia 1999; F. Conte, Canonici e mansionari ieri... ed oggi. Miscellanea, Foggia 2002;
G. D’Onorio De Meo, 1001-2001. Primo millennio del Santuario Incoronata di Foggia.
Da mille anni crocevia di popoli, Foggia 2003; Presenza cattolica in Capitanata. Atti
delle Giornate di Studio su “Chiesa e societa nel Novecento”, Foggia, 31 marzo-1°
aprile 2003, a cura di V. Robles, Foggia 2004; A. Ventura, Re Mercanti e Braccianti.
Foggia dai normanni alle lotte contadine, Foggia 2004; M. Villani, GIi ordini religiosi
e la fondazione della diocesi di Foggia, in Dalle radici ai frutti. Diocesi, territorio, popo-
lo una storia. Nel 150° anniversario della erezione della diocesi di Foggia, a cura di
A.G. Dibisceglia, (in corso di stampa).

Bovino: Cappelletti XIX 203; Cronotassi 133-137; DDI 11 229-230; DHGE X 297-298;
EC II 1999-2000; GACI 32-34; GADI III 76-78; Gams 861, 939, 1 34, I1 11; HC I 139,
11197, I1I 135, IV 120, V 125, VI 129; VII 117, VIII 155, IX 91; Kher IX 141-142;
Lanzoni 304; MI III 111, 284-286; Moroni VI 82; Ughelli VIII 249-270; Vendola
34; V. von Falkenhausen, La dominazione bizantina nell’ltalia meridionale dal IX
all’XI seco-lo, Bari 1978; C. G. Nicastro, Bovino. Storia di popolo, vescovi, duchi e
briganti, Foggia 1984.



Angelo Giuseppe Dibisceglia

Lucera - Troia

La diocesi di Lucera-Troia é stata costituita con decreto della Congregazione
de1 Vescovi 1l 30 settembre 1986. Il territorio diocesano, che si estende su un ter-
ritorio pari a 1.337 kmq, oltrea Lucera e Troia, comprende i comuni di Alberona,
Biccari, Carlantino, Casalnuovo Monterotaro, Casalvecchio di Puglia, Castel-
luccio Valmaggiore, Castelnuovo della Daunia, Celenza Valfortore, Celle San Vito,
Faeto, Motta Montecorvino, Orsara di Puglia, Pietramontecorvino, Roseto
Valfortore, San Marco La Catola, Volturara Appula e Volturino. La sua popo-
lazione conta 76.543 abitanti. Le parrocchie sono trentatré, i sacerdoti diocesani
cinquantanove, le case religiose maschili sette con ventidue religiosi e un fra-tello
laico, le religiose presenti nei dodici istituti sono trentanove.

La diocesi di Lucera

Gli scavi eseguiti negli anni Settanta dello scorso secolo nei pressi della
cattedrale e di Porta San Severo, che hanno permesso il ritrovamento di reper-
ti archeologici d’eta romana, e I'individuazione di un sito paleocristiano, nel
1995, in contrada San Giusto, testimoniano I'antichita del centro abitato di
Lucera. Due lettere di Gelasio I confermano l'esistenza del Lucerinus episco-
pus (493-495) gia alla fine del V secolo. E storicamente accertato, inoltre, che
il vescovo Anastasio, ordinato da Pelagio I, guida la diocesi tra il 558 ed il 560
e che al sinodo romano del 743, indetto da papa Zaccaria, € presente il vesco-
vo Marco II della diocesi di Lucera.


user
Costituzione 1986


204 Angelo Giuseppe Dibisceglia

E probabile che, nel 633, anno della spedizione di Costante II,
un’unica dio-cesi accorpi le Chiese di Lucera e di [iesina. Tale realta
ecclesiastica trova giustificazione sia nella rilevanza-amministrativa ed
agricola raggiunta in quel periodo dal centro lucerino, sia nella stabilita
economica ricoperta dalle zone limitrofe al lago di Lesina.

In quegli stessi anni, secondo la sola tradizione orale, la Chiesa sipontina
¢ accorpata alla sede episcopale beneventana. L’operazione, che permette
al vecovo di Benevento di estendere la sua giurisdizione sullintera
Capitanata, registra 'unica eccezione nella diocesi di Lucera e Lesina che,
a differenza delle altre, continua a mantenersi autonoma.

Dall’'VIII secolo altri documenti, oltre a sottolineare il ruolo fondamen-
tale svolto dai monasteri benedettini all'interno dell’organizzazione economi-
ca, sociale ed ecclesiastica delle Chiese di Capitanata, con I'introduzione di
nuove tecniche agricole e lindottrinamento delle popolazioni locali,
evidenziano il legame che unisce la sede vescovile di Lucera alla Chiesa di
Lesina. Nel 940, un atto certifica la restituzione di alcuni beni ubicati nelle
immediate vici-nanze del fiume Lauro, affluente del lago di Lesina, al
monastero di Montecas-sino, precedentemente accordati dall’abate cassinese
Adelchi, vescovo di Lucera. Successivamente, € attestata 1'opposizione del
vescovo Landenolfo di Lucera a cedere all’abate Aligerno (949-986) i diritti su
alcuni beni cassine-si ubicati a Lesina.

Con la bolla di Giovanni XIII del 969, che promuove ad arcivescovo anche di
Siponto, il vescovo di Benevento, la diocesi di Lucera e Lesina diventa suf-
fraganea della Chiesa beneventana. Negli anni immediatamente successivi, la
diocesi risulta nuovamente sottratta — I'unica in Capitanata — alla giurisdi-zione
metropolitana di Benevento. Tale rilievo permette di ipotizzare che, cosi come &
attestato per altre chiese di antica fondazione, la Chiesa di Lucera
¢ elevata al rango arcivescovile, anche se per un periodo molto breve, nel ten-
tativo di svincolarla dal controllo del metropolita beneventano. Giovanni XIV,
con la bolla del 6 dicembre 983 promulgata a favore dell’arcivescovo Alo, con-
ferma i privilegi della Chiesa beneventana e inserisce nuovamente la sede
vesco-vile lucerina fra le sedi suffraganee di Benevento.

La notizia della probabile esistenza di una sede arcivescovile anche a Lesina
non trova ulteriori conferme. Le poche tracce storiche lasciano solo supporre la
presenza di un vescovo di Lesina intorno al 1014, citato in una bolla di Benedetto
VIII inviata all’arcivescovo Alfano di Benevento. Un’altra citazio-ne relativa
all’esistenza di una sede arcivescovile a Lesina €& contenuta in un privilegio di
Leone IX del 1053. Ma la storia di questa sede episcopale resta oscura almeno fino
al XIII secolo. A conferma della debolezza di tale ipotesi


user
Lesina


Lucera - Troia 205

valga la constatazione che l'arcivescovo Landenolfo, che nel 1005 concede a
Roccio, abate del monastero di San Giacomo — poi Santa Maria — di Tremiti,
un appezzamento di terra sulla barra litoranea del lago di Lesina, in localita
ad Fuci veterem, permettendovi la costruzione di una chiesa e la pratica della
pesca, € in realta il vescovo di Lucera Landenolfo.

Dopo gli episcopati di Landenolfo e Pietro, la sede di Lucera ¢ affidata
al vescovo Giovanni che, nel 1032, da Lesina concede al monastero di
Santa Maria di Tremiti la chiesa di Santa Maria iuxta Iitus maris, nei
pressi del casale di Devia, in agro di San Nicandro Garganico. E il vescovo
Giovanni che, nel mag-gio 1039, concede ad un certo Potone la chiesa dei
Santi Apostoli Giacomo e Barnaba, sita nei pressi della citta vecchia di
Lucera, con tutte le sue perti-nenze.

Nel XIII secolo, per volonta di Federico II di Svevia, a Lucera si stabili-sce
una colonia di saraceni, la cul presenza € attestata dalla diffusione di riti e
celebrazioni musulmane. Durante l'eta sveva, la citta compie importanti pro-
gressi sociali ed economici, simbolicamente rappresentati dalla costruzione del
Palatium, eretto dall'imperatore e scelto per la sua residenza nella cittadina.

Con la morte di Federico II, Lucera entra nei possedimenti angioini.
Eliminata la presenza musulmana dalla citta e demolita la moschea, si registra
T'avvio di un processo teso a rinvigorire la presenza cristiana locale. Risalgono,
infatti, ai primi anni del XIV secolo la costruzione delle chiese di Santa Maria, di
San Francesco e di San Domenico, queste ultime affidate alla cura pastorale dei
rispettivi ordini religiosi che si affiancano all’'opera e all’azione dei Celestini.

Nel 1317 terminano i lavori per la costruzione della cattedrale, splendido
esempio di arte e di fede che custodisce al proprio interno una statua lignea
del XTIV secolo della Madonna col Bambino, un Cristo ligneo del XV secolo, il
pulpito del XVI secolo e 'altare maggiore in marmo.

Dal 1322, la sede vescovile e affidata al beato Agostino Kazotic, domeni-
cano, trasferitosi a Lucera da Zagabria. Anche se il suo ¢ un episcopato
alquan-to breve, durato appena dieci mesi, il vescovo Kazotic riesce a ridare
alla Chiesa di Lucera, ancora segnata dalle lotte con 1 saraceni, il necessario
e giusto equi-librio per un regolare esercizio di culto.

Le diocesi accorpate di Fiorentino, Tertiveri e Civitate
Nei primi decenni del XV secolo, le sedi soppresse di Fiorentino (1410

circa) e di Tertiveri (1425), oltre alla sede vescovile di Civitate (tra il 1439
ed il 1473), risultano accorpate alla diocesi lucerina.



206 Angelo Giuseppe Dibisceglia

Il primo vescovo della serie episcopale di Fiorentino € Ignizzo, tra i
sot-toscrittori della bolla di Giovanni XIII con cui, nel 969, il papa erige
Parcive-scovado di Benevento. Ulteriori e sicure attestazioni dell’esistenza
di una sede episcopale risalgono al 1061 con il vescovo Landolfo e al 1075
con 1l vesco-vo Roberto, la presenza dei quali a Fiorentino € attestata da
alcuni documen-ti promulgati a Benevento.

Tertiveri, sede episcopale dall’XI secolo, compare nell’elenco delle dioce-
si suffraganee della Chiesa beneventana. Un ulteriore testimonianza della
pre-senza di una sede vescovile in loco ¢ attestata dall’atto di rimozione di
Landolfo, vescovo di Tertiveri, a firma di papa Alessandro II nel 1067. La
serie dei vesco-vi risulta pero alquanto lacunosa.

L’annessa diocesi di Volturara e Montecorvino

Con la riorganizzazione ecclesiastica prevista dal concordato firmato nel 1818, in
seguito alla pubblicazione della bolla De utiliori del 27 giugno 1818, il territo-rio
diocesano di Lucera assorbe la diocesi di Volturara, sede episcopale dall’XII secolo, il
cui primo vescovo & Arderado (1009). Nel 1037, a Volturara & attestato 'e-piscopato di
Giovanni e nel 1059 la presenza del vescovo Pietro. La diocesi di Volturara € unita alla
sede di Montecorvino il 18 settembre 1433. Sede episcopa-le dall’XII secolo, il suo
secondo vescovo, dal 1075, é s. Alberto, scomparso pro-babilmente il 5 aprile di un non
meglio precisato anno tra la fine dell’XI secolo e gli inizi del secolo successivo. Con 1
vescovi Leone di Dragonara, Guglielmo di Larino, Landulfo di Civitate e Roberto di
Fiorentino, s. Alberto risulta presente alla riunione di Dragonara del 1° dicembre
1081, durante la quale I'abate Desiderio di Montecassino rinunzia ad ogni diritto sul
monastero di Santa Maria di Tremiti.

La diocesi lucerina in etd moderna

In eta moderna, nella diocesi lucerina, si registra la consistente e varie-gata
presenza degli ordini religiosi — Celestini, Conventuali e Domenicani (prima meta
del XIV sec.), Osservanti (1407), Riformati (XV sec.), Agostiniani (1583),
Carmelitani (1594), Cappuccini (seconda meta del XVI sec.) — che, con le loro
molteplici attivita, condizionano e influiscono sullo sviluppo sociale e cultuale
della popolazione locale. Figura emblematica della presenza dei religiosi nella
Chiesa lucerina in eta moderna ¢ quella del frate minore conventuale s. Francesco
Antonio Fasani (1681-1742), il “padre maestro”.



Lucera - Troia 207

Tra i sinodi celebrati dalla diocesi, particolare rilevanza assume 'assem-blea
convocata nel 1694 dal vescovo Domenico Morelli (1688-1716), utile per
individuare 1 termini e le modalita di applicazione della riforma tridentina nella
Chiesa locale e che registra 'indiscusso protagonismo degli ordini religiosi.

L’attivita dei religiosi & attestata almeno fino ai primi anni del XIX seco-lo,
quando, con la promulgazione delle leggi di soppressione, i frati sono costret-ti ad
abbandonare il territorio diocesano. L’'unico convento che a Lucera soprav-vive
alle vicende che nei primi anni dell’Ottocento sconvolgono la realta reli-giosa del
Mezzogiorno d’Italia é il convento della Madonna della Pieta degli Osservanti.
L’ospedale, nonostante I'allontanamento dei religiosi di San Giovanni di Dio,
continua a svolgere la propria funzione.

La diocesi dal 1818

I primi decenni del XIX secolo registrano 'incisiva azione pastorale di
don Alessandro de Troja (1801-1834), sacerdote diocesano, per il quale &
in corso la causa di beatificazione.

I1 21 dicembre 1887 a Lucera nasce la ven. Genoveffa De Troia,
esempio eroico di sottomissione alla volonta di Dio, vissuta in estrema
poverta. Trasferitasi nel 1913 con la famiglia a Foggia, fin da giovane ¢
colpita da una malattia che la costringe a consumare la sua esistenza in
un letto «flagellata dalla testa ai piedi». Nel 1931 indossa l'abito di
terziaria francescana e diven-ta guida spirituale per i numerosi bisognosi
che a lei si rivolgono. Muore I'11 dicembre 1949. Il suo corpo, dal 1965,
riposa nella chiesa dell’'Immacolata dei Cappuccini di Foggia.

La soppressione decretata in occasione dell'unita d’Italia registra a Lucera la
chiusura del convento della Pieta, destinato in gran parte a caserma per 1 sol-dati
di fanteria. Le autorita locali riservano ai Cappuccini solo alcune delle celle
dell'imponente struttura. Nel 1867 risulta chiusa al culto anche la chiesa. I reli-
giosi vi restano fino al 1896, quando il convento ¢ definitivamente soppresso, per
poi essere riaperto durante gli anni della prima guerra mondiale.

La diocesi di Lucera celebra un nuovo sinodo nel 1875, durante
I'episco-pato di Giuseppe Maria Cotellessa (1872-1889).

Un elemento di particolare interesse per la storia della diocesi riguarda, a
partire dalla seconda meta del XIX secolo, il ruolo svolto all'interno della Chiesa
locale dai laici. La pubblicazione de 1/ Foglietto, il giornale edito a Lucera dal 1897
e diretto da Gaetano Pitta, rappresenta 'espressione piu evidente della funzione
svolta in diocesi dall’associazionismo cattolico. Accanto alla carta stam-



208 Angelo Giuseppe Dibisceglia

pata, un ruolo fondamentale in tale ambito svolgono dai primi decenni del
Novecento, il circolo giovanile degli studenti universitari “Fides et
Studium” (1912) e il circolo giovanile operaio “Nunzio Sulprizio” (1914),
nonché I'Azione Cattolica (1915), espressamente voluta in diocesi dal
vescovo Lorenzo Chieppa (1909-1918).

Sono gli anni durante 1 quali la citta si amplia, si riorganizzano gli spazi
urbani, si demoliscono le chiese di Santa Maria degli Angeli e di San Rocco,
si restaurano antiche cappelle, si costruiscono nuove realta ecclesiali, come le
chiese di San Giacomo, di Santa Maria della Spiga e di San Leonardo.

Nel 1922, con p. Angelo Ferracina, a Lucera nasce 'Opera San Giuseppe,
guidata dai membri della congregazione dei Giuseppini, che si stabiliscono
prima nell’oratorio di Santa Caterina e successivamente nell’Opera Nuova.
La loro presenza € particolarmente importante per il consolidamento del
movimento giovanile cattolico, in un periodo durante il quale il partito
nazionale fascista si trasforma in vero e proprio regime.

In effetti, durante il ventennio fascista, se ufficialmente i rapporti tra le
autorita ecclesiali e le autorita civili appaiono pacati e distesi, in realta non man-
cano episodi capaci di rivelare una certa intolleranza di matrice cattolica nei
confronti dell’autoritarismo fascista. Come si evince dall’analisi della vicenda che
vede protagonista il vescovo Giuseppe Di Girolamo (1920-1941), autore di una
denuncia «contro il Segretario del Fascio di Carlantino per avere questi, a dire del
Vescovo, dato disposizioni di competenza dell’Autorita Ecclesiastica in occasione
della processione del Corpus Domini. I1 Segretario del Fascio avreb-be designato
1 posti che dovevano occupare nella processione la banda musi-cale, le beniamine,
le aspiranti e le iscritte alla Azione Cattolica. Avrebbe inol-tre rimproverato
alcuni giovani fascisti perché frequentavano 1 locali dell’Azione Cattolica». Ed € lo
stesso vescovo Di Girolamo che nel 1931 fa esporre nelle chiese della diocesi il
provvedimento che proibisce le processioni religiose — «Le processioni saranno
tenute nell'interno delle chiese» — quando Benito Mussolini decreta la chiusura
dei circoli cattolici nell'intera nazione per timo-re che tra gli iscritti dell’Azione
Cattolica continuino ad operare esponenti del gia soppresso Partito Popolare
Italiano.

Dopo la caduta del fascismo e la fine del secondo conflitto mondiale sono 1
laici che, affiancando il clero, sostengono e soccorrono la popolazione parti-
colarmente provata dagli eventi bellici. Come accade con le iniziative messe in
atto dal gruppo delle Dame e delle Damine nei confronti dei reduci, che
rappresentano, tra i tanti, «un segno di riconoscenza, il primo che abbiamo nota-
to, ai figli minori della Patria, che da prodi combatterono e, dopo, hanno tanto
sofferto nei campi di concentramento. Oggi questi soldati col titolo di coope-



Lucera - Troia 209

ratori, lavorando accanto agli Alleati, continuano ad esternare 'amore per
I'Ttalia».

Interessanti, nell'immediato secondo dopoguerra, risultano anche i rappor-ti che
legano il vescovo Domenico Vendola (1941-1963) alle nuove istituzioni civi-li, in un
periodo durante il quale, mentre la nazione & proiettata verso la ripresa della vita
democratica, il vescovo della diocesi accusa, nei confronti del prefetto, 'ingerenza dei
sindaci e del commissari prefettizi in affari che esulano dal campo delle proprie
funzioni, nominando comitati per le feste religiose, organizzando funzioni sacre o
«utilizzando il suono delle campane per circostanze civili».

Con il concilio Vaticano I1, i laici si confermano protagonisti della vita
diocesana attraverso la realizzazione di iniziative che traducono in
quotidianita linedita presenza attesa dalle conclusioni dell’assise
conciliare nelle diverse attivita della Chiesa locale.

Dal 12 settembre 1976, la diocesi di Lucera, come tutte le diocesi di
Capitanata, fa parte della Regione Ecclesiastica Pugliese, mentre dal 13 apri-
le 1979 é suffraganea dell’arcidiocesi di Foggia-Bovino. Nel 1986, con il decre-
to della Congregazione dei Vescovi sul riordino delle circoscrizioni ecclesia-
stiche, al territorio diocesano € unita la Chiesa di Troia, con 1 paesi di Biccari,
Castelluccio, Celle San Vito, Faeto e Orsara di Puglia.

L’antica Aeca

La citta di Troia sorge nei pressi dell’antica Aeca, centro di notevole
rile-vanza durante l'eta romana, posto sulla via Traiana, la cui sede
episcopale € ipo-tizzata tra la fine del III e gli inizi del IV secolo, con il
vescovo Marco. Studi recenti, perd, hanno sollevato non pochi dubbi sulla
reale consistenza di tale supposizione.

Di indubbia certezza, invece, 1 vescovi alla guida della chiesa locale
nel V e nel VI secolo: Secondino, vissuto tra il V ed 1l VI secolo, ricordato
per la sua intensa attivita edilizia, Martianus (o Marcianus), che compare
tra 1 parteci-panti ai concili simmachiani del 501 e del 502, e Domnino,
citato in una lettera di Pelagio I (556-561).

La mancanza di fonti esclude I'ipotesi secondo la quale I'antica Aeca &
distrutta, nel 663, dall'imperatore bizantino Costante II. B probabile, invece,
che la sua scomparsa ¢ legata al processo di decadimento che, nella seconda
meta del VII secolo, colpisce molte delle antiche citta romane.



210 Angelo Giuseppe Dibisceglia

La diocesi unita di Troia

Avamposto bizantino sul confine nord occidentale della Puglia nei confron-ti
del ducato longobardo di Benevento, la cittadina di Troia sorge nel 1019, nei pressi
dell’antico centro di Aeca, all'interno di quel processo teso a riorganizza-re i
territori bizantini al nord dell’Ofanto, dopo la vittoria presso Canne su Melo.

Diventa sede episcopale nel 1022, con la nomina di Benedetto VIII del
vescovo Oriano (1019-1029). Qualche anno piu tardi, nel 1029, anche Dragonara
¢ sede episcopale, e suo primo vescovo ¢ designato Imerado o Almerado. In effetti,
le nomine di questi vescovi, nel Mezzogiorno, rientrano in una politica bizantina
di piu ampio respiro, tesa a fronteggiare 1 gastaldati longobardi attra-verso la
costruzione di nuove o la fortificazione di gia esistenti cittadine.

Nel 1030, Giovanni XIX invia nella cittadina le reliquie dei santi
Quaranta, Sergio, Bacco e Sebastiano e dichiara la sede episcopale di Troia
immediata-mente soggetta alla Sede Apostolica, al fine di evitare che anche
questa rien-tri nella giurisdizione del metropolita di Benevento.

I1 vescovo Angelo compare in numerosi documenti promulgati tra il
1037 ed il 1040. A questi, sulla cattedra troiana, succede il vescovo
Giovanni, con-sacrato da Benedetto IX nel 1041.

Con la fine del dominio bizantino, Stefano IX (1057-1058) affida la sede di
Troia e la Chiesa di Biccari, elevata a sede episcopale nel 1058, alla metropo-lia
beneventana. Ma tale situazione si mantiene per poco tempo, in quanto papa
Alessandro II (1061-1063), su richiesta del vescovo Stefano, nel 1067 durante il
Concilio sipontino, rimuove il vescovo di Biccari, Benedetto, restituisce la Chiesa
a Troia e riconferma la dipendenza di questa dalla Santa Sede con tutti 1 privilegi
concessi alla sede troiana dai suoi predecessori. A Troia si tengono 1 concili nel
1093, nel 1115, nel 1120 e nel 1127.

La cattedrale cittadina, splendido esempio di costruzione romanica in
Capitanata con i suoi tipici elementi architettonici, € realizzata tra il 1093
e i1l 1120, con pianta a croce latina, tre navate, il rosone realizzato con la
tecnica scultorea a traforo e le porte in bronzo.

Fin dal Medioevo, una realta importante nella storia della Chiesa troiana
¢ rappresentata dal Capitolo Cattedrale, autorevole espressione dell’autorita
ecclesiastica locale nella tutela e nella salvaguardia delle proprie prerogative
e dei propri diritti nei confronti delle coeve autorita civili.

Un’altra importante testimonianza della Chiesa troiana in eta medievale
é costituita dagli exultet, rotoli pergamenacei dell’XI-XII secolo che riporta-
no 1l testo del praeconium paschale — 'annuncio di Pasqua — con melodie e
miniature, attualmente conservati nel Museo del Tesoro della cattedrale.



Lucera - Troia 211

Nel XV secolo, a Troia & attestata la fondazione della confraternita
dell’Annunziata (1475) e della confraternita di San Leonardo (1478), volute
dal vescovo Stefano Gruben (1474-1480) per sopperire alle necessita delle
classi meno abbienti e soccorrere 1 fanciulli abbandonati della citta.

Nel 1493 nasce a Troia Gerolamo Seripando, generale degli Eremitani di s.
Agostino dal 1539 e per circa vent’anni principale esponente della scuola ago-
stiniana. E arcivescovo di Salerno, quindi cardinale tra il 1553 ed il 1563 e legato
pontificio al concilio di Trento, dove si distingue nella discussione e nella stesura
dei decreti sul peccato originale e sulla giustificazione.

Dal 1590 l'ospedale della Madonna dell’Arco € affidato ai religiosi dell’'or-dine
di San Giovanni di Dio, 1 Fatebenefratelli. E, infatti, la cultura post-tri-dentina
che a Troia favorisce, a partire dai primi decenni del XVII secolo, la diffusione di
una piu incisiva presenza dei religiosi e quindi la fondazione dei conventi di San
Bernardino da Siena, delle Benedettine e dei Cappuccini.

In eta moderna, ed in particolare durante I’episcopato del vescovo Emilio
Giacomo de Cavalieri (1694-1726) — tra i pitt lunghi della storia della Chiesa loca-
le — , la diocesi registra un periodo di vivace attivita pastorale. Appartengono,
infatti, all’episcopato del vescovo Cavalieri il ritorno dei Gesuiti in citta e I'at-tesa
di una vita di fede piu intensa, favorita anche dalla presenza e dall’azione svolta
a Troia dal ven. Ludovico M. Calchi, nato a Milano nel 1669 e scompar-so nella
cittadina foggiana nel 1709; listituzione del seminario vescovile (1707) e una
maggiore cura nella formazione del clero locale; la costruzione della chiesa di San
Benedetto (1724) e una piu proficua presenza dei laici nella societa locale. L’azione
episcopale messa in atto dal Cavalieri € indirizzata all’attua-zione di una
pastorale capace di coinvolgere, attraverso interventi diretti, ogni fascia della
popolazione troiana.

Nel 1829, l'unicita del carisma sociale induce il vescovo Antonino
Monforte (1824-1854) ad accorpare in un solo sodalizio le confraternite
laicali del’Annun-ziata e di San Leonardo, nate nel XV secolo per aiutare
1 poveri e soccorrere I'infanzia abbandonata.

L'importanza e lo sviluppo sociale, politico ed economico che caratteriz-
zano nei secoli la vicina citta di Foggia, compresa nel territorio diocesano di
Troia, ma sempre piu protesa a diventare citta-simbolo della Capitanata,
anche dal punto di vista ecclesiale, non poche volte sono all’origine dei
contrasti che animano 1 rapporti tra il clero troiano e il clero foggiano.

E del 1204 la lettera di Innocenzo III inviata al vescovo di Termoli e all’a-
bate di San Giovanni in Lamis, con la quale il papa chiede ai destinatari di
sciogliere la controversia che gia nel Medioevo contrappone il Capitolo della
Chiesa foggiana al vescovo di Troia. I’annosa questione, successivamente, impe-



212 Angelo Giuseppe Dibisceglia

gna anche altri papi: Onorio III (1216-1227), Gregorio IX (1227-1241) e
Clemente IV (1265-1268). La disputa si risolve nel 1855 quando, grazie
all'impegno pro-fuso dal vescovo di Troia Antonino Monforte, il 25 giugno, con
la bolla Ex hoc Summi Pontificis Pio IX istituisce la diocesi di Foggia.

Ma anche con la nuova organizzazione ecclesiastica, la storia pastorale
delle due sedi episcopali continua a confondersi, sia per la vicinanza
territoriale, sia per le comuni vicende che caratterizzano, nel Novecento, le
Chiese di Capitanata, e che nel caso di Troia e Foggia si armonizzano nella
figura del vescovo Fortunato Maria Farina (1919-1951), protagonista di un
autentico rilan-cio nella Chiesa locale della pastorale vocazionale.

Dal 1986, 1a Chiesa di Troia é unita alla vicina diocesi di Lucera.

Gli ultimi sviluppi

L’istituzione della diocesi di Lucera-Troia, realizzata con il riordino delle cir-
coscrizioni ecclesiastiche italiane nel 1986, coincide con la canonizzazione di s.
Francesco Antonio Fasani (1681-1742), il “padre maestro”, avvenuta il 13 apri-le 1986,
le cui reliquie si conservano nella chiesa-santuario di San Francesco.

Gli episcopati dei vescovi Raffaele Castielli (1987-1996) e Francesco
Zerrillo (1997-2007), negli ultimi decenni, registrano nella diocesi un
rilevante impul-so alla comunione fra le due realta ecclesiali, nel tentativo
— riuscito — di supe-rare antiche ed obsolete contrapposizioni.

Negli anni Novanta del Novecento, attraverso la valorizzazione del
patri-monio storico-artistico e 'utilizzo dei nuovi mezzi di comunicazione,
la diocesi di Lucera-Troia si pone in perfetta sintonia con 1 piu recenti
orientamenti della Chiesa italiana.

Nel 1992, quale concreta realizzazione locale del progetto culturale
della Chiesa italiana, il vescovo Castielli istituisce 1l Centro Culturale
Cattolico per il coordinamento delle diverse espressioni
dell’associazionismo cattolico presenti sul territorio diocesano.

Dopo la firma dell'Intesa del 13 settembre 1996 tra il Ministero dei
Beni Culturali e la Conferenza Episcopale Italiana, nel 1999, durante
I'episcopato del vescovo Zerrillo, nasce il museo diocesano di arte sacra,
collocato nel palaz-zo vescovile.

In quello stesso periodo un oculato utilizzo dei nuovi mezzi di comunica-zione
— cosl come previsto dagli orientamenti pastorali dell’episcopato italia-no per il
primo decennio del nuovo secolo — permette la realizzazione di un cana-le
televisivo (Tele Cattolica) e di un canale radiofonico (Radio Cattolica), capa-



Lucera - Troia 213

ci di imporsi in breve tempo, attraverso la messa in onda di un attento e
stu-diato palinsesto, quali inediti ed originali strumenti di comunicazione
per I'in-tera provincia foggiana.

Dal 30 giugno 2007 guida la diocesi di Lucera-Troia il vescovo
Domenico Cornacchia.

Bibliografia

Lucera: Annuario 475-503; Atlante 579-586; Cappelletti XIX 255; Cronotassi 211-
218; DDI 11 658-660; EC VII 1616-1617; GACI I 203-204; GADI II 137-138; Gams 891,
136,11 16; HC I 315, II 181, III 229, IV 225, V 248-249, VI 267, VII 244, VIII 351, IX
231; Kehr IX 154; Lanzoni 275, 277; MI 11T 11-13, 84-87, 98, 161-167, 276, 317-318,
360; Moroni XL 40; Ughelli X 279; Vendola 25-26; Diocesi di Lucera, Sinodo Diocesano
di Lucera celebrato nei giorni XXI-XXII-XXIII novembre 1935 da S. E. Mons. Giuseppe
Di Girolamo vescovo nella Basilica di Lucera, Napoli 1936; P. Corsi, Le diocesi di
Capitanata in eta bizantina’ appunti per una ricerca, in Storia ed arte nella Daunia
medievale. Atti della I Settimana sui Beni Storico-Artistici della Chiesa in Italia. Area
culturale della Capitanata. Foggia, 26-31 ottobre 1981, a cura di G. Fallani, Foggia
1985, 51-73; A. Clemente — G. Clemente, La soppressione degli ordini monastici in
Capitanata nel decennio francese (1806-1815), Bari 1993; G. De Troia, Foggia e Ia
Capitanata nel Quaternus Excadenciarum di Federico II di Svevia, Foggia 1994; A.
Petrucci, I pit antichi documenti originali del comune di Lucera (1232-1496), Bari
1994; A. Campione, Luceria. Cronotassi episcopale e tradizione agiografica, in A.
Campione — D. Nuzzo, La Daunia alle origini cristiane, Bari 1999; G. Schiraldi, La dio-
cesi di Lucera- genesi ed evoluzione della presenza cristiana, «La Capitanata» 2006 n.
20; San Francesco Antonio Fasani apostolo francescano e cultore dell'Immacolata. Atti
del Convegno Nazionale (Lucera, 15-16 dicembre 2006), a cura di E. Galignano, Citta
del Vaticano 2007.

Troia: Cappelletti XXI 457; Cronotassi 301-306; DDI III 1323-1325; EC XII
564-567; GACI III 159-160; GADI II 267-268; Gams 936, I 38, I 23; HC I 499, 1T
257, 111 319, IV 346, V 391-392, VI 418-419, VII 379, VIII 569, IX 378; Kamp 507-
528; Kehr IX 201-229; Lanzoni 268-272; MI III 57-59, 112-113, 249, 338-351;
Moroni LXXXI 87-94; Ughelli I 1334-1348; Vendola 29-33; G. Cavallo, Rotoli di
Exultet dell'ltalia meri-dionale. Exultet 1, 2, Benedizionale dell’Archivio della
Cattedrale di Bari. Exultet 1, 2, 3 dell’Archivio Capitolare di Troia, Bari 1973; Les
chartes de Troia. Edition et etude critique des plus anciens documents conserves
a I'Archivio Capitolare, a cura di J.M. Martin, Bari 1976; M. De Santis, Mons.
Fortunato Maria Farina Vescovo di Troia e Foggia, Foggia 1981; Id., La “Civitas
Troiana” e la sua Cattedrale, Foggia 1986.



214 Angelo Giuseppe Dibisceglia

Aeca: DDI IT 20; EC I 354; G. Otranto, [talia meridionale e Puglia paleocristia-
ne. Saggi storici, Bari 1991; A. Campione, Aecae. Cronotassi episcopale e tradizione
agiografica, in A. Campione — D. Nuzzo, La Daunia; Le diocesi della Puglia centro-
settentrionale. Aecae, Bari, Bovino, Canosa, Fgnathia, Herdonia, Lucera, Siponto,
Trani, Vieste, a cura di G. Bertelli, Spoleto 2002.

Fiorentino: Cappelletti XIX 276; Cronotassi 177; Gams 892; HC I 251;
Kamp 251; Kher IX 162; Ughelli VIII 283; Vendola 23.

Montecorvino: Cappelletti XIX 326; Cronotassi 240-241; Gams 942; HC I 347,
II 195, 271, II1 337, IV 374, V 419, VI 446, VII 400; Kher IX 150; Moroni XLVI
185;Ughelli VIII 326; Vendola 22.

Tertiveri: Cappelletti XIX 279; Cronotassi 293; Gams 892; HC I 504, II
259; Kher IX 148; Ughelli VIII 389; Vendola 24.

Volturara: Cappelletti XIX 303; Cronotassi 317-319; Gams 942; HC I 536, I 271,

IIT 337, 1V 374, V 419, VI 446, VII 400; Kher IX 150; MI III 360; Moroni CIII
109; Ughelli VIII 390; Vendola 19-21.



Angelo Giuseppe Dibisceglia

Manfredonia - Vieste - San Giovanni Rotondo

L’arcidiocesi di Manfredonia-Vieste-San Giovanni Rotondo, nella sua attua-
le denominazione, € stata costituita il 10 dicembre 2002 con il decreto della
Congregazione dei Vescovi che ha aggiunto, alle sedi piu antiche di Manfredonia
e Vieste, I'intitolazione di San Giovanni Rotondo, divenuto negli ultimi decen-ni
del Novecento centro mondiale della devozione per s. Pio da Pietrelcina.

Oltre a Manfredonia, Vieste e San Giovanni Rotondo, I'arcidiocesi, si
esten-de su un territorio di 1.665,60 kmq con una popolazione pari a
157.000 abitan-ti, comprende i comuni di Cagnano Varano, Carpino,
Ischitella, Isole Tremiti, Mattinata, Monte Sant’Angelo, Peschici, Rodi
Garganico, Vico del Gargano e Zapponeta.

Le parrocchie sono quarantanove, le case religiose maschili nove e le
case religiose femminili ventuno. Il clero ¢ formato da settantaquattro
sacerdoti secolari e da quarantanove regolari. Le religiose sono
centocinquantasette. Un monastero claustrale conta diciannove religiose.

Dalle origini al concilio di Trento

L’origine della arcidiocesi ¢ legata all’antica Siponto. E certo che nel
465 1l vescovo Felice partecipa al sinodo Remano.

Importante centro sul mare per le vicende politiche, per le relazioni com-
merciali dell’antica Daunia e per la diffusione del cristianesimo nell’area gar-


user
2002

user
Siponto


216 Angelo Giuseppe Dibisceglia

ganica, la storia ecclesiastica di Siponto — la sede vescovile piu prestigiosa
della Capitanata in eta bizantina — fra il V ed il VI secolo € caratterizzata
dall’epi-scopato di Lorenzo Maiorano, figura rilevante per la fondazione
del culto micae-lico nella grotta di Monte Sant’Angelo.

La grotta micaelica, infatti, risulta tra 1 luoghi piu frequentati dai pelle-
grini dell’occidente latino nell’altomedioevo. La sua origine ¢ legata alle appa-
rizioni dell’arcangelo (8 maggio 490 - 29 settembre 492 e 493) sul monte
Gargano, un evento che determina e condiziona la diffusione del cristianesimo
in tutta la zona, cosi come dimostrano due testimonianze agiografiche: il Liber
de appa-ritione Sancti Michaelis in monte Gargano, conosciuto anche come
Apparitio, e la Vita Laurentii episcopi Sipontini, I'opera fondamentale per
Panalisi delle origini del culto micaelico.

Con 1 Longobardi, che considerano la grotta garganica un vero e
proprio santuario, il Gargano diventa meta di numerose figure —
pellegrini, soldati, reli-giosi e fedeli — che, con la loro presenza, rendono
Siponto un centro composi-to ed eterogeneo.

Alla fine del VI secolo si ricordano gli episcopati di Felice II e Vitaliano.
E infatti attestato che nel 591 il vescovo Felice II, su incarico di Gregorio
Magno, si reca a Canosa di Puglia in qualita di “visitatore”. Nel 649 il
vescovo Rufino partecipa al concilio Lateranense indetto da Martino 1.

Dalla meta del VII secolo la sede episcopale di Siponto, unitamente al
santuario di Monte Sant’Angelo, ¢ compresa nel territorio della diocesi di
Benevento e i1 vescovi si firmano «di Benevento e di Siponto». Alcune fonti rive-
lano che 'accorpamento delle due sedi avviene per volonta del duca Romualdo di
Benevento, il quale dopo la morte di Costante IT — nel 668 — riconquista 1 pos-
sedimenti di Puglia e respinge 1 Bizantini verso il Salento meridionale. Per favo-
rire I'accorpamento di Siponto e del santuario di Monte Sant’Angelo alla sede
beneventana si provvede a falsificare anche una bolla di papa Vitaliano (658-671),
che conferma quanto stabilito illegittimamente dal duca Romualdo. In questo
modo, Benevento si avvale di tutti 1 benefici, soprattutto economici, che il porto di
Siponto, per la sua posizione strategica, e la grotta dell’Arcangelo, per il continuo
flusso di pellegrini, possono assicurare.

I1 primo vescovo di Benevento e di Siponto, nel 795, ¢ Davide. Nell’'871 I'im-
peratore Ludovico II promulga un diploma a beneficio del vescovo Aione con cui
si permette il restauro del santuario di San Michele e la ristrutturazione delle
fortificazioni ivi esistenti. Nell’887 Siponto & sede di un concilio. Solo nell’893 la
bolla di papa Formoso, assegnando al vescovo Pietro la Chiesa di Siponto e il
santuario di Monte Sant’Angelo, pone fine agli abusi della Chiesa beneventana —
non riconosciuti dalla Santa Sede — sulla diocesi garganica. Ma


user
Tra V e VI secolo. Culto micaelico: Lorenzo Maiorano

user
Illegittimamente 

user
Accorpamento di Siponto e Benevento

user
Il restauro conferma il vescovo 


Manfredonia - Vieste - San Giovanni Rotondo 217

tale situazione non si mantiene che per poco tempo. Il 13 febbraio 937, infatti,
I'imperatore Ottone I concede nuovamente al vescovo Landolfo 1 diritti della
Chiesa beneventana su Monte Sant’Angelo. Nel 969 Giovanni XIII promuo-ve
ad arcivescovo, col titolo anche di Siponto, il vescovo di Benevento crean-do
attraverso una vera e propria rete di sedi suffraganee — Ascoli Satriano,
Avellino, Quintodecimo (Pantica Aeclanum), Ariano Irpino, Alife, Bovino,
Larino, Sant’Agata dei Goti, Telese e Volturara Apula — la supremazia eccle-
siastica della Chiesa di Benevento in Capitanata. Nel 973, larcivescovo
Landolfo ottiene da Siponto il riconoscimento dei diritti della Chiesa
beneventana sulla sede sipontina. Il privilegio € ulteriormente confermato e
allargato, questa volta, anche a Monte Sant’Angelo nel 978 dai principi
Landolfo I e Landolfo IV. La Santa Sede concede nuovi benefici per la Chiesa
beneventana, a discapito delle sedi garganiche, nel 983 a favore di Alone, nel
998 a favore di Alfano e nel 1011 a favore di Alfano II.

All'interno di tale politica ecclesiastica, I'erezione al rango arcivescovile
delle Chiese ubicate nelle principali citta della zona costituisce il tentativo di
evitare il consolidamento dell’affermazione del metropolita beneventano sulle
Chiese di Capitanata. E il caso di Siponto che diventa sede arcivescovile, per
volonta dei Bizantini, tra il 1018 e il 1823. Un documento del luglio 1023,
infat-ti, attesta che Leone, arcivescovo-di' Siponto, concede al monastero di
Santa Maria di Tremiti la chiesa — non piu officiata — di Santa Maria di
Calena con tutte le sue pertinenze.

L’episcopato del vescovo Leone, tra il 1023 e il 1050, soprattutto grazie al
sostegno assicuratogli dai Bizantini, costituisce una fase di notevole rinnova-
mento per il centro sipontino, caratterizzata da un vasto programma di arric-
chimento architettonico e decorativo che riguarda principalmente la cattedrale di
Siponto e la grotta dell’Arcangelo. Quest’ultima, infatti, durante il suo epi-scopato
si conferma ineludibile punto di riferimento per 1 pellegrini che, da numerosi paesi
dell’Europa, si dirigono verso Gerusalemme.

I1 favore dei Bizantini nei confronti dell’arcivescovo Leone é testimonia-
to anche da alcuni documenti che riguardano il monastero di San Giovanni in
Lamis. Tra il dicembre 1025 (o 1026), Basilio Boiannes, catepano, concede,
per intercessione dell’arcivescovo Leone, un privilegio al monastero ed al suo
abate Pietro. Qualche anno dopo, nel gennaio 1029, ¢ il catepano Cristoforo
che, con-fermando 1 possessi del monastero, ne amplia il numero dei benefici.
Inoltre, tra il maggio 1033 ed i1l 1038, Costantino Opos, del catepanato d’Italia,
conce-de all’arcidiocesi di Siponto una salina.

Nella quaresima del 1050, dopo essersi recato in pellegrinaggio al santuario
di San Michele, papa Leone IX si ferma a Siponto per la celebrazione di un


user
Chiese costiere

user
Sede arcivescovile per volontà dei bizantini tra il 1018 e il 1023


218 Angelo Giuseppe Dibisceglia

concilio, durante il quale il pontefice depone due vescovi simoniaci. I1 12 luglio
1053 ¢ lo stesso papa che conferma a beneficio dell’arcivescovo Udalrico di
Benevento 1 diritti della sede metropolitana sulle chiese di Siponto e Monte
Sant’Angelo. Anche papa Stefano il 24 gennaio 1058, riconferma 1 privilegi della
sede beneventana, accorpandovi le sedi suffraganee di Troia, Dragonara, Civitate,
Fiorentino, Biccari e Montecorvino e stabilendo I'irrevocabilita delle sue decisioni.
Nel 1059, durante il concilio di Melfi — assise che legittima nei confronti del
papato le conquiste ottenute dai Normanni dopo che i rapporti tra Roma e
Bisanzio risultano compromessi — Niccolo II, senza sopprimere 'au-tonomia della
sede sipontina, depone I'arcivescovo Giovanni attuando in que-sto modo quella
politica pontificia tesa ad allontanare da posti di responsabi-lita gli ecclesiastici
considerati dai vertici della Santa Sede poco inclini a garan-tire «fedelta politica
e conformita disciplinare».

La lettera di Alessandro II, inviata verso la fine del 1062 al vescovo Guisardo
di Siponto, riguarda I'imposizione del rispetto dei diritti metropoli-tici da parte
della sede sipontina nei confronti della Chiesa beneventana. Tale richiamo é
motivato dalla precedente assenza del vescovo di Siponto dal sino-do beneventano
celebrato nel giugno del 1061. L’opposizione sipontina alla Chiesa di Benevento
permette nonostante tutto, il ripristino dell’arcidiocesi di Siponto e quindi
lautonomia della sede garganica da quella beneventana. Tra il 1063 ed il 1064,
Alessandro II nomina arcivescovo di Siponto il monaco cassinese Gerardo, il
quale, nel maggio del 1064, figura con il titolo di arcive-scovo in un atto di
donazione promulgato a favore del monastero di Monte-cassino. Anche la nomina
del monaco Gerardo ad arcivescovo di Siponto rien-tra in un progetto di pit ampie
dimensioni teso a riformare la realta ecclesia-stica del Mezzogiorno attraverso
I'introduzione di un episcopato di formazio-ne prevalentemente monastica, nel
tentativo di far fronte alle carenze pasto-rali che invece -caratterizzano
Iepiscopato meridionale. A questo proposito, occorre tenere presente che & lo
stesso Alessandro II ad intervenire al conci-lio sipontino del 1067 e a deporre dal
suo 1ncarico il vescovo di Biccari, Benedetto.

I documenti dell’episcopato di Gerardo, tra il 1064 ed il 1068, attestano,
presumibilmente per la prima volta, 'esistenza in loco della devozione in
onore della Madonna di Siponto, venerata in un’antica icona bizantina.

Il nuovo assetto giuridico dell’arcidiocesi sipontina & ulteriormente
defi-nito da Pasquale II tra il 1099 e il 1118. Kgli stabilisce la
subordinazione, quale sede suffraganea, della sede episcopale di Vieste
rispetto a quella di Siponto. La decisione ¢ confermata anche dai suoi
successori. I1 primo metropolita & I'ar-civescovo Alberto (1100-1116) e suo
suffraganeo & Lorenzo (1101-1127), vesco-vo di Vieste.


user
Depone l’arcivescovo ma non la sede

user
Devozione Madonna di Siponto


Manfredonia - Vieste - San Giovanni Rotondo 219

Se € solo probabile che, nei primi secoli dell’era cristiana, Siponto & sede di
insediamenti ebraici, di ben piu ampia e accertata consistenza € invece la pre-
senza di queste comunita in eta medievale. Nel IX secolo, infatti, «si incontra
sempre in Puglia, primo centro d’Europa, uno stuolo di poeti i quali redigono in
ebraico delle composizioni liturgiche, e nel secolo seguente Bari, Oria, Otranto e
Siponto forniscono sempre nuovi nomi a questo studio poetico». Inoltre, fra I'’XI ed
il XII secolo, Siponto in particolare «ebbe splendore per i suoi poeti, quale: Anan
ben Marinos, e per i suol maestri: Isaac ben Melchisedeq».

I1 25 settembre 1176 col riferimento ad alcune bolle promulgate dai
suol predecessori, Alessandro III stabilisce che la titolarita della sede
arcivescovile spetta unicamente a Siponto e non a Monte Sant’Angelo.
Tale decisione € moti-vata dalla necessita di porre fine alla controversia
che oppone in quegli anni 1l Capitolo di Siponto ai canonici di Monte
Sant’Angelo. Questi ultimi, infatti, in numerose occasioni, reclamano
anche per la Chiesa garganica il titolo arci-vescovile con 1 relativi diritti.

Il rescritto di Innocenzo III inviato al Capitolo sipontino il 25 maggio 1202
conferma la subordinazione — gia stabilita un secolo prima da Pasquale
II — della diocesi di Vieste rispetto alla Chiesa di Siponto. Successivamente,
Eugenio III ribadisce la condizione suffraganea della Chiesa di Vieste rispet-to
alla sede sipontina. I1 24 settembre 1176 Alessandro III dispone che il vesco-vo di
Vieste deve essere consacrato dall’arcivescovo di Siponto. Nel 1200, Celestino III
affida alla sede di Siponto anche la Chiesa di Monte Sant’Angelo.

Al Medioevo risale la ricostruzione del santuario di Santa Maria di Pulsano,
che sorge ad otto chilometri da Monte Sant’Angelo, fondato da s. Giovanni da
Matera dopo il 1129 e che costituisce I'unica testimonianza di una congrega-zione
religiosa — la congregazione benedettina degli eremiti Pulsanesi detta anche “degli
scalzi” — sorta in Capitanata e diffusasi, successivamente, con oltre trenta
monasteri, in Italia e all’estero. Il santuario raggiunge il suo massimo splendore
con Gioele, terzo abate generale della comunita, fra il 1145 e il 1176.

Il santuario di Santa Maria Maggiore, conosciuto anche come Santa
Maria di Siponto, & I'antica cattedrale consacrata nel 1117 da Pasquale I1.

Tipico esempio di commistione architettonica fra elementi occidentali e
orientali & la chiesa di San Leonardo, fondata tra la fine dell’XI e 1 primi anni
del XII secolo dai Canonici regolari di sant’Agostino come luogo di ristoro e di
ricovero per i pellegrini che si recano alla grotta di Monte Sant’Angelo. Nel
1261 Alessandro IV assegna la chiesa ai Teutonici.

Con il declino di Siponto, alla fine del XIII secolo — «conquassata dai tur-bini
di molte calamita, era cosi rovinata, negletta e desolata, che da molti anni e molti
anni, nessuno piu vi dimorava, né si sperava che per I'avvenire vi si


user
Comunità ebraiche

user
Pulsano

user
1117: Santa Maria di Siponto

user
San Leonardo fine XI


220 Angelo Giuseppe Dibisceglia

abitasse»: cosi si legge nella bolla Rerum omnium summi di Bonifacio VIII

— in eta sveva, nelle immediate vicinanze dell’antico centro, sorge
Manfredonia, voluta da Manfredi, figlio di Federico II, la cui esistenza e
sancita, nel 1263, dal diploma Datum Orte.

Con il documento Manfredi, esentando 1 cittadini del nuovo centro abita-to
da tutti gli oneri fiscali che gravano sulle altre citta del regno, dispone che «poiché
gli uomini della citta di Siponto per I'insalubrita e per le esalazioni mefi-tiche del
luogo, erano esposti continuamente a pericoli e malattie nelle loro per-sone, dalla
citta ad un luogo vicinissimo alla vecchia citta di Siponto, nel quale era stata
anticamente fondato lo stesso centro e dove era possibile avere un clima salubre
[...] trasferiscano la loro residenza». In questo modo, ponendosi sulla scia di
quanto avviato in ambito urbano da Federico II, anche Manfredi conferma
I'importanza assunta all'interno della tradizione sveva dei centri urba-ni fatti
sorgere nelle immediate vicinanze dei porti.

Manfredonia si presenta nel medioevo come una cittadina
attraversata da un articolato tracciato di vie urbane, circondato da una
robusta cerchia di mura «lunga quattro miglia». La sua rilevanza, legata
soprattutto alla posi-zione strategica ricoperta dal porto all'interno degli
scambi commerciali, indu-ce Manfredi a trasferirvi da Brindisi la zecca
imperiale. Nel 1258, la citta diven-ta anche sede della diocesi.

Nel 1266 Carlo d’Angio, nel tentativo di cancellare il ricordo del suo pre-
decessore, muta la denominazione del centro abitato in Sipontum Novellum.

Nel 1270 cominciano la costruzione della nuova cattedrale, dedicata
al patro-no s. Lorenzo Maiorano, 1 cui lavori terminano nel 1274.

Nel 1271 si torna a parlare nei documenti ufficiali di Siponto «che
ora si chiama Manfredonia».

Pur non disponendo di testimonianze dirette, € possibile ipotizzare
che Manfredonia diviene sede, dalla seconda meta del XIII secolo (12747),
di una domus appartenente ai Templari, essendo il porto anche un
importante cen-tro di smistamento per le spedizioni verso Cipro.

Nuovi interventi strutturali interessano il centro abitato dal 1278 con il com-
pletamento della cinta muraria, la costruzione della torre del porto e la siste-mazione
delle banchine. Al termine dei lavori, il centro urbano acquisisce la sua definitiva
fisionomia, mentre il porto si afferma sempre piu come rilevante appro-do per i
commerci che si svolgono sull’Adriatico, per le diverse attivita del regno, ma anche e
soprattutto per le ambiziose aspirazioni orientali degli Angioini.

Tra la fine del XIII e la meta del secolo successivo, la citta si
arricchisce di nuove famiglie religiose! i Domenicani raggiungono
Manfredonia nel 1299, i Conventuali'nel 1348, 1 Celestini nel 1350.


user
Manfedonia.Declino di Siponto nel XIII secolo

user
Manfedonia, sede della diocesi: 1258

user
Sipontum novellum: Carlo d’Angiò

user
La prosperità richiama anche gli ordini religiosi


Manfredonia - Vieste - San Giovanni Rotondo 221

Ad ulteriore conferma della molteplicita delle presenze che caratterizza-
no la vita del centro manfredoniano e del ruolo svolto all'interno degli scambi
sull’Adriatico, dal XIV secolo assume la sua rilevanza anche il castello di
Manfredonia. La struttura, infatti, in quel periodo, diventa un importante
punto di riferimento per la presenza dei valdesi in Italia.

L’eta moderna, a meta del XVI secolo, registra la scomparsa dal territo-
rio di Manfredonia dell’antica colonia ebraica, attiva fin dal medioevo.

Nello stesso periodo, la chiesa San Leonardo, definita “abbazia”, &
affida-ta in commenda ai cardinali Bonifacio Caetani, Carlo Barberini e
Pasquale Acquaviva d’Aragona.

Dal concilio di Trento al 1818

Nel 1540, per volonta di Ludovico da Fossombrone, padre generale
del-Tordine cappuccino, a San Giovanni Rotondo si costruisce la chiesa di
Santa Maria delle Grazie, il luogo di culto dove, dalla seconda meta del
Novecento, risiede s. Pio da Pietrelcina.

Le conclusioni del concilio di Trento nella diocesi sipontina
determinano la fondazione del seminario nel 1598, durante ’episcopato di
Domenico Ginnasio (1586-1607), cardinale dal 1599.

In eta moderna, tra il XVI ed il XVII secolo, numerose controversie con-
trappongono la mensa arcivescovile sipontina — durante gli episcopati di Annibale
Serugo (1607-1622), Giovanni Giannini (1622), Berardo Buratti (1623-1628),
Annibale Andrea Caracciolo (1628-1629), Orazio Annibaldi della Molara (1630-
1643), Antonio Marullo (1643-1648), Paolo Teutonico (1649-1651) — a Filippo
Grimaldi, esponente locale della famiglia dei principi di Gerace, duchi di
Terranova, marchesi di Gioia e baroni di Monte Sant’Angelo, titolari del feudo
garganico compreso nel territorio dell’arcidiocesi.

Altre famiglie religiose raggiungono Manfredonia in eta moderna: i
Cappuccini nel 1571 e gli Osservanti nel 1648. Dal 1754, il seminario
ospita 1l collegio degli Scolopi.

Nel 1675, 1l domenicano Vincenzo Maria Orsini, arcivescovo fino al
1680 e papa dal 1724 con il nome di Benedetto XIII, riconsacra la chiesa
di Santa Maria di Siponto che, a tutt'oggi, costituisce I'unica
testimonianza della originaria sede vescovile di Siponto.

Oltre all’Orsini, la storia dell’arcidiocesi annovera anche la figura di
Giovanni Maria del Monte, arcivescovo fra il 1515 ed il 1544, e dal 1550
eletto papa con il nome di Giulio III.


user
1540 Santa Maria delle Grazie


222 Angelo Giuseppe Dibisceglia

Nel XVII secolo, la chiesa di San Leonardo risulta nei possedimenti
degli Osservanti.

Nell’arcidiocesi la molteplicita degli ordini religiosi con la propria
orga-nizzazione di conventi e di chiese e con le multiformi istituzioni di
natura spi-rituale, economica ed assistenziale, rappresenta 'esempio piu
vitale del rin-novamento controriformistico capace di favorire, nei
confronti della societa locale, un’azione di sostegno, di soccorso e di
solidarieta che, nei secoli suc-cessivi, si sviluppa con le confraternite.

Se nel XVI secolo, infatti, la Chiesa locale registra la presenza di solo cin-
que confraternite, tra il XVII e la prima meta del XIX secolo la presenza con-
fraternale conta circa cento sodalizi, ridotti, durante il Novecento, a trenta-
sette. Una realta, quella confraternale nella storia della arcidiocesi, favorita
anche dalla notevole disponibilita di ecclesiastici e di nobili, di professionisti
e di artigiani, di contadini e di commercianti —in particolare di pescatori facol-
tosi — a fondare associazioni laicali che rivelano la vivacita della vita diocesa-
na nelle sue molteplici espressioni.

Dopo la soppressione degli ordini religiosi effettuata nei primi anni
dell’Ottocento dai napoleonici, che decreta la chiusura del monastero dei
Celestini, la chiesa di San Leonardo, fino a quel momento nei
possedimenti degli Osservanti, passa all’ordine Costantiniano.

Dal 1818, il territorio di Manfredonia comprende in amministrazione
apo-stolica perpetua la diocesi di Vieste, gia sua suffraganea.

L’annessa diocesi di Vieste

Le notizie piu antiche relative alla diocesi di Vieste risalgono al X
secolo e riguardano, fra il 993 ed il 1031-1035, I'episcopato del vescovo
Alfano. Risale al giugno 1019, nel ventiseiesimo anno del suo episcopato,
I'atto di donazione della chiesa di San Giovanni Battista, fatta costruire
dal vescovo di Vieste Alfano. Nell'ottobre del 1031 ¢ sempre lo stesso
vescovo a definire il trasferi-mento della chiesa di San Giovanni Battista
nei possedimenti del Monastero di Santa Maria delle Tremiti. Egli inoltre
viene menzionato in un atto di dona-zione del 1035, relativo alla chiesa di
Santa Tecla sul promontorio di Pugno-chiuso.

La cattedrale, costruita nell’XI secolo, ¢ distrutta in parte dal
terremoto del 1649 e successivamente ricostruita.

Tra il 1099 ed 1118, Pasquale II stabilisce la subordinazione, quale suf-
fraganea, della sede episcopale di Vieste rispetto all’arcidiocesi sipontina.


user
Confraternite

user
Da 5 a 100 confraternite


Manfredonia - Vieste - San Giovanni Rotondo 223

E attestata la presenza del vescovo Simone al concilio Lateranense
del 1179, mentre il vescovo Ugo Boncompagni, divenuto papa nel 1572 con
il nome di Gregorio XIII, partecipa al concilio di Trento.

A Vieste soggiornano, seppure per un breve periodo, papa
Alessandro III nel 1177 e Celestino V nel 1294.

Dal 1818, la diocesi, con la bolla di Pio VII De utiliori del 27 giugno 1818,
successiva al concordato del 16 febbraio, & affidata in amministrazione apo-
stolica perpetua all’arcivescovo di Manfredonia. L’ultimo vescovo della sede
episcopale di Vieste & Domenico Arcaroli (1792-1817).

L’arcidiocesi dall’Ottocento al concilio Vaticano I1

Nel 1855, con la costituzione della diocesi di Foggia, parte del
territorio fino a quel momento appartenuto alla Chiesa sipontina &
trasferito alla nuova sede foggiana.

Anche a Manfredonia, con la fine del regno borbonico e 'avvento
dell’'unita d’Ttalia, il vescovo Vincenzo Taglialatela (1854-1869) aderisce
allopposizione levatasi da parte dell’episcopato del Mezzogiorno nei
confronti delle nuove auto-rita statali, firmando, 1l 1° ottobre 1863, I'atto
di protesta contro la secolariz-zazione dei seminari.

Dopo un periodo di vacanza, il pur breve episcopato del vescovo
Beniamino Feuli (1880-1884), protagonista di una vera e propria opera di
risanamento morale ed intellettuale del clero diocesano, e I'episcopato del
vescovo Federico Pizza (1884-1897), il 19 aprile 1897 Leone XIII nomina
arcivescovo di Manfre-donia il giovane Pasquale Gagliardi (1897-1929), una
figura particolarmente incisiva nell’arcidiocesi perché legata ad un periodo
durante il quale la Chiesa locale, nel passaggio tra Ottocento e Novecento,
affronta la diffusione di accen-tuate forme di anticlericalismo, 'impatto e le
conseguenze della prima guerra mondiale, 'avvento del regime fascista.

In tale complesso e complicato contesto storico, nell’arcidiocesi, 'azione
episcopale del Gagliardi — supportata da una produzione di scritti di elevato
spessore culturale e pastorale ancora in gran parte inesplorato — rappresenta
un eloquente attestato di profondo impegno ecclesiale.

E durante Iepiscopato di Gagliardi che la Chiesa locale, dal 28 luglio 1916,
nel convento dei Cappuccini di San Giovanni Rotondo, & impegnata nell’acco-
gliere e gestire cio che, specie nei primi tempi, alla maggior parte delle auto-rita
ecclesiastiche e civili appare come il “fenomeno” p. Pio da Pietrelcina. L’afflusso
dei pellegrini nella chiesa di Santa Maria delle Grazie per incontra-


user
1855 Diocesi di Foggia


224 Angelo Giuseppe Dibisceglia

re il “frate delle stimmate” del Gargano, dal 1925, permette la costruzione
della Casa Sollievo della Sofferenza, I'ospedale voluto da p. Pio!

I1 sinodo diocesano celebrato dal 23 al 25 aprile 1922,-in'occasione del
ven-ticinquesimo anniversario di episcopato dell’arcivescovo Gagliardi,
rappre-senta, nella realta ecclesiale locale, un momento di notevole
riflessione inter-na alla stessa arcidiocesi, soprattutto nei confronti dei
concomitanti eventi che in quegli stessi anni caratterizzano la storia della
nazione — la trasforma-zione del Movimento dei Fasci di Benito Mussolini in
un vero e proprio regi-me — e che permette, nel 1938, all’arcivescovo Andrea
Cesarano (1931-1969) di affermare che nella sua arcidiocesi da parte dei
fascisti non si é registrato «alcun ritiro di tessere, né rimozioni da uffici o da
impieghi, salvo alcune inti-midazioni fatte a voce».

Gli anni del Cesarano nell’arcidiocesi sono ‘anche e soprattutto gli anni della
seconda guerra mondiale e della conseguente ritirata tedesca. Dal 9 al 26 set-
tembre 1943, durante I'occupazione tedesca, € lo stesso arcivescovo che, offren-
dosi prigioniero, evita ai suol diocesani conseguenze ben piu gravi. Per que-sto
motivo, al termine del conflitto, il governo italiano riconosce i meriti del-
Parcivescovo e gli conferisce la medaglia d’argento al-valor civile.

Nell’arcidiocesi, dopo la guerra, ¢ la pastorale messa in atto dal Cesarano
che, nonostante la carenza di mezzi a disposizione, permette di affrontare e
superare le tragiche conseguenze del conflitto. E cio mentre a Vieste si avver-te
un «forte desiderio di autonomia» da Manfredonia e nel centro diocesi «la sola
Gioventt Femminile & organizzata a sé» e vi & «poca attivita di A.C. [...] tanto le
Acli che il Patronato sono morte per mancanza di sedi».

Dopo un lungo periodo di completo abbandono, nel 1950 é riaperta al
culto I'antica chiesa di San Leonardo.

11 28 agosto 1955 Angelo Giuseppe Roncalli, il patriarca di Venezia amico
dell’arcivescovo Cesarano, divenuto poi papa con il nome di Giovanni XXIII,
in qualita di legato pontificio di Pio XII, incorona solennemente a
Manfredonia I'icona bizantina della Madonna di Siponto.

I1 5 maggio (1956 si inaugura a San Giovanni Rotondo la Casa Sollievo
della Sofferenza, voluta da p. Pio, che si rivela un importante centro ospeda-
liero per la cura delle malattie e la ricerca terapeutica a livello nazionale.

Dopo il concilio Vaticano II — nell’arcidiocesi Cesarano e anche l'arcive-
scovo del Concilio — e la breve amministrazione apostolica del vescovo di
Lucera Antonio Cunial, il nuovo pastore designato a guidare il territorio
diocesano & Valentino Vailati (1970-1990), I'arcivescovo innamorato della
storia, che regge la sede sipontina fra gli anni Settanta e gli anni Novanta, in
un periodo con-trassegnato da profonde trasformazioni ecclesiali e sociali.


user
Episcopato  di Gagliardi . 1925: Costruzione dell’ospedale

user
1938 arcivescovo Andrea Cesarano

user
Durante la ritirata tedesca, si offre prigioniero per risparmiare punizioni ai fedeli

user
1955: Incoronazione della Madonna di Siponto

user
5 Maggio 1956: Inaugurazione Casa Sollievo della Sofferenza


Manfredonia - Vieste - San Giovanni Rotondo 225

Gli sviluppi piu recenti

Nel 1979, con la costituzione della nuova metropolia di Foggia, la
Chiesa di Manfredonia, pur conservando il titolo di arcidiocesi, diventa
sua suffraga-nea. Nel 1986, con 1l riordino delle -circoscrizioni
ecclesiastiche italiane, le sedi vescovili di Manfredonia e di Vieste sono
unificate nell'unica arcidiocesi di Manfredonia-Vieste.

Dall’l8 marzo 2003, l'arcidiocesi € guidata da Domenico Umberto
D’Am-brosio, arcivescovo della Chiesa locale e delegato della Santa Sede
per il Santuario e le Opere di San Pio da Pietrelcina, nonché Presidente
dell’Asso-ciazione Internazionale “Gruppi di Preghiera” di San Pio da
Pietrelcina e della Casa Sollievo della Sofferenza.

A San Giovanni Rotondo, infatti, e nell'intera arcidiocesi, fin dal suo arri-vo
nel 1916, la figura di p. Pio da Pietrelcina (1887-1968) rappresenta la testi-
monianza vivente capace di rompere gli schemi di una quotidianita di fede carat-
terizzata da forme di vita religiosa cicliche ed obsolete, sollecitando — di con-tro —
un impegno di vita cristiana piu concreto e piu autentico. La sua costan-te
preoccupazione, per oltre cinquant’anni, & quella di crescere e di far crescere nella
carita, attraverso il confessionale, il consiglio, il conforto. Durante la sua vita, p.
Pio affronta e supera numerose incomprensioni con i superiori del con-vento di
San Giovanni Rotondo, con la curia arcivescovile di Manfredonia e con le autorita
vaticane, conquistando a livello mondiale la fiducia di milioni di fedeli. L’avvio
della sua causa di canonizzazione inizia appena un anno dopo la morte, nel 1969,
ma subisce numerose sospensioni a causa dei molti ostaco-1i frapposti da coloro
che tentano di negare leroicita delle virtu del frate. Nel 1979, terminata la
raccolta della documentazione storica e delle testimonian-ze, il materiale
racchiuso in 104 volumi, perviene alla Congregazione dei Santi. Il 29 novembre
1982 il dicastero vaticano rilascia il nihil obstat per il prosie-guo della causa e il
20 marzo dell’anno successivo comincia l'iter previsto dalla normativa canonica.
I1 21 gennaio 1990 p. Pio & proclamato venerabile; il 2 mag-gio 1999 viene
beatificato; il 16 giugno 2002, Giovanni Paolo II, in piazza San Pietro, canonizza
la sua santita, indicando la data del 23 settembre, giorno della sua morte, per la
celebrazione della festa liturgica.

11 1° luglio 2004, dopo circa dieci anni di lavoro, € stato dedicato al santo frate
cappuccino del Gargano il nuovo santuario, realizzato su progetto del-'architetto
Renzo Piano, sorto nelle immediate vicinanze dell’antica chiesa di Santa Maria
delle Grazie. La nuova struttura, a forma di conchiglia, si svilup-pa su una
superficie complessiva di circa 9.200 mq. I suoi archi, disposti a rag-giera e
convergenti sull’altare, realizzati con blocchi di pietra garganica, costi-



226 Angelo Giuseppe Dibisceglia

tuiscono il fulcro portante della struttura secondaria in legno e acciaio che
sorregge la volta. L’altare e la croce, quest’ultima realizzata con la tecnica
“a cera persa”’, sono opere dell’artista Arnaldo Pomodoro. L’organo a
canne, di tipo meccanico, € il piu grande costruito in Italia.

Bibliografia

Manfredonia - Siponto: Annuario 505-535; Atlante 587-595; Cappelletti XX 577;
Cronotassi 219-224; DDI 111 671-675; EC VII 1956-1957; GACI I1I 85-89; GADI II 139-142;
Gams 924, I 37, IT 21; HC I 315, II 181, III 229, IV 225, V 248-249, VI 267, VII 244, VIII
351, IX 345; Kamp 530-540; Kehr IX 154; Lanzoni 275-277; MI III 80-81, 170-178, 188-190,
213-221, 257-260, 265, 272, 336; Moroni XLII 104; Ughelli X 279, Vendola 5-10; P. Corsi,
Le diocesi di Capitanata in eta bizantina’ appunti per una ricer-ca, in Storia ed arte nella
Daunia medievale. Atti della I Settimana sui Beni Storico-Artistici della Chiesa in Italia.
Area culturale della Capitanata. Foggia, 26-31 otto-bre 1981, a cura di G. Fallani, Foggia
1985, 51-73; S. Palese, La tradizione sinodale delle Chiese di Manfredonia e di Vieste, «Vita
diocesana. Bollettino ufficiale dell’Arcidiocesi di Manfredonia Vieste» n.s. 23 (1986) 48-53;
A. Clemente — G. Clemente, La soppres-sione degli ordini monastici in Capitanata nel
decennio francese (1806-1815), Bari 1993; G. De Troia, Dalla distruzione di Siponto alla
fortificazione di Manfredonia, Foggia 1987; C. Serricchio — N. Serricchio, Esempi di
associazionismo laicale nel-I'archidiocesi di Manfredonia, in Le confraternite pugliesi in eta
moderna 2, a cura di L. Bertoldi Lenoci, Fasano 1990; Le carte del Monastero di San
Leonardo della Matina in Siponto (1090-1771), a cura di J. Mazzoleni, Bari 1991; P. Belli
D’Elia — R. Mavelli — A. M. Tripputi, LAngelo la Montagna 1l Pellegrino. Monte Sant’Angelo
e il santuario di San Michele del Gargano dalle origini ai nostri giorni, Foggia 1999; M.
Mazzei, Siponto antica, Foggia 1999; M. Magno, Manfredonia durante il Regno di Napoli
(1734-1860), Manfredonia 2000; A. Cavallini, Santa Maria di Pulsano. Il santo deserto
monastico garganico, Monte Sant’Angelo 2002; C. Serricchio, Siponto-Manfredonia, Foggia
2004; Siponto e Manfredonia nella Daunia. Atti del VI Convegno di Studi, Manfredonia,
Palazzo dei Celestini, 13 settembre 2003, Manfredonia 2004.

Vieste: Cappelletti XX 595; Cronotassi 312-316; DDI III 1406-1407; GACI 1
332-334; GADI IT 301-302; Gams 941; HC I 524, II 266, III 332, IV 366, V 412, VI
439, VII 394, VIII 521-522, IX 345; Kamp 541-542; Kehr IX 268-270; MI III 145,
356-359; Moroni C 92-97; Ughelli VIII 865-878; Vendola 4; G. Otranto, ltalia
meridionale e Puglia paleo-cristiane. Saggi storici, Bari 1991; A. Campione — D.
Nuzzo, La Daunia alle origini cri-stiane, Bari 1999.



Angelo Giuseppe Dibisceglia

San Severo

La diocesi si estende su un territorio di 1.270 kmq e comprende 1
comuni di San Severo, Apricena, Chieuti, Lesina, Poggio Imperiale,
Rignano Garganico, San Paolo Civitate, San Nicandro Garganico,
Serracapriola e Torremaggiore, con una popolazione complessiva di circa
136.000 abitanti. Conta trentasei par-rocchie e cinquantatré sacerdoti. Le
case religiose maschili sono cinque con quattordici sacerdoti; le religiose
presenti nelle ventuno case femminili sono centotredici.

La diocesi di Civitate

La storia della diocesi inizia il 9 marzo 1580, quando Gregorio XIII tra-

sferisce 1l titolo episcopale, fino a quel momento appartenuto alla vicina Civitate,
alla nuova sede diocesana di San Severo, suffraganea di Benevento.
Situata a

Nel 1058 ¢ attestato 'episcopatodel vescovo Amalgerio, lo stesso che, nel
1061, compare tra i partecipanti al sinodo di Benevento, della cui circo-


user
9 Marzo 1580

user
Civitate


302 Angelo Giuseppe Dibisceglia

scrizione ecclesiastica la diocesi di Civitate risulta suffraganea. Il vescovo
¢ anche destinatario di una lettera di Alessandro II nel 1065. Inoltre, un
docu-mento del 1075 ricorda il vescovo Ruggero, tra i suffraganei della
Chiesa di Benevento.

Nel XIII secolo, ribellatasi al potere degli Svevi, dopo essersi votata a
Roma, la cittadina rientra nuovamente nel potere di Federico II. Dal 1439 &
unita alla diocesi di Lucera, dalla quale € resa indipendente nel 1473.

La sede vescovile di Civitate € soppressa il 9 marzo 1580, quando il
papa trasferisce il titolo episcopale alla citta vicina di San Severo, fino a
quel momen-to retta da sette ecclesiastici (sacerdoti, diaconi e suddiaconi)
con il titolo di “ricettizia civile”.

Dall’istituzione della diocesi all’Ottocento

Con il passaggio della sede vescovile dall’antica Civitate a San Severo,
che costituisce I'epilogo di un processo avviato nel 1554, la nuova diocesi
di San Severo e Civitate comprende nel suo territorio'le pit antiche sedi
di Civitate, Dragonara, Lesina e I'abbazia nullius di San Pietro di Terra
Maggiore. Primo vescovo della nuova istituzione ¢ Martino De Martinis
(1581-1582), originario de L’Aquila.

Dragonara — sede episcopale dal 1029 con il vescovo Imerado o Almerado
—nel 1058 con la bolla di Stefano IX € compresa tra le sedi suffraganee
di Benevento.

Alcuni documenti sottolineano 'appartenenza della Chiesa di Lesina
alla sede vescovile di Lucera fin dal X secolo. Altri documenti ipotizzano
I'esistenza di un vescovo a Lesina verso 1l 1014, menzionato in una bolla
di Benedetto VIII. Nella prima meta dell’XI secolo, si registra la presenza
dei vescovi di Lucera residenti a Lesina. Una carta del 1032 rivendica il
diritto del vescovo di Lucera sulla Chiesa di Lesina.

Le prime notizie certe dell’abbazia nullius di San Pietro di Terra Maggiore (o
Torremaggiore) risalgono al 1192. E di quell’anno, infatti, I'atto di confer-ma a
firma del re Tancredi, che contiene un privilegio di Roberto il Guiscardo risalente
al luglio 1067, che richiama un piu antico praeceptum del catepano Boioannes,
circa i possedimenti e le immunita a beneficio del monastero.

Il trasferimento della cattedra vescovile a San Severo é attestato anche in
alcuni documenti dei primi anni del XVII secolo. Paolo V prolunga la data di
scadenza gia fissata da Clemente VIII il 23 dicembre 1604, per la consegna della
somma in vista del pieno assolvimento degli obblighi ecclesiastici, che il


user
Ricettizia civile

user
Processo avviato nel 1554


San Severo 303

vescovo di San Severo, Ottaviano de Vipera (1604-1606), & tenuto a far
per-venire alla Santa Sede per I'erezione della nuova diocesi.

Con la costituzione della diocesi sanseverese, I'antica chiesa di Santa Maria
in Strada, sede della piu ricca fra le quattro arcipreture cittadine, assume il titolo
di cattedrale. Costituita la cattedrale, il Capitolo risulta composto da un
arcidiacono, un arciprete, dodici canonici (successivamente diventati quat-tordici)
e quattro abati. Durante I'episcopato del vescovo Germanico Malaspina (1583-
1604), poi cardinale, la cattedrale registra un ulteriore ampliamento. Oltre al
Malaspina, la storia della diocesi annovera un altro cardinale, Fabrizio Veralli,
gia vescovo di San Severo tra il 1606 ed il 1615.

Nel 1606 cominciano 1 lavori per la costruzione del convento dei Cappuccini,
voluti da p. Francesco da Vico, su istanza della popolazione e autorizzati dal
vescovo de Vipera che affida ai religiosi la cappella extra moenia della Madonna
delle Grazie. I lavori terminano nel 1631 e la chiesa é consacrata nel 1660.

I1 30 luglio 1627, un violento terremoto con epicentro a San Severo — secon-
do le cronache dell’epoca della durata di «tre Credo» — colpisce «horribiliter
concussae, laceratae, deletae» molti del centri abitati dell’Alto Tavoliere: il
vescovo Francesco Venturi (1625-1629), con Gianfrancesco Di Sangro, princi-pe
della citta, & tra i protagonisti della ricostruzione della cattedrale e di alcu-ni
importanti strutture comprese nel territorio diocesano. Fra il novembre 1656 ed
il maggio 1657, la peste colpisce il Tavoliere dimezzando, con quasi tremila
vittime, la popolazione di San Severo. Fra le vittime vi ¢ anche il vescovo Giovan
Battista Monti (1655-1657). La cattedrale, dopo i lavori di consolidamento
successivi al terremoto del 1627, é riconsacrata nel 1676, durante I'episcopato di
Orazio Fortunato (1670-1678).

Sulla scia delle conclusioni del concilio di Trento, 11 XVIII secolo, nella
diocesi sanseverese, costituisce un’epoca caratterizzata dalla costante preoc-
cupazione dei vescovi locali per la creazione di nuove parrocchie.

Nello stesso periodo € attestata la devozione locale per s. Severo,
vesco-vo di Napoli, introdotta fra la popolazione diocesana dal vescovo
Carlo Francesco Giocoli (1703-1717) accanto al piti antico patronato
cittadino di s. Severino. Secondo la tradizione orale, il patrono cittadino
sarebbe apparso in due diverse occasioni per tutelare la popolazione: nel
1522 per salvare i citta-dini da un attacco di soldati mercenari e nel 1528
per impedire che l'esercito imperiale punisse gli abitanti accusati di
tradimento nei confronti di Carlo V. Con l'istituzione della diocesi, nel
1580, il santo & proclamato patrono della Chiesa locale.

Nel XVIII secolo, notevole impulso riceve anche il seminario, fondato nel 1678
dal vescovo Carlo Felice De Matta (1678-1701) nei locali dell’antico Jocus


user
Pagamento per l’erezione della nuova diocesi

user
Due cardinali

user
Terremoto 1627

user
1656 – 1657 Peste

user
Creazione di nuove parrocchie

user
San Severo

user
San Severino

user
Seminario


304 Angelo Giuseppe Dibisceglia

domenicano di San Sebastiano e successivamente trasferito nei locali del
palaz-zo adiacente I'episcopio. Ampliata nel 1780 dal vescovo Giuseppe
Antonio Farao (1775-1793), la struttura subisce una definitiva sistemazione
durante l'episco-pato del vescovo Bernardo Rossi (1826-1829).

Nel 1718 nasce il monte frumentario, per esplicita volonta del vescovo
Adeodato Summantico (1717-1735), che rappresenta una delle prime
istituzioni ecclesiastiche in Capitanata a servizio dei contadini in gravi
condizioni econo-miche, utile per sfuggire al pericolo dell’'usura.

Nel 1757, la cattedrale cittadina é dedicata all’Assunzione di Maria
Santis-sima.

Con la soppressione degli ordini religiosi, messa in atto dai napoleonici nei
primi anni dell’Ottocento, il centro-diocesi registra la chiusura del mona-stero
della SS. Trinita dei Celestini, e dei conventi di San Francesco dei Conventuali e
di San Bernardino degli Osservanti. La sede dei Celestini & adibita a sede
municipale nel 1813, mentre il convento dei francescani diven-ta,
successivamente, la sede della biblioteca comunale e del museo civico. Il con-vento
di Santa Maria degli Angeli dei Cappuccini, presenti in citta dal 1606,
rappresenta l'unica comunita religiosa che sopravvive alla @ressione.

Dall’Ottocento al concilio Vaticano II

I1 29 novembre 1853, Pio IX, durante I'episcopato di Rocco De
Gregorio (1843-1858), concede ai membri del Capitolo cattedrale alcuni
privilegi ad instar abbatum.

Di notevole rilevanza, nella diocesi, nel XIX secolo & 'attenzione riser-
vata dai vescovi alla formazione e alla crescita culturale della popolazione
attra-verso la devozione mariana. Un’azione pastorale che raggiunge la sua
massi-ma espressione nel 1857, quando il vescovo De Gregorio proclama la
Beata Vergine Maria del Soccorso patrona aeque principalis della citta e della
dio-cesi, insieme a s. Severino abate e a s. Severo.

La devozione per la Madonna del Soccorso, a livello locale, ¢ legata all’ar-rivo
nel 1541 degli Agostiniani e ai continui pellegrinaggi dei fedeli verso I'o-monimo
santuario, gia chiesa di Sant’Agostino. I religiosi restano a San Severo fino al
1652, anno della soppressione dei piccoli conventi decretata da Innocenzo X con
la bolla Instaurandis regularis disciplinae. Nel 1680, dopo che 1l culto
¢ perpetuato ad opera dei confratelli del sodalizio del Crocifisso, nasce nell’o-
monima chiesa la confraternita della Madonna del Soccorso. Nel centenario del-
listituzione patronale (1857-1957), I'antica cappella diventa santuario mariano.


user
Monte frumentario 1718

user
1757 Assunta (1950)

user
Soppressioni operata dai francesi

user
1857


San Severo 305

Nel Novecento, la Chiesa locale vive nuovi momenti di slancio pastorale
durante gli episcopati del cappuccino Bonaventura Gargiulo (1895-1904), di
Emanuele Merra (1905-1911) e di Gaetano Pizzi (1912-1921), la cui azione & par-
ticolarmente attenta nel recepire e concretizzare le nuove istanze proposte dalla
Rerum novarum di Leone XIII. Tali istanze a San Severo confluiscono nella
costituzione del Circolo Giovanile Cattolico “Don Bosco” inaugurato nel 1913.
Nello stesso periodo & attiva la comunita delle Suore della Carita che presta la
propria opera nell’orfanotrofio cittadino e nell’ospedale civile “Teresa Masselli”.

Dal 1916, il territorio diocesano comprende anche le cittadine di
Poggio Imperiale e Lesina, gia appartenenti alla sede beneventana.

Le conseguenze della prima guerra mondiale e I'avvento del regime fasci-
sta trovano la diocesi sanseverese pronta a rispondere alle necessita della
popo-lazione con un vescovo, Oronzo Luciano Durante (1922-1941), ed un
clero, atten-ti a realizzare un’azione «costantemente mirata ad un armonico
sviluppo del benessere sia morale che materiale del loro gregge».

Sono due gli avvenimenti che incidono in maniera profonda sul cammino
di fede della diocesi nella prima meta del Novecento: I'incoronazione della
Madonna del Soccorso dell’8 maggio 1937 e la celebrazione del primo
congresso eucaristico diocesano nel 1938, 'anno della promulgazione in Italia,
da parte del governo Mussolini, delle leggi razziali. I due eventi
rappresentano tipici esempi della velata contrapposizione che, nella diocesi,
regola i rapporti tra Chiesa locale e regime fascista.

Stretto collaboratore del vescovo Durante & don Felice Canelli (1880-1977),
per il quale € in corso la causa di beatificazione. Formatosi alla scuola della Rerum
novarum, il sacerdote vive in maniera autentica il nuovo fermento che anima la
Chiesa locale negli ultimi anni dell’Ottocento e nei primi decenni del Novecento,
interpretando la cultura sociale del suo tempo e soprattutto le sue trasformazioni.
Coadiutore del vescovo Gargiulo nella redazione del bollettino diocesano LApe
Cattolica, e molto vicino alla spiritualita salesia-na, il Canelli é il principale
fautore della diffusione dell’associazionismo catto-lico che si registra nella diocesi
dopo il primo conflitto mondiale, quando si adopera anche per la diffusione del
Partito Popolare Italiano. Tra i suoi obiet-tivi principali vi & la formazione dei
giovani, degli operai e degli analfabeti, nel tentativo di coniugare impegno civile
e impegno sociale per una presenza piu attiva ed evidente delle fasce piu deboli
allinterno della societa.

Nel 1925, per esplicita volonta del vescovo Durante, ha inizio 'attivita
della Compagnia delle Dame della Carita di s. Vincenzo de Paoli,
impegnata, soprat-tutto dopo la seconda guerra mondiale, a prestare aiuto
ed assistenza ai piu bisognosi.



306 Angelo Giuseppe Dibisceglia

In effetti, quello del dopoguerra € un periodo che impegna non poco le diver-se
istituzioni dell’associazionismo cattolico diocesano nella realizzazione di alcu-ne
iniziative — missioni, “Settimane” della madre e della giovane, catechismo, pre-
dicazione, congressi eucaristici — tese ad alleviare e a risollevare le tristi condi-zioni
di una popolazione particolarmente provata dalle difficolta della guerra.

Fra gli anni Settanta ed Ottanta del Novecento, il rinnovamento ecclesiale
introdotto dal concilio Vaticano II nella diocesi di San Severo, guidata dai vesco-
vi Valentino Vailati (1960-1970) e Angelo Criscito (1970-1985), affronta le
sfide di una realta locale coinvolta in profonde trasformazioni sociali,
politiche ed economiche, con un laicato impegnato a trasformare in
mentalita le novita conciliari.

Gli ultimi sviluppi

Durante gli anni immediatamente successivi all’assise conciliare,
nella dio-cesi, si registra un rinnovamento che, dal punto di vista
circoscrizionale, si realizza anche con I'unione, nel 1970, della diocesi di
San Severo con la vicina Chiesa di Lucera, ambedue unite in persona
episcopl. A tale nuova unione si aggiunge 'amministrazione apostolica
(dal 1972) prima e la definitiva aggre-gazione dopo (dal 1985) di Chieuti
e Serracapriola, gia appartenenti alla diocesi di LLarino.

Nel 1986, con il riordino delle circoscrizioni ecclesiastiche italiane, duran-te
l'episcopato del vescovo Carmelo Cassati (1985-1991), la diocesi di San Severo
ritorna nella sua piena autonomia con il vescovo residente 1n Joco ed una nuova
impostazione del territorio che comprende da quel momento anche i paesi di
Apricena e San Nicandro Garganico della diocesi di Lucera-Troia, e Rignano
Garganico, originariamente compreso dell’arcidiocesi di Manfredonia-Vieste.

Con l'episcopato di Cesare Bonicelli (1991-1997), la Chiesa diocesana regi-
stra nuovi e notevoli impulsi pastorali, favoriti anche dall’attivita che nella dio-
cesi svolge I'Istituto Superiore di Scienze Religiose intitolato alla Beata Vergine
Maria del Soccorso, attualmente collegato con la Facolta Teologica Pugliese.

Tali indirizzi confluiscono, durante 1’episcopato del vescovo Michele
Seccia (1997-2006), verso una maggiore attenzione alla famiglia e
all'impegno mis-sionario, sancito quest’ultimo nell’ottobre 1996 con
I'inaugurazione di un cen-tro diocesano a Wansokou, nel nord del Benin.

Dal 2 settembre 2006, la diocesi ¢ affidata alla guida pastorale del
vesco-vo Lucio Angelo Renna, carmelitano.


user
Unione con Lucera

user
1986 riordino


San Severo 307

Bibliografia

San Severo: Annuario 697-719; Atlante 597-604; Cappelletti XIX 321; Cronotassi 282-285; DDI III 1332-1335; EC X
1816-1818; GACI II 169-171; GADI II 232-234; Gams 923, I 37, II 21; HC III 298, IV 313-314, V 335, VI 377-378, VII 343-
344, VIII 515, IX 340; Kamp 249; Kehr IX 163; MI III 155-157, 159-160, 280-283; Moroni LXV 44-48; Ughelli VIII 358; F.
De Ambrosio, Memorie storiche della citta di Sansevero in Capitanata, Napoli 1875 (rist. anast. Bologna 1986); P. Corsi,
Note cronologiche e sto-riche intorno all’Arciconfraternita del Soccorso in Sansevero, «Notiziario Storico Archeologico» 1967
12; 1d., Le pergamene dell’ Archivio Capitolare di San Severo. Secoli XII-XV, Bari 1974; P. Corsi, Le diocesi di Capitanata in
eta bizantina’ appunti per una ricerca, in Storia ed arte nella Daunia medievale. Atti della I Settimana sui Beni Storico-
Artistici della Chiesa in Italia. Area culturale della Capitanata. Foggia, 26-31 ottobre 1981, a cura di G. Fallani, Foggia
1985, 51-73; Archivio Capitolare di San Severo, Le pergamene dell’Archivio Capitolare di San Severo (secoli XII-XV), Bari
1974; R. Colapietra, La Capitanata nel periodo fascista (1926-1943), Foggia 1978; Studi per una storia di San Severo, a cura
di B. Mundi, San Severo 1989; G. Dibenedetto, Fonti per la storia di Capitanata. Il territorio di San Severo dal XVII al XIX
secolo, San Severo 1990; U. Dovere, Monsignor Bonaventura Gargiulo e «L’ape cattolica san-severese» (1896-1904),
«Bollettino dell’Archivio per la storia del movimento sociale cat-tolico in Italia» 39 (2004) 117-151.

Civitate: Cappelletti XXI 321; Cronotassi 161-162; DDI 1T 370; Gams 923, I 37,
II 21; HC I 189, IT 129, TII 167; Kehr 163; MI III 101, 158, 278-279, 318; Ughelli VIII 270. V. von Falkenhausen, La
dominazione bizantina nell’Ttalia meridionale dal IX all’XI secolo, Bari 1978; L. Pellegrini, Centri dell'organizzazione
religiosa e urbaniz-zazione della Puglia settentrionale neri secoli XIII-XIV, San Severo 1988.

Dragonara: Cappelletti VIII 274; Cronotassi 171-172; Gams 923; HC I 226, 11 145; 111 187; Kamp 252; Kher
IX 152; MI III 84-87; Ughelli VIII 274; Vendola 17-18.

Lesina: Cappelletti III 152; Cronotassi 208-209; Gams 673; HC I 303, IT 176, I1I 224; Kehr IX 161;
Moroni XXXVIII 112; Ughelli VIII 309; Vendola 3.






