
Salvatore Palese 
 

Storia delle Chiese di Puglia 
 
Introduzione 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Premessa 
 

L’odierna definizione dei confini della Regione Pastorale Pugliese fu compiuta 
dalla Congregazione dei Vescovi con decreto del 12 settembre 1976, per ordine di Paolo 
VI. Le diocesi della provincia civile di Foggia passarono nella Puglia e pertanto i 
vescovi di Manfredonia e Vieste, Foggia, Bovino e Troia, Ascoli e Cerignola, Lucera e 
San Severo, entrarono a far parte della Conferenza Episcopale Pugliese. 
Contemporaneamente il vescovo della diocesi di Irsina fu trasferito alla Conferenza 
dei vescovi lucani, e, tre mesi dopo, nel novembre del 1976, i ter-ritori di Laterza e 
Ginosa furono annessi alla diocesi di Castellaneta, il comune di Spinazzola alla diocesi 
di Gravina e il comune di Montemilone alla diocesi di Venosa. Con siffatta 
sistemazione la geografia della regione ecclesiastica è venu-ta a coincidere con quella 
della Regione Puglia e tutti i vescovi residenti nel ter-ritorio regionale entrarono a far 
parte della Conferenza Episcopale Pugliese.  

Si concludeva così un lungo percorso iniziato nel 1889, quando Leone 
XIII invitò i vescovi d’Italia a riunirsi in Conferenze episcopali regionali, 
e per “le Puglie”, come per le altre regioni, diede indicazioni puntuali. Il 
10 ottobre 1892, a Bari, l’episcopato pugliese si riunì per la prima volta e 
l’incontro durò fino al 14 ottobre. Da quella riunione i vescovi inviarono al 
clero e ai fedeli una prima lettera pastorale collettiva. Delle riunioni degli 
anni seguenti i presuli fecero stampare gli atti fino al 1901. 



16 Salvatore Palese 
 
 
 

L’istituzione del Seminario Regionale Liceale e Teologico a Lecce, nel 1908, 
per ferma volontà di Pio X, fu un ulteriore passo del loro comune impegno. Esso 
perdurò anche quando detto Seminario fu trasferito a Molfetta, nell’autunno 
1915, e trovò ragioni di consolidamento quando Pio XI finanziò la grandiosa sua 
sede definitiva, quella attuale, inaugurata il 6 novembre 1926.  

Frattanto, i vescovi pugliesi ebbero modo di esprimere il loro comune pen-
sare con le lettere pastorali che continuarono a indirizzare al clero e ai fedeli 
delle diocesi della regione: dalla Notificazione... intorno al nuovo Codice 
Ecclesiastico (9 maggio 1918) alla Notificazione seguente la riunione dell’an-
no 1919, alla lettera pastorale su La buona stampa per la quaresima del 1920, 
a quella del 1922, a riguardo dell’impegno missionario.  

Il concilio plenario pugliese, che si tenne a Molfetta dal 21 al 28 aprile 
1928, fu certamente un momento solenne dell’episcopato della regione. Esso 
si diede un comune complesso disciplinare, applicativo della normativa del 
Codice di Diritto Canonico, promulgato da Benedetto XV, ai bisogni locali. Le 
norme date per il riordinamento delle confraternite, il 4 aprile 1932, furono 
un ulte-riore passo nella stessa direzione.  

L’assetto regionale, infine, ricevette un efficace impulso 
dall’organizza-zione del Tribunale Ecclesiastico per le cause 
matrimoniali, con sede a Bari, conseguente al motu proprio “Qua cura” 
dell’8 dicembre 1938; il tribunale comin-ciò ad operare nel 1940.  

Sul comune orizzonte pastorale emerse in quegli anni la condizione del 
clero e la moralità delle popolazioni. Infatti, alla Formazione alla vita 
interiore e all’apostolato del clero i vescovi dedicarono la lettera pastorale 
collettiva del 24 ottobre 1935, mentre sulla Sanità morale dei pugliesi 
scrissero quella per la quaresima 1939. Comuni preoccupazioni espressero nei 
frequenti pronun-ciamenti degli anni 1943-1946, alla caduta del regime 
fascista e al prolungarsi della tragedia della seconda guerra mondiale, per la 
rinascita delle popolazio-ni e per il loro coinvolgimento nella ricostruzione 
civile e politica del paese. Ai Problemi dell’ora fu dedicata l’ampia lettera 
pastorale che tutti i vescovi sottoscrissero nel 1947; alla Devozione Mariana, 
quella del 1951 e alla Pietà Eucaristica, quella del 1956, nell’occasione del XV 
congresso eucaristico nazio-nale di Lecce.  

Particolarmente significativa fu la decisione dei vescovi pugliesi di offri-re al 
clero della regione gli schemi per le catechesi domenicali dell’anno pasto-rale 
1957-1958 sulla Dottrina Sociale Cristiana. Molto partecipata fu la cele-brazione 
del cinquantesimo anniversario del seminario regionale di Molfetta nella 
primavera del 1958, che doveva culminare nell’udienza che Pio XII aveva loro 
accordato. E pochi mesi dopo l’annuncio del concilio Vaticano II, per la qua- 



Storia delle Chiese di Puglia 17 
 
 
 
resima del 1960, pubblicarono la loro riflessione sulla vita religiosa e morale dei 
cattolici pugliesi nella lettera collettiva Per un cristianesimo vivo e coerente. 

Annunciato il concilio da Giovanni XXIII, il 25 gennaio 1959, i vescovi accan-
tonarono il proposito di aggiornare la normativa del concilio plenario del 1928. 
Come si sa, essi furono invitati a segnalare argomenti teologici da trattare e 
problemi disciplinari e pastorali da approfondire. Alcuni vescovi richiamaro-no 
l’attenzione sull’esigenza di riordinare le circoscrizioni delle diocesi per il migliore 
svolgimento del lavoro apostolico che i presuli erano chiamati ad attua-re in 
contesti sociali e culturali notevolmente evolutisi anche in Puglia.  

Di quella eccezionale stagione di riflessione e di progetti rinnovatori 
che i vescovi della regione vissero a Roma, insieme agli altri 2.500 vescovi 
del mondo, e degli sviluppi che si originarono nelle loro diocesi, è una 
storia ancora da scrivere. È acclarato ormai che crebbe e si intensificò il 
lavoro collegiale nelle riunioni della Conferenza Episcopale, le quali 
divennero più frequenti e pro-lungate a partire dal 1966.  

Istituita nel 1970 la Regione Puglia, quale ente locale ben definito nelle sue 
competenze e con forti prospettive politiche, e confìguratasi canonicamente nel 
1976 la regione pastorale pugliese, Paolo VI procedette nel rinnovamento delle 
circoscrizioni ecclesiastiche. Alla fine di quel decennio furono riorganizzate le 
province ecclesiastiche. Infatti, il 30 aprile 1979 fu istituita la nuova sede metro-
politana di Foggia con suffraganee l’arcidiocesi di Manfredonia e le diocesi di 
Vieste, Bovino e Troia, Ascoli Satriano e Cerignola, Lucera e San Severo. Il 20 
ottobre 1980 fu istituita la nuova provincia ecclesiastica di Bari con suffra-ganee 
l’arcidiocesi di Trani, Barletta e Bisceglie e le diocesi di Andria, di Molfetta, 
Giovinazzo e Terlizzi, di Ruvo e Bitonto, di Monopoli e Conversano, e di Gravina, 
Altamura e Acquaviva. Lo stesso 20 ottobre 1980 fu istituita la nuova metropolia 
di Lecce con suffraganee le arcidiocesi di Otranto e di Brindisi e Ostuni, nonché 
le diocesi di Nardò e Gallipoli e di Ugento e Santa Maria di Leuca. Nei suoi antichi 
confini rimaneva la provincia ecclesiastica di Taranto con suffraganee le diocesi 
di Castellaneta e di Oria. Venivano così soppresse le antiche sedi metropolitane 
di Manfredonia, di Brindisi e di Otranto, divenute suffraganee, come si è detto, 
delle nuove sedi metropolitane, rispettivamen-te, di Foggia, di Bari e di Lecce. 
Dunque nell’unica regione pastorale si arti-colavano quattro province 
ecclesiastiche.  

Questo ammodernamento delle circoscrizioni provinciali non si pose in 
alternativa al cammino regionale dei vescovi. Essi, anzi, andavano pensando che 
la collaborazione delle Chiese particolari esigeva un progetto comune, pen-sato 
insieme e mandato in esecuzione con impegno convergente delle notevo-li 
potenzialità che erano emerse ed operavano beneficamente. Furono espres- 



18 Salvatore Palese 
 
 
 
sione di questa sensibilità regionale i numerosi documenti prodotti negli 
anni Settanta e in modo peculiare nella lettera collettiva del 25 dicembre 
1984 dal titolo Le Chiese di Puglia oggi e domani.  

Il quadro istituzionale della regione pastorale ricevette un ulteriore asse-
stamento dalla riorganizzazione delle diocesi, vale a dire, con la piena unifica-
zione di alcune, la loro denominazione e l’indicazione delle sedi episcopali. Ciò 
avvenne con il decreto della Congregazione dei Vescovi del 30 settembre 1986. 
Le diocesi pugliesi divennero diciannove: Altamura-Gravina-Acquaviva delle 
fonti, con sede in Altamura; Andria; Bari-Bitonto, con sede in Bari; Brindisi-
Ostuni, con sede in Brindisi; Castellaneta; Cerignola-Ascoli Satriano, con 
sede in Cerignola; Conversano-Monopoli, con sede in Conversano; Foggia-
Bovino, con sede in Foggia; Lecce; Lucera-Troia, con sede in Lucera; 
Manfredonia-Vieste, con sede in Manfredonia; Molfetta-Ruvo-Giovinazzo-
Terlizzi, con sede in Molfetta; Nardò-Gallipoli, con sede in Nardò; Oria; 
Otranto; San Severo; Taranto; Trani-Barletta-Bisceglie, con sede in Trani; 
Ugento-Santa Maria di Leuca, con sede in Ugento.  

Di conseguenza, nelle nuove diocesi ci sono un unico seminario, un unico 
tribunale, un unico consiglio presbiterale, un unico consiglio di consultori. Le 
cattedrali delle diocesi preesistenti sono denominate concattedrali.  

L’organizzazione odierna delle diciannove diocesi è ampiamente 
rappre-sentata nell’Annuario delle Chiese di Puglia del 2006, (a cura della 
Conferenza Episcopale Pugliese, Roma- Monopoli, Vivere in, 2006). 
 
 
Prospettiva 
 

Di queste diciannove diocesi pugliesi si narra la vicenda nel corso dei 
seco-li, a partire dalla prima attestazione della presenza di comunità cristiane 
agli sviluppi odierni. Si tratta del percorso dell’evangelizzazione cristiana 
degli abitanti di questa regione, della diffusione della buona notizia di Gesù 
di Nazareth, la quale, portata da credenti e missionari, è diventata modello 
di vita, complesso di valori, caratterizzazione religiosa, molteplicità e varietà 
di correlazioni interpersonali e sociali che divennero stabili istituzioni nel suc-
cedersi di non pochi secoli. Vale a dire, di quell’insieme che è la Chiesa catto-
lica, situata oggi in diciannove epicentri e che appare istituzionalmente e 
carismaticamente nei ruoli dei vescovi. Intorno ad essi, infatti, si coaugula e 
diventa autentica la vita religiosa dei cristiani, si legittima l’attività dei loro 
collaboratori “ordinati” e si ispira il modo originale di essere nella società 
contestuale. 



Storia delle Chiese di Puglia 19 
 
 
 

Si è fatta, in definitiva, la storia delle diciannove Chiese pugliesi secondo 
quella cultura sulla Chiesa di Cristo, originata dalla riflessione del concilio 
Vaticano II: essa compare ed è, nel tempo e nello spazio, nelle Chiese partico-lari. 
E al tempo stesso, si è scritta la loro storia secondo quella sensibilità sto-riografica 
che è attenta alla complessità dei fattori: alla interazione tra i dati culturali e le 
istituzioni, alla collocazione nel territorio e nelle sue evoluzioni. Eppur scrivendo 
la storia avvenuta in un luogo, storia locale, sono stati consi-derati i contesti più 
ampi e sono stati colti i fattori dinamici che si sono pro-gressivamente riflessi 
ovunque, in ogni circoscrizione territoriale particolare.  

Da queste prospettive e con questa sensibilità ecclesiologica, la Storia delle 
Chiese di Puglia rappresenta un secondo passo, dopo quello compiuto dall’As-
sociazione Italiana dei Professori di Storia della Chiesa e rappresentata dai tre 
volumi Le diocesi d’Italia, comparsi di recente tra i dizionari pubblicati per le 
edizioni San Paolo (Cinisello Balsamo 2007-2008). Qui sono i dati storici che la 
storiografia ha acquisito, riguardanti diocesi esistenti e diocesi scomparse nel 
corso dei secoli, per loro soppressione o per loro assorbimento da altre, e recu-
perate come titolari nella geografia episcopale odierna.  

I docenti che fanno capo all’area di Storia della Chiesa e Patrologia nell’Isti-
tuto Teologico Pugliese “Regina Apuliae” di Molfetta hanno maturato il pro-getto 
di ricerca sulla base della prima esperienza ed hanno coinvolto docenti delle 
università degli studi della regione ed altri studiosi. Il progetto, fatto pro-prio 
dalla Facoltà Teologica Pugliese, ha meritato l’attenzione degli specifici organismi 
della Conferenza Episcopale Italiana e il cofinanziamento dell’in-tero programma 
scientifico. Esso ha compreso, nella fase iniziale, lo svolgi-mento di dodici seminari 
di approfondimento, in cui sono state concertate pro-spettive storiografiche e 
metodologie appropriate.  

Nel volume presente, invece, si è partiti dall’esistente, che in sé porta il 
passato con le sue vicende e le sue tradizioni. Insomma si è seguito il percor-so 
storico per capire l’oggi nella sua non nascondibile complessità: la conoscenza del 
passato fa capire il presente e lo libera da quanto impedisce il percorso verso 
l’avvenire, secondo quell’adagio formulato diversamente, se non sai da dove vieni 
non riuscirai a capire dove andare. È questo un chiaro intento cultura-le che si è 
voluto pure conseguire da parte degli autori che, per altro, hanno partecipato alla 
composizione del suddetto dizionario Le diocesi d’Italia.  

Non si vuol dire, però, che il progetto sia stato pienamente realizzato. La 
stesura, infatti, delle diciannove storie ha registrato varie difficoltà derivate, 
soprattutto, dalla vicenda stessa delle diciannove Chiese particolari, tutt’al-tro 
che organica e unitaria in non pochi casi e, in secondo luogo, dalla non com-piuta 
ricerca storica sui vari periodi e per l’intero territorio regionale. 



20 Salvatore Palese 
 
 
 

Sono evidenti tante lacune nella storiografia delle singole diocesi. 
Anche perché diversa è “la scoperta” che è avvenuta dalle fonti, e 
differenti sono le condizioni della loro analisi. Si pensi, ad esempio, alle 
fonti monumentali, arti-stiche e culturali, a quelle antropologiche di ogni 
genere. Ma non ci sfugge l’utilità dell’azione compiuta e tutti coloro che si 
sono fatti coinvolgere dalla loro iniziativa saranno grati a quanti 
svilupperanno la loro fatica “pionieristi-ca”.  

Una parola va pure detta circa la periodizzazione che è stata assunta 
nelle diciannove narrazioni.  

Il primo millennio rappresenta una prima fase storica in cui si colloca 
la prima evangelizzazione cristiana negli impianti strutturali della 
società dell’Im-pero Romano, sconvolto dall’occupazione dei Longobardi e 
parzialmente recu-perato dalla dominazione bizantina.  

La conquista delle varie parti della Puglia compiuta dai Normanni nel corso 
del secolo XI diede organizzazione nuova all’intero territorio pugliese, in coin-
cidenza col farsi delle città adriatiche, a cui diedero un contributo significati-vo 
con gli impianti di sedi episcopali e con il sostegno dato a nuove fondazioni 
monastiche come alle antiche. Gli sviluppi dell’età sveva e dell’età angioina con-
fermarono l’opera e affermarono la ripartizione del territorio in Terra d’Otranto, 
Terra di Bari e Capitanata. Dentro questi contesti le Chiese episcopali si confor-
marono con le proprie configurazioni istituzionali, religiose e culturali, come in 
altre regioni cristiane, e furono coinvolte, in qualche modo, nei processi gene-rali 
della Chiesa nell’occidente: i propri ordinamenti canonici e la propria col-
locazione nella società feudale in crisi e in dissoluzione, nel corso dei secoli XIV-
XV. I vescovi, il clero delle cattedrali e quello delle chiese matrici dei singoli luoghi 
acquisirono ruoli privilegiati nelle società locali e furono dentro il farsi del Regno 
di Napoli e poi furono coinvolte nelle vicende dinastiche della sua monarchia, 
anche quando le regioni meridionali vennero ad orbitare intorno alla Spagna e 
furono amministrate da un viceré.  

La svolta tridentina, a parte la sua effettiva realizzazione nelle varie pro-
vince e diocesi, produsse l’ammodernamento delle strutture ecclesiastiche e gli 
ideali religiosi immessi dalle nuove esperienze dei chierici regolari originaro-no 
una significativa evoluzione della prassi pastorale. Anch’essa, nel corso dei secoli 
seguenti e soprattutto nel sec. XVIII, divenne oggetto di attenzione con-creta da 
parte dei sovrani della nuova dinastia regnante, quella di casa Borbone. La 
rivoluzione venuta dalla Francia, seppure a distanza di anni, e il decennio dei 
Napoleonidi tentarono una cesura con il passato. Se gli esiti furono preca-ri, tanto 
i decenni della restaurazione vollero cancellarli, per la storia delle diocesi pugliesi 
come delle altre regioni meridionali, il concordato del febbraio 



Storia delle Chiese di Puglia 21 
 
 
 
1818 diede un impulso determinante alla riorganizzazione delle diocesi nel 
Regno, come fu deciso da Pio VII con la bolla De utiliori del 29 giugno 1818.  

Le diocesi pugliesi, come le altre, furono poi coinvolte dalla rivoluzione 
poli-tica ecclesiastica del regno nazionale italiano (17 marzo 1861) e i vescovi 
subi-rono pesanti condizionamenti nella loro attività dentro la nuova società 
ita-liana che si andava delineando. Se la promulgazione del Codice di Diritto 
Canonico (1917) diede una configurazione giuridica, chiara e netta, a ruoli e 
istituzioni ecclesiastiche, un miglioramento della loro collocazione si intravi-
de nelle norme fissate dal concordato dell’11 febbraio 1929.  

Ma il sec. XX con le sue tragiche vicende dei due conflitti mondiali e 
con le sue pesanti esperienze totalitarie, ma pure con le sue straordinarie 
conqui-ste culturali, scientifiche, tecnologiche ha posto provocazioni nuove 
al cristia-nesimo e alla Chiesa cattolica, presente ormai nei cinque 
continenti. In que-sto contesto si pongono i fenomeni migratori che 
segnano la storia di tante città pugliesi e le loro province.  

Il concilio Vaticano II (1962-1965) fatto a Roma da oltre 2.500 vescovi di 
provenienza mondiale e dalle esperienze pastorali più diverse, vide presenti 
ed operosi anche i vescovi pugliesi. Quell’esperienza ha segnato la storia 
dell’ul-timo quarantennio delle diocesi ed hanno conferito orizzonti universali 
e reli-giosi all’azione pastorale della Chiesa cattolica nel mondo ormai 
globalizzato in questo avvio del terzo millennio.  

Queste considerazioni di carattere generale giustificano le scansioni 
tem-porali delle narrazioni delle Chiese particolari pugliesi: il primo 
millennio, la sistemazione normanna nel secolo XI-XII, il concilio di 
Trento, la riorganiz-zazione delle circoscrizioni diocesane del 1818, la 
collocazione dentro lo stato nazionale d’Italia, il concilio Vaticano II, 
l’odierna definizione data nel 1986. Non si tratta di cesure, come si potrà 
rilevare, ma di passaggi decisivi della pre-senza delle Chiese episcopali in 
questa regione e del loro operare per le popo-lazioni pugliesi. 
 
 
1. Evangelizzazione cristiana e Chiese del primo millennio 
 

I primi cristiani pugliesi di cui si conosce il nome sono Potitus di Sentianum, 
della fine del III secolo, Pardus Salpiensis e Marcus Calabriae, degli inizi del 
secolo seguente; il primo, dodicenne, fu martirizzato nel 298, nel territo-rio 
dell’odierna Ascoli Satriano; il vescovo Pardo compare tra i partecipanti al raduno 
del 314, ad Arles, per la controversia donatista e il vescovo Marco tra quelli del 
concilio di Nicea nel 325, che definì la divinità del Verbo. Essi sono 



22 Salvatore Palese 
 
 
 
della regio II dell’amministrazione dell’Impero Romano Apulia et 
Calabria. Nei decenni seguenti fu presente nell’assemblea del vescovi 
tenutasi a Serdica, nel 343, Stercorio di Canosa.  

Testimonianze di presenza di comunità cristiane sono, al nord, quanto rima-
ne della basilica del IV-V secolo a Herdonia e a Siponto, coeva alla vasca bat-
tesimale, più antica, e che si conserva a Venosa; a Egnatia, al centro della regio-
ne; al sud, rimane in piedi Santa Maria della Croce, a Casarano, con i maggio-ri 
mosaici cristiani di Puglia, datati dagli storici agli anni 431-451.  

Le fonti archeologiche rivestono una particolare importanza per lo stu-dio 
delle origini del cristianesimo in questa regione e nell’ultimo cinquanten-nio 
notevoli progressi hanno conseguito le ricerche avviate e sostenute da Antonio 
Quacquarelli e dai suoi discepoli baresi: è stata esplorata una gamma vastissima 
di testimonianze di età paleocristiana e altomedioevale.  

Altre comunità cristiane le conosciamo dalle lettere dei vescovi 
romani, dei sec. V-VI e dalla partecipazione di vescovi pugliesi alle 
riunioni conciliari di quei secoli: Lucera, Larino, Carmeia (Foggia), Bari, 
Taranto, Lecce, Brindisi, Gallipoli e Trani.  

Al sinodo romano del 465 parteciparono quattro vescovi dell’Apulia: Palladio 
di Salpi, Felice di Siponto, Probo di Canosa e Concordio di Bari. Il primo dichiarò 
la sua fedeltà alla disciplina ecclesiastica e parimenti dichiarò Probo di Canosa 
che, apprezzato a Roma, era stato inviato a Costantinopoli a spiegare 
all’imperatore Leone le ragioni per la quali il vescovo romano Sim-pliciano non 
poteva approvare il canone 28 del concilio di Calcedonia. Trent’anni dopo, il 
vescovo romano Gelasio (492-496) scrisse al clero e al popolo di Brindisi per 
annunziare l’invio del vescovo Giuliano che avrebbe portato le istruzioni circa le 
ordinazioni presbiterali, la divisione delle rendite della comunità e la concessione 
del battesimo; ai vescovi Giusto di Larino e Probo di Carmeia (a sud di Foggia), 
scrisse del vescovo di Lucera e di un monasterium delle imme-diate vicinanze, con 
ecclesia e sacrarium proprium, in forte contrasto tra loro; e successivamente ai 
vescovi Rufìno di Canosa e Aprile di Larino per inqui-sire ancora sull’operato del 
vescovo di Lucera che aveva ordinato preti due schiavi senza il consenso della loro 
padrona. E ad altri vescovi fu affidata l’in-dagine sul comportamento del vescovo 
Proficuo di Salpi per vari fatti che erano stati denunciati a Roma; infine, tra la 
fine del 494 e l’agosto 495, Gelasio annun-ciò al clero e al popolo di Taranto che 
stava per inviare il nuovo vescovo Pietro.  

Quello delle ordinazioni dei chierici era un problema che si era imposto con 
urgenza nelle varie Chiese della regione, se già nel 429 il vescovo romano 
Celestino aveva inviato a tutti i vescovi dell’Apulia et Calabria una lettera per 
esortarli efficacemente al rispetto delle norme date a riguardo, al rispetto del 



Storia delle Chiese di Puglia 23 
 
 
 
diritto dei chierici, proibendo che i laici fossero promossi direttamente a vescovi, 
a discapito dei chierici impegnati già nel servizio divino. «Alcune città prive delle 
loro guide vogliono chiedere come loro vescovi alcuni laici: è errore e spregevole 
pensare che noi possiamo conferire tale ufficio a persone che hanno seguito non la 
via di Dio, ma quella secolare (...) giudicano male i loro chierici (...) pensano in 
modo pessimo anche di noi perché ritengono che ciò è a noi possibile fare (...) non 
avrebbero osato tanto se qualcuno non li aves-se sostenuti con il suo parere». 
Celestino in modo perentorio raccomandava: «nessuno ammetta un laico nelle 
funzioni clericali e permetta che ciò avvenga (...). Il popolo va istruito, non seguito. 
E noi abbiamo il dovere di ammonire colo-ro che non sanno ciò che a loro è lecito 
o no, e di non dare loro il consenso». Sono testimonianza di anticipato fenomeno 
di clericalismo e di cupidigia per l’ufficio pastorale divenuto già socialmente 
prestigioso.  

Il rapporto con la Chiesa romana si andò rafforzando e Rufìno di Canosa 
partecipò al concilio romano del 499 e a quelli convocati dal vescovo Simmaco (498-
514) negli anni 501, 502, 504 intervennero pure Probo di Canosa, Rufenzio di 
Egnazia, Donnino di Aeca, Eutichio di Trani e Memore di Canosa.  

Canosa, nel VI secolo, è certamente la comunità più importante della regio-
ne e il ruolo del vescovo Sabino (541-566) è di grande rilievo negli sviluppi del 
cristianesimo e delle istituzioni ecclesiastiche, nonché nella tessitura dei rap-porti 
tra occidente e oriente, considerata pure la sua collocazione nell’era di Giustiniano 
e la carenza di diocesi metropolitane nell’intera regione. Per la sua comunità che 
cresceva nella Canosa sempre più cristiana, egli fece costrui-re il battistero di San 
Giovanni accanto all’antica basilica di San Pietro, la basilica cimiteriale di Santa 
Sofìa ed altri edifìci sacri.  

Similmente era avvenuto ad Egnazia dove fu costruita una seconda basi-lica 
e a Siponto dove era stato situato un battistero presso la basilica episco-pale. 
Nuove costruzioni basilicali vennero erette a Trani, a Bari e a Lecce.  

Negli anni in cui Giustiniano ricostituì l’unità dell’impero, nella Puglia meri-
dionale (la Calabria) comparve il primo vescovo di Gallipoli, Domenico, che nel 551 
firmò la condanna dei tre Capitoli insieme ad altri vescovi occidentali e, due anni dopo, 
Venanzio di Lecce sottoscrisse la lettera del vescovo romano Vigilio al con-cilio di 
Costantinopoli del 553. Frattanto Otranto diventava il porto continuamente 
controllato dalla flotta bizantina. Indizi generici che fanno intravedere la tendenza di 
queste Chiese ad orbitare nella sfera orientale, come si evidenzierà nei secoli seguenti. 
Rapporto che caratterizzò pure altre Chiese costiere che dalle regioni orientali 
importarono manufatti artistici per le loro costruzioni liturgiche e per le sepolture. E 
questo si configurò ancor più per le sedi di Taranto, Brindisi, Lecce, Otranto e Gallipoli 
dopo l’occupazione longobarda posteriore al 570. 



24 Salvatore Palese 
 
 
 

I Longobardi produssero ulteriori sconvolgimenti nell’organizzazione 
eccle-siastica: alcune sedi della Puglia settentrionale (Apulia) scomparvero e 
in quel-la meridionale (Calabria) si persero le tracce dei vescovi in altre sedi. 
Di fatto i nuovi invasori lasciarono i vescovi dove erano i loro gastaldi, Canosa 
prima e Siponto, Lucera e Bari poi. Il duca di Benevento nominava i vescovi, 
il popo-lo e il clero li ratificava. Nuova vitalità, frattanto, acquisì il culto di s. 
Michele sul Gargano che i nuovi signori protessero in ogni modo: quel centro 
in cui era stato consacrato un edificio negli anni 493-494, primo nell’orbe 
cristiano, fuori dalle città tradizionali, vide una seconda stagione della lunga 
esistenza di meta di pellegrinaggi.  

Le sedici lettere di Gregorio I (590-604) a vescovi della regione e a suoi 
fiduciari contengono significative notizie riguardanti le condizioni del clero e dei 
fedeli, alla fine del VI secolo, nonché le funzioni dei vescovi. La prima con-
siderazione che si impone riguarda il fatto che al nord e al sud della regione s. 
Pietro è divenuto titolare di grandi proprietà terriere a lui donate, delle quali il 
vescovo romano era amministratore: Gregorio affermava possesso dell’a-postolo 
l’intera città di Gallipoli, come di quella massa terriera, collocata nell’Apulia. Di 
questa amministrazione Gregorio scrisse ripetutamente a Sergio “rector 
patrimonii s. Petri” che risiedeva a Siponto con competenza su tutta la regione, e 
nella corrispondenza con il vescovo Savino di Gallipoli e con Pietro di Otranto. 
Nel 593 Gregorio richiamò energicamente Felice, vescovo di Siponto circa 
l’osservanza della disciplina del suo clero di cui faceva parte il nipote e  
vi ritornò con altre due lettere; nello stesso anno segnalò a Giovanni, vescovo di 
Gallipoli, il comportamento del vescovo Andrea di Taranto perché provve-desse 
efficacemente. Nel 595 incaricò Pietro di Otranto di visitare le Chiese di Brindisi, 
Lecce e Gallipoli e di provvedere alla consacrazione dei loro vesco- 
vi. Infine, nel 603 augurò a Onorio, vescovo di Taranto, di utilizzare quanto 
prima il nuovo battistero che aveva costruito nella chiesa di Santa Maria, 
affin-ché «per il sacro lavacro fossero cancellate le macchie dei peccati».  

Lo sconfinamento ulteriore dei Longobardi e il loro consolidamento nel duca-to di 
Spoleto, alla fine del sec. VII, scompigliarono gli assetti politici tradiziona-li e più 
difficile diventò il controllo bizantino delle regioni italiane. Anche se nel 758 i 
Bizantini riconquistarono Otranto, non poterono garantire le popolazioni dalle 
scorrerie degli arabi nel corso della prima metà del secolo IX. Questi ulti-mi, 
addirittura, nell’847 conquistarono Bari e vi costituirono un emirato fino all’871, 
stabilendo consistenti colonie e fortezze proprio a Taranto e nei suoi dintorni.  

La riconquista bizantina delle regioni meridionali, alla metà del secolo 
IX, favorì gli sviluppi delle comunità cristiane e l’organizzazione delle sedi 
vescovili. Si è parlato di una vera e propria “bizantinizzazione”. I vescovi di 



Storia delle Chiese di Puglia 25 
 
 
 
Otranto si collegarono con Costantinopoli e il suo patriarca; quello di Oria, 
dove arretrarono i vescovi di Brindisi, fece pervenire i resti del monaco 
palestine-se Barsanufio; l’estremo territorio della penisola salentina fu 
coperto di edifì-ci di culto, le cui tracce rimangono ancora, come nel caso di 
Santa Eufemia di Specchia e di quella di San Pietro a Giuliano del Capo, o di 
piccoli monasteri e di insediamenti rupestri con cripte aventi affreschi 
absidali come quelli di Teofilatto a Carpignano Salentino.  

I Bizantini, inoltre, come ha rilevato Vera von Falkenhausen, fecero sedi 
vescovili i numerosi centri che si andavano formando e diedero maggiori tito-li a 
quelle sedi delle città più importanti della Puglia centrale e settentriona-le: nel 
971 Bovino ebbe il vescovo, come pure Ascoli Satriano e Troia, Monopoli e Ostuni; 
fu nuovamente dato un vescovo a Siponto; nel 953 al vescovo di Canosa e Bari fu 
attribuito il titolo arcivescovile e nel 975 fu trasferita la sede a Bari, quando vi fu 
insediato il catapano, il governatore dell’intera Italia bizantina meridionale; 
fecero pure arcivescovi quelli di Taranto (978), Trani (987), Lucera (1005), 
Brindisi (1010) e Siponto (1028). Tutti latini questi vescovi, prima e dopo la 
promozione arcivescovile continuarono a dipendere da Roma; ai Bizantini 
interessava il controllo delle popolazioni attraverso di loro. Infatti, alle auto-rità 
imperiali bizantine premeva promuovere a posizioni ecclesiastiche di rilie-vo 
sudditi leali all’imperatore, e in certi casi conveniva loro affidare una secon-da 
Chiesa a un vescovo o arcivescovo che avesse dato prova di lealtà, piutto-sto che 
lasciare eleggere un chierico sconosciuto, eventualmente espressione della 
semplice tradizione latina. Possono spiegarsi in tal modo le numerose cumulazioni 
di titoli vescovili nelle stesse persone, nella seconda metà del seco-lo X: vescovi di 
Canosa e Bari e al tempo stesso di Brindisi e Oria, vescovi di Brindisi e Monopoli 
e Ostuni, vescovi di Trani e Ruvo, di Bari e Trani.  

Durante i tre secoli di dominazione bizantina la tradizione liturgica lati-na 
non fu interrotta e vano fu qualche tentativo compiuto, ad esempio, a Taranto nel 
978, da Niceforo Foca. Forse non si può dire così a Otranto, dove è ancor oggi in 
piedi la chiesa di San Pietro: i suoi vescovi, come già accennato, dalla fine del 
secolo IX alla fine del secolo XI, svilupparono i rapporti con la sede 
costantinopolitana e nel 1054 il vescovo Ippazio fu presente al sinodo di Michele 
Cerulario che scomunicò i legati romani. Nelle polemiche letterarie che la pre-
cedettero fu protagonista Giovanni vescovo di Trani.  

La vita religiosa delle popolazioni si arricchì di non pochi tratti orientali delle 
devozioni a Maria e ai Santi, che entrarono nei calendari liturgici delle chiese, e 
negli stilemi delle figurazioni degli insediamenti rupestri della peni-sola 
salentina. In tale direzione diedero un contributo anche i monasteri che si 
andavano diffondendo: essi divennero centro di irradiazione religiosa. 



26 Salvatore Palese 
 
 
 

In verità sono molto scarse le notizie sulla presenza degli insediamenti 
monastici. Dallo studio delle cripte eremitiche in Puglia e in Lucania, nonché di 
qualche impianto calabrese, si può ritenere, con Agostino Pertusi, che le espe-
rienze monastiche si configurarono in eremiti che abitavano negli anfratti del 
suolo, accanto ad una chiesa ricavata nella roccia o costruita in pietre, che costi-
tuiva il katholicon. Tra questi monaci italo-greci fu un succedersi di forme 
eremitiche e di esperienze cenobitiche: forse prevalsero gli anacoreti, come attesta 
la letteratura agiografìca dei secoli IX-XI, piuttosto restii alla vita comu-nitaria, 
desiderosi di vivere in solitudine, alla ricerca della contemplazione, in durissima 
ascesi. Forse, come è stato scritto, il loro stile improntò di indivi-dualismo l’indole 
religiosa delle popolazioni meridionali e pugliesi.  

Alla fine del secolo X, i monasteri esistenti in Puglia erano numerosi e quel-li 
italo-greci erano maggiormente nell’area ionica della parte meridionale. Tra questi 
ultimi primeggiava il monastero di San Pietro a Taranto, che era insignito del titolo 
“imperiale”, unico in tutta l’Italia bizantina, e dipendeva direttamen-te 
dall’imperatore di Bisanzio. Sempre a Taranto, nell’isola maggiore, vi era pure quello 
intitolato a s. Pietro, fondato nel 970. Nei primi decenni del secolo seguen-te ne sorsero 
altri: quello di San Giovanni Battista, e dei Santi Filippo e Nicola a Taranto; nel 1028 
quello di Santa Maria a Trani, nel 1032 quello di Santa Maria, San Giovanni Battista 
e San Giovanni evangelista a Bari, nel 1034 quello di Santa Maria di Monte Arato a 
Troia, nel 1041 quello di Santa Sofia a Bari. Senza dire i cinque monasteri del contado 
di Oria, quelli intorno a Gallipoli e quelli rurali e rupestri del Salento estremo. Le loro 
fondazioni avvenivano in modo sponta-neo. Come ha scritto Giovanni Lunardi, un 
laico contadino o proprietario di terre costruiva sul suo fondo un monastero, si faceva 
monaco e ne diventava primo abate; monasteri privati sui quali gli eredi esercitavano 
particolari diritti; mona-steri privati in mano a laici ed ecclesiastici, di piccola entità, 
che spesso non sopravvissero alle turbolenze dei decenni seguenti e furono, poi, donati 
alle nuove fondazioni latine. A Taranto, infatti, dal 1028 c’era il monastero di San 
Benedetto, a Brindisi nel 1058 fu fondato quello di Sant’Andrea dell’isola. 
 
 
2. La sistemazione “normanna” delle Chiese pugliesi 
 

Ulteriore tappa fondamentale per la sistemazione delle Chiese di Puglia  
è rappresentata dalla conquista della regione che i Normanni fecero tra 
il 1053 e il 1080.  

Roberto il Guiscardo, dopo la vittoria riportata a Civitate, nella pianura 
dell’alta Puglia, nel giugno 1053, e dopo il suo incontro con papa Leone, con- 



Storia delle Chiese di Puglia 27 
 
 
 
quistò, nel 1055, Oria, Nardò, Lecce e poi Otranto e Gallipoli; nella primavera del 
1057 si fece conte di Puglia e, nell’agosto di quell’anno, a Melfì, si fece rico-noscere 
come tale dagli altri capi normanni. Ancor più, sempre a Melfi, si fece dare il titolo 
di duca di Puglia e Calabria da papa Nicolò II, a legittimazione delle conquiste 
compiute. Egli, da parte sua, si impegnava a difendere i dirit-ti della Chiesa 
romana dalle pretese degli imperatori bizantini e germanici.  

Negli anni seguenti recuperò le città dai Bizantini che le avevano ripre-se. 
Nel 1071 conquistò Bari e fu un punto di non ritorno del controllo dell’intera 
regione, che consolidò nel corso del decennio, vincendo divisioni tra i suoi e 
ribellioni che qua e là erano scoppiate. Con la conquista di Trani, di Taranto e di 
Bari nell’inverno 1078-1079 si poteva considerare compiuta la conquista defi-
nitiva della Puglia. L’incontro di Ceprano con papa Gregorio VII, nel giugno 1080, 
quando Roberto, in ginocchio, prestò giuramento feudale al papa roma-no che gli 
riconosceva l’investitura di tutte le terre conquistate in trent’anni, aprì una nuova 
era storica dell’Italia meridionale e della Puglia.  

I Normanni vincitori procedettero in tutte le regioni meridionali ad inse-diare 
vescovi latini, non tanto per un piano sistematico di latinizzare le sedi epi-scopali, 
come ha affermato Holtzmann, quanto, invece, come ha chiarito Girgen-sohn, 
secondo una politica di recupero progressivo alla giurisdizione romana delle sedi 
che le erano appartenute prima della crisi iconoclasta e dei contra-sti del secolo 
IX tra le Chiese di Roma e di Costantinopoli. Significative, in tal senso, sono le 
situazioni dei vescovi di Gallipoli che continuarono ad esse-re greci fino al secolo 
XII e di quelli della sede più importate di Otranto, che furono ben presto latini. I 
vescovi pugliesi, come quelli delle altre regioni meri-dionali, greci o latini che 
fossero, si misero nell’obbedienza di papa Urbano II durante l’importante concilio 
che egli venne a fare a Melfì nel 1089.  

Nell’organizzazione generale della Puglia che i Normanni completarono nel 
secolo seguente, essi definirono quella geografia delle sedi vescovili, che è dura-ta 
sette secoli, sia pure ridimensionata, fino agli inizi del secolo XIX ed oltre. Nella 
Puglia meridionale, Alessano, Castro, Ugento, Gallipoli e Lecce rice-vettero 
vescovi dipendenti dal metropolita di Otranto; Mottola e Castellaneta divennero 
sedi vescovili soggette al metropolita di Taranto; Ostuni e Monopoli ebbero vescovi 
sotto la giurisdizione del metropolita di Brindisi e Oria. Nella Puglia centrale, 
divennero sedi vescovili Polignano, Conversano, Bitetto, Giovinazzo, Molfetta, 
Bitonto, Ruvo e Minervino sotto quella del metropolita di Bari; Bisceglie, Andria, 
Salpi ricevettero vescovi dipendenti dal metropoli-ta di Trani; Gravina fu sede 
dipendente di Acerenza, al pari di Montepeloso (Irsina). Infine, nella Puglia 
settentrionale le sedi vescovili di Ascoli Satriano, Bovino, Volturara, Tertiveri e 
Montecorvino, Troia, Civitate e Venosa furono 



28 Salvatore Palese 
 
 
 
collegate alla sede metropolitana di Benevento, mentre da quella di 
Siponto fu fatta dipendere la sede di Vieste. Come è stato notato, accanto 
ad ogni conte nor-manno venne posto un vescovo, come pure nelle città 
costiere che si andavano formando in Terra di Bari e in Capitanata, grazie 
all’afflusso degli abitanti delle campagne circostanti.  

Di conseguenza, tra la fine del secolo XI e gli inizi del secolo XII, in que-sti 
centri fervidi di traffici marittimi, vescovi e clero insieme con i conti e i popo-lani, 
si diedero a costruire cattedrali, vicine o non lontane dai castelli, che diven-nero 
il centro delle città. La Puglia, come è stato detto, divenne un grande cantiere che 
rimase aperto per numerosi decenni. Negli ultimi decenni del seco-lo XI, secondo 
la cronologia possibile, si iniziò la costruzione di quelle di Canosa (1071-89), di 
Bisceglie (1073), di Otranto (1080-88), della grande chiesa di San Nicola a Bari 
(1089) e di quelle di Brindisi, di Troia (1093), di Trani (1097); si ricostruì Santa 
Maria di Siponto, consacrata nel 1117. Alle soglie del secolo XII si iniziò la 
costruzione della chiesa matrice di Palo del Colle (1110) di Santa Maria Maggiore 
di Barletta, dopo il 1139; nel 1162 fu fondata la chiesa di Santa Maria dei Martiri 
(santi pellegrini) a Molfetta, mentre si procedeva alla costru-zione del duomo. Nei 
decenni seguenti furono costruite le cattedrali di Bari (1170-1178), di Bitonto 
(1175-1200), la chiesa dei Santi Nicolò e Cataldo a Lecce (1130), le cattedrali di 
Taranto e di Giovinazzo. Ed ancora nel secolo XIII quel-le di Ruvo (1200), di 
Altamura (1232), di Bitetto (1235).  

Esse sono ancora visibili testimoni delle vicende storiche delle città che si 
sono sviluppate intorno: sono diventate simbolo della loro identità e consi-derate 
ancor oggi segni della loro fede cristiana, trasmessa nei secoli. In esse si coniugano 
tradizioni e novità e si conservano insieme. La loro novità è negli impianti 
architettonici, nelle forme plastiche degli ornamenti lapidei (si pensi ai portali, 
alle cattedre episcopali ed ai pulpiti), nelle forme della suppelletti-le liturgica (mi 
riferisco, ad esempio, agli exultet pasquali): essi portano i gusti dei guerrieri 
residenti e dei pellegrini di passaggio. La tradizione è espressa nei siti degli 
impianti antichi che le ricerche archeologiche ci vanno restituen-do; nella 
superstite decorazione pittorica, dove la devozione ai santi antichi è custodita nei 
calendari liturgici e nei codici redatti con cura. Questo processo di sintesi tra 
novità e tradizione, verificatosi nell’intera regione e in tutto il regno dei 
Normanni, è ancora visibile ad Otranto: a quattro passi dalla chiesa di San Pietro, 
forse cattedrale bizantina, con i santi raffigurati e venerati per secoli, i nuovi 
signori vollero la nuova e grandiosa cattedrale inaugurata nel 1098. E di esempi 
analoghi se ne potrebbero indicare altri, da Monte Sant’An-gelo nel santuario di 
San Michele, a Bari nella cattedrale costruita sulla più antica, di età 
paleocristiana e su quella di età bizantina, con la eliminazione di 



Storia delle Chiese di Puglia 29 
 
 
 
altri edifici sacri recentemente ritrovati. È facile vedere accanto ai santi della 
tradizione inneggianti al Cristo, gli altri portati da lontano, dai nuovi domina-
tori, che la gente delle città cominciò a venerare suoi intercessori.  

I principi normanni favorirono lo sviluppo dei monasteri: a quelli esisten-ti 
se ne aggiunsero nuovi, di varia origine e tradizione. Tra i monaci italo-greci, i 
nuovi signori promossero lo sviluppo del cenobitismo secondo le rego-le che 
vennero redatte in questo periodo: esse riguardavano l’ufficiatura divi-na, il 
calendario religioso, la convivenza, i comportamenti virtuosi e le punizioni delle 
colpe, l’amministrazione dei beni e i rapporti con gli eredi dei fondatori. Un dato 
significativo fu l’introduzione della ratifica da parte del re dell’egu-meno eletto o 
nominato. Questa evoluzione, in Puglia, attestata nel monaste-ro di San Nicola di 
Casole sul territorio otrantino, fondato tra il 1089 e il 1093: qui si originò pure 
uno sviluppo di interessi per ogni genere di scritti religiosi e infine, verso il secolo 
XIII, per quelli filosofici e poetici. Certamente i Normanni promossero la 
fondazione dei monasteri latini e favorirono i Benedettini di Cava dei Tirreni e di 
Montecassino. A questi ultimi, nel 1080, donarono il monaste-ro di San Pietro 
imperiale di Taranto e l’anno seguente, nel 1081, concessero l’altro monastero 
tarantino di San Benedetto a quello di Cava. Numerose diven-nero le dipendenze 
dei Cavensi nella parte centrale della Puglia e i quella set-tentrionale della Terra 
d’Otranto. Quei piccoli monasteri rurali e rupestri della parte meridionale di 
questa provincia furono dati ai Benedettini, pur conser-vando, essi, antiche 
tradizioni liturgiche e proprie modalità di convivenza.  

Una fondazione di origine pugliese fu quella che s. Giovani di Matera († 1139) 
venne a fare tra le pendici del Gargano; a pochi chilometri da Monte Sant’Angelo. 
Le modalità di estrema austerità e di timbro chiaramente eremitico suscitaro-no 
un forte fascino nelle contrade circostanti Pulsano, ma pure in regioni lon-tane. I 
Pulsanesi vestivano il saio bianco sul quale indossavano uno scapolare nero con 
cappuccio, camminavano scalzi; la loro giornata era piena di preghie-re e di lavoro. 
Non pochi di loro vivevano alla maniera eremitica in celle (spes-so anfratti) situate 
a strapiombo nelle fiancate del cosiddetto “vallone dei romi-ti”; si astenevano dalle 
carni, dal vino, dal latte e dai suoi derivati; l’austerità della vita era espressa 
anche nei nomi dei primi seguaci di Giovanni da Matera. E accanto alla comunità 
maschile si istituì pure un ritiro femminile della stes-sa indole che prese il nome 
di San Barnaba. In trent’anni i Pulsanesi si diffu-sero rapidamente nella 
Capitanata, in Basilicata, in Abruzzo, nel Lazio, nell’Umbria, nella Toscana dove, 
a Pisa, furono chiamati “gli scalzi”, in Liguria, nell’Emilia e nella Valle Padana. 
Ma la loro stagione, segnata da forti collega-menti che mantenevano unito 
l’insieme, non fu lunga.  

Nel secolo XII la Puglia si andò caratterizzando di una molteplicità di espe- 



30 Salvatore Palese 
 
 
 
rienze e di tradizioni. Monaci italo-greci e monaci latini di tradizione cavense e 
cassinese vennero a convivere nelle stesse province, in mezzo a popolazioni 
anch’esse variegate nei loro riti e tradizioni, con vescovi latini e chiese con 
evidenti segni delle tradizioni greche: tratti di quell’unico ecumene cristiano del 
Mediterraneo medievale, dove protendevano le regioni meridionali d’Italia.  

Poche sono ancora le notizie sulla vita religiosa delle popolazioni e sulle 
modalità con le quali si provvedeva alla loro assistenza da parte del clero, nei vari 
luoghi. Sotto questo profilo rimangono da studiare le migliaia di pergamene 
conservate negli archivi dei Capitoli delle cattedrali e in quelli vescovili, edite e 
inedite, peraltro recentemente “riscoperte”, tra le quali vanno considerati i ben 
noti exultet di Bari e di Troia, per esplorare le forme con cui si andò orga-nizzando 
il rapporto tra clero e fedeli e tra i vari gruppi di questi ultimi. Da quel poco che 
si conosce, si può dire che anche nelle province pugliesi era in vigo-re il carattere 
privato delle istituzioni ecclesiastiche e monastiche, secondo l’or-ganizzazione 
feudale del territorio e dei poteri. Le numerose bolle papali, spes-so riguardanti 
le circoscrizioni delle competenze dei vescovi ed i loro rapporti, configuravano, 
anche da queste parti, il vescovo come dominus ecclesiarum. Meritano ancora 
particolare attenzione i canoni dei sinodi e dei concili che i papi romani, da Leone 
IX ad Alessandro III, vennero a svolgere in vari luoghi della regione e di quelle 
vicine: nel rinnovamento generale che essi andavano pro-muovendo e 
confermando, di particolare interesse sono i canoni dedicati alla celebrazione dei 
riti sacramentali e della penitenza in special modo.  

Su questa realtà istituzionale che si andò consolidando e arricchendo in 
modo variegato, la monarchia normanna e quella sveva successiva esercita-
rono un significativo esercizio di autorità, con prassi e provvedimenti gene-
rali quasi anticipatori di forme di governo centrale e di organizzazione regia 
come quella di Federico II (1231), che istituì suoi rappresentanti nella Terra 
d’Otranto, nella Terra di Bari e nella Capitanata, le tre grandi province che 
arti-colarono l’insieme delle “Puglie”. Di particolare interesse è pure la 
situazione che Federico II determinò a Lucera per circa settant’anni, con 
l’insediamen-to di migliaia di arabi trasferiti dalla Sicilia: essi cambiarono il 
volto della città, anche con la loro grande moschea, fino a quando Carlo II 
d’Angiò, agli inizi del secolo seguente, li sterminò.  

Dai porti delle città marittime partivano e arrivavano pellegrini e mer-
canti. Da Brindisi, Taranto, Trani passavano pure soldati, tutti diretti o rien-
tranti dalle spedizioni verso oriente, dove la regione delle origini cristiane e 
Gerusalemme esercitavano attrattive religiose, impastate di altre motivazio-
ni e di altri interessi. Una fitta rete di ospedali, spesso mantenuta dagli ordi-
ni ospedalieri e militari, si diffuse sul territorio della regione. 



Storia delle Chiese di Puglia 31 
 
 
 

In questo contesto si sviluppò ulteriormente il santuario di San Michele sul 
Gargano, raggiunto da pellegrini di ogni genere, principi normanni e regnan-ti, 
papi, dignitari ecclesiastici di ogni grado, e si affermò pure la basilica di San 
Nicola a Bari. Costruita per custodire le ossa ritenute del santo e qui tra-slate da 
Mira, essa fu arricchita di crescenti donazioni e divenne chiesa regia degli 
Angioini, nella seconda metà del secolo XIII. Si insediarono poi quegli “uomini 
nuovi” che realizzavano forme originali della sequela Christi, rap-presentati dai 
frati mendicanti di Francesco d’Assisi e di Domenico di Guzman.  

Dei primi si conosce fra Lucas Apulus di Bitonto, nominato nel 1220 da s. 
Francesco ministro provinciale per i luoghi santi; egli proveniva dalla provin-cia 
Apuliae, la quinta delle undici, costituita nel 1217. Dei Domenicani un primo 
pugliese è il beato Nicola Paglia di Giovinazzo (1256) e loro primi insediamen-ti 
furono quelli di Trani (1221) e di Lucera (1233-1234) ai quali si aggiunsero quelli 
di Brindisi (1228) e Barletta (1238). Le loro chiese, come quella di Santa Croce dei 
Domenicani di Brindisi, divennero centro di vita religiosa nuova, essenzialmente 
incentrata sulla predicazione e sull’amministrazione dei sacra-menti; come nuovo 
divenne il loro modo di vivere tra le popolazioni cittadine, diverso da quello dei 
canonici delle cattedrali e dei monaci. A questi due ordi-ni si aggiunsero più tardi, 
meno numerosi, i carmelitani e gli agostiniani. Questi frati non rimasero estranei 
ai contrasti dei papi con Federico II, ad esempio a Lucera, e a quelli con il clero 
locale a Barletta e a Brindisi. La loro mobilità da un convento all’altro costituì un 
elemento dinamico nelle società cittadine e loca-li, sia dal punto di vista religioso 
e pastorale, come pure in ordine alla cultura e alle creazioni monumentali. Si 
pensi, ad esempio, agli studi dei Domenicani di cui ci sono date precise notizie per 
Trani e Barletta e alla splendida chiesa francescana di Santa Caterina di 
Galatina, della fine del XIV secolo. Senza dimenticare che dai conventi dei 
mendicanti, spesso, furono tratti i vescovi per le varie diocesi della regione nel 
XIII-XIV secolo e in quelli seguenti. 
 
 
3. Gli sviluppi antecendenti e conseguenti il concilio di Trento 
 

Sulle istituzioni ecclesiastiche pugliesi si riflessero gli sviluppi 
comples-sivi della cristianità europea e dei rapporti di potere che si 
affermarono dal XV-XVI sec.  

Sui beni delle chiese cattedrali, parrocchiali e monastiche si impose l’au-
torità di singoli e di gruppi, quanto più sui territori si affermò quella dei re di 
Napoli o di grandi principi che assegnarono le città a baroni e aristocratici. Il 
controllo di tutti costoro divenne sempre più esigente, quanto diventavano red- 



32 Salvatore Palese 
 
 
 
ditizie ai papi lontani le loro tasse beneficiali. Le città pugliesi che riuscirono a 
farsi riconoscere i loro ordinamenti, richiesero costantemente il “privile-gio” che i 
benefìci ecclesiastici fossero assegnati a chierici cittadini o del luogo.  

Quando ai vertici ecclesiastici si aprì la crisi di autorità chiamata scisma 
occidentale, alla cui origine ci fu Bartolomeo Prignano, arcivescovo di Bari, dove 
peraltro non lasciò tracce della sua permanenza, la situazione divenne assai 
diffìcile. Le obbedienze ai diversi papi, che pretendevano di essere le legit-time 
detentrici della massima autorità ecclesiastica, per un quarantennio (1378-1417) 
frantumarono l’unità della cristianità europea, almeno nei suoi aspetti 
istituzionali, e produssero disordine e contrapposizioni nelle nomine dei tito-lari 
delle sedi vescovili e nelle assegnazioni dei patrimoni delle istituzioni eccle-
siastiche. Re e principi locali provarono a porvi rimedio. L’iniziativa, in verità, 
giovò più all’affermazione della loro autorità, che a rivitalizzare gli ecclesiastici 
più bisognosi di ripresa. Così avvenne in Puglia per opera dei grandi principati, 
come quello degli Orsini di Taranto che si andavano affermando all’interno del 
Regno di Napoli, dissanguato dai contrasti dinastici degli Angioini. Con l’oc-
cupazione aragonese alla fine del sec. XV, Ferdinando il Cattolico ottenne il diritto 
di nominare i vescovi di tutte le sedi del Regno.  

Nelle province pugliesi si riversavano frattanto gruppi di profughi dai 
Balcani in fuga dai Turchi, che alla fine del sec. XIV avanzavano in quelle 
regio-ni; particolarmente gruppi di cristiani albanesi che trovarono 
sistemazione nei dintorni di Taranto (a San Giorgio Jonico), del Gargano e 
altrove, nei pos-sedimenti assegnati dai monarchi aragonesi di Napoli all’eroe 
albanese Giorgio Castriota Scanderbeg e ai suoi discendenti.  

I rapporti tra le due sponde adriatiche si infittirono e fino al XVI sec. 
maestranze di costruttori operarono nelle città della costa barese, come a Mola di 
Bari. La minaccia turca dopo la caduta di Costantinopoli (1453) suscitò la 
devozione alla Madonna di Costantinopoli. Fu tragedia nel 1480, quando i Turchi 
di Maometto II sbarcarono ad Otranto, nonostante la difesa di centinaia di 
cristiani che resero testimonianza della loro fede fino alla morte. La devasta-zione 
si diffuse nella penisola salentina dove i Turchi, per circa un anno, com-pirono 
scorrerie di ogni genere, fino a quando furono costretti a ritirarsi.  

Nelle complesse vicende dinastiche che precedettero la definitiva 
siste-mazione della Puglia, insieme con le altre province napoletane, nel 
dominio di Carlo V, tre fatti sono di rilievo.  

Innanzitutto, alcune città costiere, da Trani a Gallipoli, furono occupate dalla 
Repubblica Veneta e si originarono significativi rapporti culturali, artistici e 
devozionali, che perdurarono a lungo. In secondo luogo, nelle città si afferma-rono 
famiglie aristocratiche e le sedi vescovili divennero appannaggio di alcu- 



Storia delle Chiese di Puglia 33 
 
 
 
ne di esse o di eminenti ecclesiastici, influenti nella Curia romana, che le riser-
varono a familiari o dipendenti, nel più ampio contesto della crisi del sistema dei 
benefici, dell’affidamento in commenda dei patrimoni ecclesiastici e del carico di 
pensioni sulle loro rendite. Tanto si può rilevare scorrendo le cronotassi epi-
scopali, consultabili nella ben nota Hierarchia catholica (curantibus G. Gullik,  
C. Eubel, L. Schmitz-Kallenberg, III, Monasterii 1923). Infine, il concordato di 
Barcellona del 1529, fra il vincitore Carlo V e l’umiliato Clemente VII: con esso 
alcune sedi furono riservate alla diretta nomina papale, ma la gran parte rimase 
sotto il diretto controllo della corona: sei delle dodici sedi di Terra d’Otranto 
(quelle metropolitane di Taranto, Brindisi e Otranto e quelle vesco-vili di 
Gallipoli, Ugento e Mottola) e quattro delle diciotto di Terra di Bari (Trani, 
Matera, Giovinazzo e Monopoli). Dieci sedi su ventiquattro dell’intero Meridione, 
di cui Carlo V acquisì il diritto di nomina dei vescovi, si trovavano nelle province 
pugliesi. Questa situazione concordataria non ebbe risultati immediati, ma comin-
ciò ad essere operativa nella seconda metà del secolo, con Filippo II, che si avval-
se delle sue prerogative e nominò, in genere, buoni vescovi “tridentini”.  

Sarà utile rilevare la partecipazione dei vescovi pugliesi al concilio 
Lateranense V (1512-1517) voluto da Giulio II per contrastare le iniziative con-
ciliari del re di Francia, e valutare i contributi ai lavori che possono far intra-
vedere problemi ed esigenze delle loro diocesi. Nei fenomeni di risveglio reli-gioso 
di quei decenni si può collocare il dotto Antonio De Ferrariis, di Galatone, di cui 
vanno ricordati, per quanto ci riguarda, il commento al Padre nostro e la terribile 
arringa De heremita (1517) contro la prassi religiosa del suo tempo.  

Significativa, anche se scarsa, fu la partecipazione di alcuni vescovi puglie-si 
al concilio di Trento (1545-1563). Il vescovo di Bitonto, Cornelio Musso (1544-74), 
francescano conventuale, tenne il discorso di apertura il 13 dicembre 1545 e 
diciassette anni dopo, l’arcivescovo di Otranto, Antonio De Capua, il 17 set-tembre 
1562, celebrò solennemente per la XXII sessione. Ma si fecero notare nell’ultimo 
periodo, anche Carlo Bovio, vescovo di Ostuni, e Antonio Sebastiano, vescovo di 
Ugento, con le sue dotte e convinte composizioni, senza dire del card. Girolamo 
Seripando, nativo di Troia (1493), che a Trento concluse la sua esi-stenza terrena 
nel marzo del 1563. Il Sebastiano, tornato in diocesi, fece il sinodo il 25 maggio 
1564 e passò il testo delle decisioni al vescovo di Nardò Giovan Battista 
Acquaviva, che le promulgò nel sinodo del 6 gennaio 1565. Tre anni dopo, nel 1567, 
gli arcivescovi metropoliti di Manfredonia, di Bari e di Otranto fecero il concilio 
provinciale con i loro suffraganei. L’anno seguen-te, 1568, lo tenne pure quello di 
Taranto, card. Marco Antonio Colonna (1560-68) che era stato a Trento e frattanto 
era stato nominato cardinale (1565), quasi a conclusione del suo episcopato, non 
senza aver istituito il seminario. 



34 Salvatore Palese 
 
 
 

Nel corso dei secoli del rinnovamento tridentino l’episcopato delle tre “ter-re” 
pugliesi divenne residente e, pertanto, legiferante: è rilevante il lavoro com-piuto 
con le visite pastorali, anche se non fu notevole il risultato per lo svilup-po delle 
forme e della modalità educativa del clero, tante furono le difficoltà per 
l’istituzione dei seminari e tanto stentata fu la loro attività e durata.  

Quella dei seminari in Puglia è ancora una storia da scrivere quasi per inte-
ro, nonostante alcune esplorazioni che portano alla conclusione: dovettero inter-
venire i sovrani napoletani, non tanto nel corso del sec. XVIII, ma ancor più tardi 
nel sec. XIX, durante la restaurazione post-rivoluzionaria, perché la for-mazione 
del clero diventasse un impegno primario dei vescovi.  

In compenso, grande fu il sostegno dei vescovi alla diffusione dei 
“nuovi” chierici regolari, quelli di recente istituzione, come Teatini, 
Gesuiti e, più tardi, Vincenziani. Particolare significato assunse la 
presenza dei Gesuiti nelle città e nei centri minori quella dei Cappuccini.  

Questi si attestarono a Rugge presso Lecce, intorno al 1530, e a Taranto, 
Gravina, Laterza, Grottaglie e Mesagne negli anni seguenti (1533-1539), chia-
mati dai signori del luogo e da pubbliche autorità o da singoli benefattori, e si 
diffusero tanto che, come è stato scritto, «verso la fine del Cinquecento non c’era 
in Puglia un centro abitato di una certa consistenza nel quale non ci fosse presente 
un convento cappuccino». Nel 1755 in Terra di Bari si contavano 29 conventi con 
528 frati e in Terra d’Otranto 33 conventi con 610, raggruppati in due province, 
quella di San Nicola di Bari e quella di Sant’Angelo o di Foggia.  

I Gesuiti arrivarono a Lecce nel 1574, guidati da s. Bernardino Realino, 
e istituirono un collegio nel 1583; a Cerignola rimasero dal 1578 al 1592, a 
Bari aprirono il collegio nel 1583; a Barletta nel 1592, a Bovino dal 1695 al 
1637, a Molfetta nel 1618 dopo sette anni di residenza, a Monopoli nel 1613, 
a Taranto nel 1624 dopo sette anni di residenza, infine nei secoli seguenti a 
Brindisi nel 1753; residenze rurali ebbero a Orta Nova, Sarno, Terlizzi, Torre 
Santa Susanna e stazioni missionarie a Ostuni, Manduria e Troia: una 
geografìa ristretta quel-la dei Gesuiti, ma fu enorme la loro presenza culturale 
e pastorale nelle fami-glie aristocratiche e la loro attività missionaria e 
benefica tra la gente sem-plice.  

Pure i Vincenziani di provenienza francese operarono in questa direzione. Ai 
primi del XVIII sec., a Deliceto, Alfonso Maria de Liguori diede forma orga-nica 
ai suoi amici “redentoristi” per l’evangelizzazione delle popolazioni rurali.  

Di particolare incidenza sulla storia dei regolari fu la soppressione dei piccoli 
conventi, decisa da Innocenzo X, con la bolla Instaurandae regularis disciplinae 
del 15 ottobre 1652. Gli effetti furono sensibili anche nelle diocesi pugliesi, come 
si conosce per quelle di Terra d’Otranto; effetti negativi, ripa- 

user
I Gesuiti

user
Vincenziani

user
Instaurandae 



Storia delle Chiese di Puglia 35 
 
 
 
rati dalla riapertura di una parte di essi. Nelle librerie dei seminari perven-
nero, e si conservano ancora, le biblioteche dei conventi; minori risultati ebbe 
la destinazione dei beni immobili ad incrementare la fondazione dei seminari 
o le rendite di quelli esistenti. Dalle accurate indagini relative alla Terra 
d’Otran-to furono soppressi 6 conventi di Agostiniani, 7 di Carmelitani, 1 di 
Carmelitani scalzi (Taranto), 1 di Celestini (Alessano), 16 di Conventuali, 6 
di Domenicani, 1 di Fatebenefratelli, 1 di Osservanti; vale a dire 39 conventi 
che rappresen-tavano il 21,19%, una percentuale inferiore alla media italiana 
che fu 24,25%. Successivamente 24 di essi furono riaperti; rimasero chiusi per 
sempre gli Agostiniani di Corsano, Maruggio, Mottola, San Crispiano; i 
Carmelitani di Campi, Caprarica, Canosino e Missiano; i Conventuali di 
Leporano, Montesardo, Squinzano, Stematia e Struda; i Fatebenefratelli di 
Taviano e gli Osservanti di Lecce.  

Nelle chiese e nelle case dei regolari antichi e nuovi, i laici si aggrega-
rono nelle confraternite di devozione e di carità. A quelle più antiche si 
aggiun-sero ovunque le confraternite del Sacramento e quelle del Rosario, 
aggre-gate spesso alle omonime arciconfratemite romane. Quelle con i titoli 
maria-ni sopravanzano le altre intitolate ai santi locali. Quello confraternale 
diven-ne un fenomeno davvero diffuso in maniera capillare, come hanno 
verifìcato recenti indagini per l’intero territorio regionale. Si può dire che 
nelle con-fraternite le popolazioni cristiane modularono la loro vita religiosa: 
nel corso dei secoli dell’età moderna ed oltre, si educarono alla fede, ad onorare 
il Signore, a ricevere i sacramenti, ad esprimere la loro devozione particolare 
in maniera individuale e in modo corale, coinvolgendo l’intera popolazione di 
ogni luogo e città; a pregare per i defunti, ad esercitare le opere di mise-
ricordia spirituali e corporali. Anche in Puglia, la confraternita fu più senti-
ta della parrocchia.  

La cura delle anime e il suo miglioramento divennero una preoccupazio-ne 
costante dei vescovi e dei ceti dirigenti delle città, attraverso le norme date nei 
sinodi diocesani a riguardo della dottrina cristiana e di tutti e singoli i sacramenti. 
I vescovi fecero carico di questo al clero e agli arcipreti dei Capitoli, sia delle 
cattedrali sia delle chiese matrici dei singoli luoghi del territorio dio-cesano. 
L’istituzione della parrocchia come centro organizzativo dell’attività pastorale, 
non fu dai vescovi, realisticamente, affrontata, tanto forte era la tra-dizione della 
gestione collegiale del servizio cultuale, originato dalle donazio-ni dei fedeli. Sono 
note le istituzioni delle parrocchie, a Bitonto, da parte del vescovo Musso, quella 
di San Giacomo a Barletta (1595) fatta dall’arcivesco-vo Giulio Caracciolo, quella 
fatta a Lecce, agli inizi del sec. XVII, dal visitato-re apostolico Andrea 
Perbenedetti, o quella compiuta nel 1649 dal vescovo ugen- 

user
Librerie dei conventi

user
Confraternite



36 Salvatore Palese 
 
 
 
tino Agostino Barbosa nel borgo di Gemini. Sono eccezioni: soprattutto nelle 
città il problema rimase irrisolto fino a gran parte del sec. XIX, nonostante i 
tentativi ripetuti nei decenni a cavallo dei sec. XVIII-XIX, come sappiamo a 
Bari, Trani, Barletta e Taranto. A sentirsi e ad operare da parroci, come li 
configuravano gli orientamenti disciplinari del concilio di Trento, furono sol-
lecitati dai vescovi visitatori e legiferanti di questi secoli, gli arcipreti dei 
paesi e questi lo divennero progressivamente e lentamente, nella misura in 
cui si affermò la formazione del clero nei seminari vescovili o in altre scuole, 
nel corso del sec. XVIII e soprattutto nel secolo seguente.  

Queste preoccupazioni pastorali sono evidenti in tanti delle centinaia di 
vescovi di questi secoli. È difficile farne segnalazioni significative; ma è facile 
ricordare, ad esempio, il lungo e intenso operato di Luigi Pappacoda nella 
Lecce del sec. XVII, negli anni 1639-70, o di Vincenzo Maria Orsini, 
domenicano, a Manfredonia (1675-80) o del suo discepolo Giuseppe Crispino 
a Bisceglie (1685-90), o di Emilio Giacomo de Cavalieri (1694-1726) che lasciò 
anche un intenso ricordo di vita santa.  

In questo contesto di esigenze e di evoluzioni dei corpi ecclesiastici si col-
loca la politica di riforme intrapresa dall’aristocrazia nelle singole città e poi 
dai monarchi borbonici che si insediarono nel regno napoletano negli anni 
Trenta del XVIII sec. Non si possono semplicemente affermare ragioni di 
giurisdi-zione sovrana nell’impegno di questi re e dei loro ministri, quando 
ridimen-sionarono il privilegio degli ecclesiastici, dei loro beni e dei loro 
luoghi, come avvenne con il concordato del 1741; ma si può pure riconoscere 
la volontà di disciplinare e migliorare la condizione del clero numeroso e 
spesso pletorico e incentivarne l’attività pastorale.  

Grande significato ebbe il rilancio dei seminari vescovili, che erano stati 
istituiti nel corso del secolo precedente, qua e là, ma di fatto non avevano fun-
zionato secondo la proposta tridentina. La soppressione dei Gesuiti nel regno, 
compiuta nel 1767, però, lasciò un vuoto anche in Puglia. Nel contesto delle 
riforme in cui i sovrani coinvolsero i vescovi, la riorganizzazione di quei colle-gi di 
formazione del clero, con percorsi educativi e con precisi programmi di istruzione, 
diventò un evento presente in un numero crescente di diocesi, tal-volta con 
prospettive di notevole apertura, come a Taranto con l’arcivescovo Giuseppe 
Capecelatro (1778-1816).  

Vescovi e regolari nelle città, chierici e confratelli di ogni luogo avviaro-no 
una fervida stagione artistica di cui rimangono notevoli testimonianze di 
devozione e di cultura. Furono costruite chiese nuove e furono ammoderna-te le 
antiche nascondendone il volto originario; e furono riempite di altari fami-liari e 
di gruppi confraternali e di associazioni clericali. Le evoluzioni della 

user
Stagione artistica



Storia delle Chiese di Puglia 37 
 
 
 
pietà cristiana e gli sviluppi liturgici ispirarono nuove forme architettoniche 
e tematiche iconologiche: si pensi, ad esempio, al marmoreo e trionfale alta-
re maggiore e all’elegante pulpito per la continua predicazione o ai confes-
sionali “troni della divina misericordia”, alla glorificazione di Maria e dei 
santi, nei preziosi tetti lignei o delle pale degli altari, ai grandiosi altari del 
Sacramento arricchiti di simboli e di statue che fanno contorno, ispiranti ed 
esaltanti la devozione cattolica delle popolazioni, o agli altari della Madonna 
del Rosario con i quindici misteri, rappresentati in vario modo, invitanti alla 
recita del santo rosario divenuto la preghiera più popolare del mondo catto-
lico. Si tratta di una vera e propria civiltà figurativa e architettonica che si 
rese evidente nella crescita delle città e nella loro trasformazione e confi-gurò 
la chiesa matrice alla pari della cattedrale, come il centro ideale della società 
cristiana dei singoli luoghi abitati. Se quello di Lecce è un caso esem-plare, è 
analoga la vicenda di Martina Franca e di centinaia di altre località in questi 
secoli post-tridentini. 
 
 
4. Dal 1818 al concilio Vaticano II 
 

La politica di riforme dei sovrani borbonici e l’azione promozionale dei 
vescovi trovarono alimento nelle numerose iniziative culturali che videro pro-
tagonisti ecclesiastici ed esponenti dell’aristocrazia e dei nuovi ceti emergen-
ti: le accademie di varia denominazione dentro le quali si dibatterono le nuove 
idee che circolavano in Europa: filoni giansenistici, dottrine naturalistiche, 
espe-rienze scientifiche, teorie politiche, spesso riconsideravano i principi 
fondanti della cristianità, distinguendo l’essenziale del cristianesimo dalle 
forme stori-che in cui si erano realizzate istituzioni ecclesiastiche e modalità 
di vita reli-giosa. Le diocesi pugliesi, sia pure in modi diversi, furono coinvolte 
in questa temperie culturale e politica.  

Non furono pochi gli ecclesiastici che con i loro scritti e con le loro inizia-tive 
meritano una giusta considerazione nelle evoluzioni della cultura nella Puglia, 
come, ad esempio, Annibale De Leo (1739-1797) a Brindisi, Niccolò Putignani 
(1710-1795) e Alessandro Calefati (1726-1793) a Bari, Ciro Saverio Minervini 
(1734-1805) e Giuseppe Maria Giovene (1753-1837) a Molfetta.  

La crisi dei rapporti tra Santa Sede e corte napoletana si concluse nel 
1792 quando si addivenne alla nomina regia di tutti i vescovi e un po’ ovun-
que si concluse un primo periodo di sedi senza vescovo. In seguito, il periodo 
rivoluzionario del 1799 compromise i faticosi equilibri politici e spesso l’albe-
ro della libertà nelle piazze dei paesi fu impiantato da ecclesiastici: un esem- 

user
1799



38 Salvatore Palese 
 
 
 
pio per tutti sono i fatti di Altamura. Il decennio francese sottopose la 
condi-zione ecclesiastica e la vita religiosa delle popolazioni a rapide 
trasformazio-ni: la chiusura delle case dei regolari, soprattutto, e il 
tentativo di riorganiz-zare i vescovati della regione.  

In Terra d’Otranto, ad esempio, secondo specifiche indagini, furono sop-presse 
185 case religiose di ordini mendicanti e maschili, soprattutto di Domenicani (29), di 
Conventuali (23) e di Cappuccini (19), ma pure di Carmelitani  
(15) e di Paolotti (13) e 11 rispettivamente di Agostiniani e di Riformati. Altri 
conventi soppressi furono di Osservanti (8), di Scolopi (5), di Alcantarini (4), di 
Celestini (4) e di Olivetani (4), di Teresiani (3), di Fatebenefratelli (2), infi-ne le 
uniche case che avevano Certosini, Servi di Maria e Teatini. Degli ordi-ni 
femminili furono chiuse una casa di Alcantarine, di Benedettine, di Paolotte, di 
Teresiane e di Terziarie francescane; tre monasteri di Clarisse e due di 
Domenicane. Di questi fatti sono state opportunamente valutate le incidenze 
religiose, economiche e sociali nella vicenda delle popolazioni, e le dinamiche che 
originarono nelle file del clero dove andarono a confluire tanti religiosi. Delle loro 
case, poi, ne furono riaperte complessivamente 52, e il maggiore van-taggio lo 
ebbero i Cappuccini che ricuperarono 13 dei 19 perduti; alcuni pote-rono 
ripristinare tutte le loro case, come i Fatebenefratelli e i Teatini.  

Per quanto riguarda la riorganizzazione delle diocesi, di fatto vennero 
lasciate senza successori quando morirono i loro titolari. Si aprì un 
periodo di scompiglio generale che nell’assenza di vescovi espresse la sua 
maggiore evi-denza: diocesi senza vescovi furono dirette da vicari 
capitolari e poi affidate al controllo dei vescovi vicini.  

Furono queste le premesse favorevoli alla sistemazione moderna delle dio-
cesi, che Pio VII diede con bolla De utiliori del 27 giugno 1818, conseguente al 
concordato del febbraio: le diocesi pugliesi diminuirono sensibilmente, furo-no 
quasi dimezzate, sia per la soppressione pura e semplice di alcune, sia per l’unione 
di altre. Nella Capitanata fu soppressa Volturara-Montecorvino e incor-porata a 
Lucera; Vieste fu unita a Manfredonia in perpetua amministrazione. In Terra di 
Bari furono soppresse Minervino, Bitetto, Polignano e Lavello e incorporate, 
rispettivamente, ad Andria, Bari, Monopoli e Venosa; inoltre Bisceglie fu unita in 
perpetua amministrazione a Trani, Bitonto a Ruvo, Gravina a Irsina, Giovinazzo 
e Terlizzi a Molfetta; vennero infine conservate l’arcipre-tura nullius di Altamura 
e il priorato di San Nicola di Bari. In Terra d’Otranto furono soppresse Mottola, 
Castro, Alessano e Ostuni annesse, rispettivamen-te, a Castellaneta, Otranto, 
Ugento e Brindisi.  

Tale riorganizzazione subì alcuni ritocchi, durante i decenni seguenti, che 
valsero a ripristinare, in parte, la situazione anteriore. Nel 1819 fu istituita la 

user
Nel decennio di dominazione francese

user
Pio VII: De Utililiori

user
Soppressioni




Storia delle Chiese di Puglia 39 
 
 
 
diocesi di Cerignola e fu unita ad Ascoli, nel 1821 fu ripristinata l’autonomia 
della diocesi di Ostuni che fu unita a Brindisi; nel 1836 avvenne lo stesso per 
Giovinazzo e Terlizzi unite a Molfetta; nel 1848 Acquaviva delle Fonti fu costi-
tuita prelatura nullius e unita alla prelatura di Altamura; nel 1855 Foggia fu 
costituita diocesi e separata da Troia; infine nel 1860 fu istituita l’arcidiocesi 
di Barletta, unita in perpetuo a Trani. Vale a dire che alla fine del Regno delle 
Due Sicilie e alla vigilia dell’unificazione nazionale le diocesi pugliesi erano 
tren-tadue con venticinque vescovi.  

Il concordato del 16 febbraio 1818 saldò, per un verso, lo stretto rapporto tra 
monarchia restaurata e i nuovi vescovi tutti nominati dal re; per altro verso, 
determinò l’imposizione della religione socialmente utile, espressa dalle sue 
istituzioni, prime fra tutte i seminari vescovili e le parrocchie. Questi equili-bri 
faticosamente perdurati per un trentennio non impedirono la penetrazio-ne di 
idee originate nelle “sette” e nei “circoli”, né risparmiarono le diocesi pugliesi dalle 
ondate della cultura della libertà che nel 1848 produsse la rivo-luzione 
costituzionale e, più tardi, nel 1860-1861 l’unificazione nazionale e l’u-nione delle 
regioni meridionali al nuovo Regno d’Italia. In questo contesto le passioni politiche 
coinvolsero il clero e i regolari, con spaccature e contrappo-sizioni tra legittimisti 
e nazionalisti. I vescovi si trovarono a operare con dif-ficoltà: in gran parte fedeli 
all’antica dinastia subirono restrizioni e si allonta-narono dalle loro sedi, come 
quelli di Andria, Ugento, Bari, Foggia, Oria; pochi accettarono il nuovo corso degli 
eventi nazionali (come il Caputo di Lecce e il Mucedola di Conversano). Ma più 
vasto fu il fenomeno della negazione del-l’assenso alla nomina dei vescovi delle 
sedi rimaste vacanti o al loro ingresso nelle diocesi. Quanto questa situazione, 
fortemente movimentata, abbia inci-so sulla vita pastorale e sugli sviluppi della 
vita religiosa delle popolazioni non è stato ancora sufficientemente analizzato. 
Non vi, è dubbio, però, che l’incameramento dei beni ecclesiastici da parte dello 
Stato nazionale, la dema-nizzazione degli edifici dei regolari soppressi e la 
laicizzazione dell’assistenza e dell’istruzione ebbero conseguenze nocive, anche se, 
in molti casi le chiese furono lasciate aperte al pubblico culto e alla devozione dei 
fedeli.  

A riguardo delle soppressioni “italiane”, il 17 febbraio 1861 fu estesa alle 
province napoletane la legislazione in vigore nel Regno di Sardegna dal 1855: 
vennero soppressi «quali enti morali riconosciuti dalla legge civile tutte le Case 
degli ordini monastici di ambo i sessi nelle province napoletane, non escluse le 
Congregazioni regolari, ad eccezione di quelle che saranno designate con suc-
cessivo decreto come benemerite per riconosciuti servigi che rendono alle popo-
lazioni nella sana educazione della gioventù, nell’assistenza agli infermi, e in altre 
opere di pubblica utilità». L’interesse governativo era diretto maggior- 

user
Cerignola

user
Foggia

user
32 Diocesi

user
Concordato 16 Febbraio 1818

user
Negatività dell’Unità d’Italia



40 Salvatore Palese 
 
 
 
mente ai beni posseduti da tali enti: essi passavano immediatamente alla Cassa 
Ecclesiastica dello Stato. I libri e gli archivi dei conventi e dei monasteri erano 
destinati alle biblioteche designate dalle autorità governative. Nulla veniva detto 
espressamente circa le chiese che rimanevano aperte al culto. Le vicen-de conseguenti 
tali provvedimenti e quelli seguenti degli anni 1862 e 1867 sono immaginabili: dalle 
ricerche specifiche di Oronzo Mazzotta per la Terra d’Otranto le misure riguardarono 
95 conventi maschili di cui 67 di ordini mendicanti, dentro i quali si contavano 478 
sacerdoti, 91 chierici, 1 studente e 487 laici; nonché 25 monasteri femminili con 476 
monache, 30 converse e 240 novizie.  

In questo clima “rivoluzionario” riveste particolare significato la parteci-
pazione dei vescovi pugliesi al concilio Vaticano I (1869-70) e il loro contribu-to ai 
lavori con considerazioni e proposte. Intorno a Pio IX, il papa emergen-te sempre 
più chiaramente capo spirituale del mondo cattolico, furono presenti a Roma i sei 
arcivescovi metropoliti di Otranto, Brindisi, Taranto, Bari, Trani e Manfredonia 
rispettivamente Vincenzo Grande, Raffaele Ferrigno, Giuseppe Rotundo, 
Francesco Pedicini, Giuseppe de Bianchi Dottula e Vincenzo Taglialatela. Essi 
sottoscrissero le costituzioni conciliari Dei Filius dell’apri-le 1870 e Pastor 
aeternus del luglio seguente, insieme con i vescovi della Capita-nata Bernardino 
Maria Frascolla di Foggia, Giuseppe Giannuzzi di Lucera, Antonio La Scala di 
San Severo, Tommaso Passero di Troia, Leonardo Todisco Grande di Ascoli e 
Cerignola, con quelli della Terra di Bari, Gaetano Rossini di Molfetta, Vincenzo 
Materozzi di Ruvo e Bitonto e Alfonso Maria Cappetta di Gravina e Irsina, 
Giovanni Longobardi di Andria e con quelli di Terra d’Otranto, Luigi Margherita 
di Oria, Luigi Vetta di Nardò e Valerio Laspro di Gallipoli. Tutti costoro, per 
quanto considerati provenienti dal regno napole-tano, non guardavano più al re 
che li aveva nominati, ma al papa romano che si poneva alla loro guida nei tempi 
che erano realmente mutati.  

È superficiale dire che l’intransigenza prevalente dei cattolici pugliesi nei 
confronti dello stato liberale non produsse, però, vivace immersione nel paese 
reale, se si considera la vicenda delle diocesi pugliesi negli ultimi decen-ni del XIX 
sec. e nei primi anni del secolo seguente dal punto di vista del coin-volgimento 
organizzativo dell’Opera dei congressi e dei comitati diocesani. Diversa era la 
caratterizzazione delle Chiese pugliesi, nelle quali diffusa era la forma 
dell’associazionismo delle confraternite con la sua tipica pietà popo-lare e forte 
era il ruolo aggregante della chiesa matrice per il clero locale.  

Di queste preoccupazioni pastorali i vescovi cominciarono a discutere, 
per individuare convergenze operative, nella Conferenza Episcopale che, 
come si è detto, cominciò a riunirsi dal 1892.  

I nuovi orientamenti maturati dalle indicazioni di Leone XIII diedero 

user
Interesse dei Savoia ai beni posseduti

user
Concilio Vaticano I

user
Importante

user
Conferenza Episcopale Pugliese 1892



Storia delle Chiese di Puglia 41 
 
 
 
origine a tanti circoli culturali che affrontarono i termini della nuova 
colloca-zione in cui cultura e società ponevano il cristianesimo e la sua 
fede, e per altro verso esploravano il potenziale del cristianesimo che 
andava immesso nelle trasformazioni del paese. È emblematica la 
vicinanza cronologica del con-gresso nazionale dell’Opera dei congressi 
che si svolse a Taranto nel 1901 e il congresso della Democrazia Cristiana 
del 1902 nel barese. Da qui ebbe origi-ne il giornalismo cattolico pugliese, 
del quale si attende una visione storica com-plessiva.  

Alla generazione dei vescovi intransigenti seguì quella dei vescovi che, 
per fare i pastori, superarono le contrapposizioni e puntarono sul clero e sul 
rin-novamento della sua pastorale, sulla promozione del laicato, da Carlo 
Mola di Foggia (1894-1914) a Luigi Pugliese di Ugento (1896-1923) e a Giulio 
Vaccaro di Bari (1898-1924). Nelle città in crescita e nei loro territori si 
collocarono le religiose delle più diverse titolazioni, che inventarono le scuole 
per le donne e per l’educazione professionale delle categorie più umili; sarà 
questa una linea di sviluppo che caratterizzerà il XX sec. in Puglia, con gli 
arricchimenti che quelle comunità religiose portarono nelle popolazioni con la 
loro spiritualità e con le loro tipiche forme di pietà.  

Ma la preoccupazione principale dei vescovi fu la creazione di un nuovo clero 
spiritualmente educato al ministero e culturalmente preparato. Le visite apo-
stoliche dei primi anni del pontificato di Pio X misero a fuoco il problema dei 
seminari diocesani e della loro capacità di soddisfare le attese. L’istituzione del 
seminario regionale a Lecce, affidato ai Gesuiti, nel 1908, fu il sostegno concreto 
del pontefice romano ai bisogni delle diocesi pugliesi, delle quali si cominciava a 
rilevare la debolezza strutturale per un’azione moderna. Un nuovo clero cominciò 
a delinearsi con il passare dei decenni: ciò convinse i successo-ri, Pio XI 
soprattutto, a rafforzare la nuova sede di Molfetta, dove il semina-rio regionale 
era stato trasferito nel 1915; papa Ratti fece costruire nel 1926 il nuovo e 
grandioso edifìcio. L’incidenza storica di questa istituzione educativa si può 
considerare fondamentale per lo sviluppo della Puglia cattolica contem-poranea, 
almeno per quanto riguarda il clero e la sua attività pastorale.  

Il seminario regionale divenne pure il punto di convergenza dell’episco-pato 
pugliese. Le sue riunioni iniziate nel 1892 divennero annuali a partire dagli anni 
Venti. Dopo la pubblicazione del Codice di Diritto Canonico nel 1917, il concilio 
plenario pugliese del 1928 segnò quasi il configurarsi regionale dell’e-piscopato, 
sia pure limitato alla disciplina ecclesiastica. A dimensioni regio-nali frattanto si 
andava sviluppando pure l’Azione Cattolica nei suoi vari rami, e il laicato moderno 
che essa esprimeva, veniva formato all’interiorizzazione della vita cristiana e 
all’azione pastorale nelle parrocchie. 

user
Giornalismo cattolico

user
Formazione del clero

user
Problema dei seminari




42 Salvatore Palese 
 
 
 

Si attendeva una nuova generazione di preti, che cominciò a delinearsi 
con il passare dei decenni. Trasferito a Molfetta nel 1915 e affidato a Raffaello 
Delle Nocche, napoletano di origine, ma proveniente dal clero leccese dove 
ope-rava accanto al vescovo Gennaro Trama. Suo successore fu il lombardo 
Giovanni Nogara (1920-1931), mandato alla Congregazione dei Seminari e 
amico di papa Ratti; egli ottenne la costruzione della nuova e grandiosa sede. 
I rettori seguen-ti furono Pietro Ossola (1931-1940) piemontese e poi i pugliesi 
Corrado Ursi (1942-1951) che, tra l’altro nel 1943 volle il foglio quindicinale 
Miles Christi, e Giuseppe Carata (1951-1965).  

I decenni posteriori alla prima guerra mondiale e al concordato del 1929 
furono caratterizzati proprio dall’affermazione della centralità delle parroc-
chie, come sede mononucleare dell’attività pastorale; se ne moltiplicarono nei 
centri maggiori e nelle città capoluoghi di provincia, con oratori parrocchiali; 
in numero crescente furono affidate ai moderni e antichi ordini religiosi, in 
par-ticolare a Bari, Foggia e Taranto. Fenomeno che si andò incrementando 
nel cin-quantennio seguente, con innegabili effetti positivi sulla vita religiosa 
delle popolazioni e con conseguenze pure sulla qualità della presenza delle 
comu-nità di consacrati nel concreto della pastorale diocesana e cittadina. 
L’orizzonte parrocchiale diventò il più netto carattere della condizione del 
clero e lo spa-zio operativo dei laici educati nell’Azione Cattolica fino agli anni 
seguenti il con-cilio Vaticano II.  

Anche i vescovi pugliesi dovettero gestire la condizione del clero e dei fede-li 
durante il ventennio fascista. I vantaggi giuridici che derivavano dal con-cordato 
del 1929 non allontanarono tutti i rischi per la qualità della vita cri-stiana e in 
particolare per l’ideologia che il regime esprimeva e andava realiz-zando. E 
tuttavia non si potevano non apprezzare interessanti sviluppi della condizione 
sociale delle popolazioni e importanti realizzazioni strutturali del territorio, come 
l’ammodernamento delle città pugliesi, prima fra tutte Bari, e i capoluoghi delle 
nuove province di Taranto e di Brindisi, nonché il comple-tamento dell’acquedotto 
pugliese, il più grande d’Europa. I vescovi, durante la guerra di Etiopia e di 
Spagna, non rinunciarono a inquadrare quegli avve-nimenti nel più ampio 
contesto della storia del cristianesimo del secolo; e il “patriottismo” espresso con 
toni più o meno convinti si appannò, non tanto quan-do furono pubblicate le leggi 
razziali, quando invece gli sviluppi della seconda guerra mondiale si 
manifestarono negativi e catastrofici. Infatti, anche la regio-ne pugliese fu 
coinvolta tragicamente: vi erano la grande base militare marit-tima di Taranto e 
i grandi porti di Brindisi e di Bari, nonché gli aeroporti mili-tari di Brindisi e di 
Foggia e l’importante nodo ferroviario di quest’ultima città. Cominciano oggi a 
diventare noti i detenuti politici nelle varie carceri puglie- 

user
Ventennio fascista


user
Seconda Guerra Mondiale



Storia delle Chiese di Puglia 43 
 
 
 
si e i campi profughi ebrei come quello di Santa Maria al Bagno presso Nardò, 
accanto agli episodi dell’arcivescovo Petronelli di Trani e di altri che si con-
trapposero allo sviluppo della violenza tra le popolazioni negli anni 1943-1945. 
L’arcivescovo Marcello Mimmi, nell’estate del 1943, scrisse ai diocesani bare-si: 
«Forse avremmo dovuto parlare di più». Non è ancora ricostruita al completo la 
parte che ebbero vescovi e parroci, religiosi e laici di ogni condizione in que-gli 
anni convulsi. Non pochi edifici ecclesiastici furono requisiti dagli Anglo-ame-
ricani sbarcati a Taranto e Brindisi, dopo il 9 settembre 1943. Queste città, come 
pure Bari, Molfetta e Manfredonia rappresentarono per gli alleati i centri fon-
damentali di supporto logistico. A Molfetta fu requisito il Seminario Regionale e 
fu sospesa l’attività educativa per lunghi mesi.  

Anche in Puglia i cattolici (come Aldo Moro e altri) guidati dai vescovi 
furo-no coinvolti nell’impegno di ricostruire il paese e riorganizzare la 
democrazia sulla costituzione repubblicana: una scelta di civiltà e una forte 
proposta di valo-ri per lo sviluppo del paese che, però, politicizzarono la vita 
cristiana e l’atti-vità pastorale e cattolicizzarono l’attività politica, con le 
conseguenti lacera-zioni del tessuto sociale delle comunità. In Puglia il 
socialismo aveva una non breve esperienza e i partiti che lo esprimevano 
politicamente non erano mino-ranza insignificante: questi orientamenti 
caratterizzarono alcune aree della Capitanata.  

In questa provincia, frattanto, si andava sviluppando quel movimento reli-gioso 
originato da s. Pio da Pietrelcina con la sua esperienza mistica e con le sue iniziative 
caritative e sanitarie, a poca distanza dal santuario di San Michele sul Gargano. Nella 
provincia di Bari, a Bisceglie si affermava l’opera singolare di don Pasquale Uva, la 
Casa della Divina Provvidenza, per i malati di mente: per la loro cura, nel 1921, quel 
parroco aveva fondato la congregazione delle Ancelle e nel 1942 i Servi sacerdoti. In 
quegli anni si andava collaudando l’Opera pia San Benedetto Giuseppe Labre per 
l’assistenza spirituale e materiale dei poveri, avviata con coraggio a Molfetta, nel 1943 
da don Ambrogio Grittani, prematu-ramente scomparso nel 1951. E nella provincia di 
Lecce, e oltre, si diffondevano le suore Salesiane dei Sacri Cuori che s. Filippo 
Smaldone aveva istituito dal 1885, per l’assistenza ai sordomuti, insieme con le 
Discepole di Gesù Eucaristico, isti-tuite a Tricarico da Raffaele delle Nocche, già 
rettore del Seminario Regionale Pugliese, per l’educazione dell’infanzia abbandonata 
e per la gioventù in difficoltà.  

Contemporaneamente vennero rilanciati i santuari dell’Incoronata 
pres-so Foggia, di San Nicola a Bari, affidata ai Domenicani dal 1951, dei 
Santi Medici a Bitonto e a Oria, di Santa Maria “de finibus terrae” di 
Leuca; ciascuno con proprie peculiarità si è posto come centro di 
aggregazione e meta di pellegri-naggi provinciali e regionali. 

user
Ruolo dubbio di vescovi e sacerditi pugliesi

user
Aldo Moro

user
Padre Pio

user
Pellegrinaggi



44 Salvatore Palese 
 
 
 

Non va sottaciuta la stagione di architettura parrocchiale che si avviò in tutta 
la regione grazie ai contributi statali delle leggi del 1952 e del 1962: di que-sto 
fenomeno bisogna cominciare a valutare gli aspetti culturali, artistici e pasto-rali, 
come si è avviato nelle diocesi di Otranto, Nardò, Lecce e Bari.  

Nel primo cinquantennio del sec. XX segnato tragicamente dai due con-flitti 
mondiali (1915-1918 e 1939-1945), con morti e distruzioni; in quei decen-ni in cui 
gli italiani e i cattolici fecero l’esperienza del regime di governo tota-litario; nel 
periodo seguente in cui si costruì la vita politica e democratica e stabilmente si 
sviluppò con l’avvento della repubblica, c’è una storia religiosa e spirituale di cui 
si può descrivere la geografìa della santità germinata nelle popolazioni pugliesi, 
con tratti che si aggiungono a quelli segnalati.  

Nel 1908 don Eustachio Montemurro, il medico fattosi prete, a Gravina di 
Puglia fondò le Suore Missionarie del Sacro Costato e Maria Addolorata. Nel 1924, 
a Bitonto, la signorina Anna de Renzio diede avvio a quel movimento di laici 
consacrati che formarono le Figlie dei Sacri Cuori di Gesù e Maria. Nel 1927, a 
Cerignola, il servo di Dio Antonio Palladino fondò le Suore Domenicane del SS. 
Sacramento. Nel 1924, a Gravina, il vescovo Sanna fondò le Suore di Gesù 
Crocefìsso Missionarie Francescane. Nel 1933, a Manduria, comparve-ro le Suore 
Discepole del buon Pastore; nello stesso anno, il servo di Dio mons. Farina istituì, 
a Foggia, il gruppo dei Sacerdoti della Milizia di Gesù. Nel 1935, a Trani, si 
organizzarono le Piccole Operaie del Sacro Cuore. Nel 1936, a Volturara Appula, 
suor Maria Gafava fondò il gruppo delle Apostole del Sacro Cuore; a Giovinazzo 
prese avvio l’Istituto delle Suore Missionarie dell’Oratorio, l’anno seguente, 1937, 
a Trani, comparvero le Suore Operaie del Sacro Cuore e a Botrugno l’arcivescovo 
otrantino Sabastiano Cuccarollo fondò le Apostole del catechismo. Nel 1938, a San 
Vito dei Normanni, m. Benedetta Carparelli e m. Scolastica Passante avviarono 
il gruppo delle Benedettine di San Nicola; nello stesso anno, a Miggiano nella 
diocesi di Ugento, cominciò quel movimento spirituale che poi diventò, qualche 
anno dopo, il gruppo delle Figlie di Santa Maria di Leuca. Nel 1939, a Cerignola, 
comparvero le Ancelle dello Spirito Santo. Nel 1943, a Valenzano, il sacerdote 
Domenico Labellarte fondò il grup-po secolare delle Ancelle della divina 
misericordia. Cinque anni dopo, a guer-ra conclusa, nel 1948, ad Andria, 
iniziavano le loro esperienze le Figlie dell’Immacolata; più tardi, nel 1951, a San 
Ferdinando di Puglia, le Suore Missionarie della Madre di Dio e, l’anno seguente 
1952, a Cerignola, le Suore del Cuore Immacolato di Maria; nel 1956, ad Oria, il 
vescovo Alberigo Semeraro istituiva le Oblate di Nazareth e, nella medesima 
diocesi, nello stesso anno, a Francavilla Fontana comparvero le Figlie del Sacro 
Cuore Eucaristico; poco lontano, nel 1957, a San Giorgio Jonico si costituirono i 
Servi della sofferenza. 

user
Desiderio di spiritualità dopo i totalitarismi




Storia delle Chiese di Puglia 45 
 
 
 
L’anno seguente, 1958, a Monte Sant’Angelo, don Francesco Ciuffreda orga-nizzò 
le laiche Ancelle di s. Michele. Nel 1959, a Bisceglie, iniziava la vicenda del 
monastero di Santa Chiara. Nel 1960, a Taranto, p. Francesco Chinarti orga-nizzò 
un altro gruppo di laiche consacrate, le Missionarie della Parola di Dio. 
 
 
5. Il lungo post-concilio del secondo Novecento 
 

Il concilio Vaticano II, annunciato da Giovanni XXIII, il 25 gennaio 1959, 
coinvolse i vescovi pugliesi che inviarono considerazioni e proposte per la sua 
preparazione. Allo stesso tempo sensibilizzarono le diocesi con la preghiera corale 
chiesta dal papa e con tante iniziative culturali, sia prima dell’apertura che 
durante il triennale svolgimento. È stata una fortuna che gran parte dei vescovi 
della regione abbia partecipato a tutti e quattro i periodi conciliari (1962-1965) 
come l’arcivescovo tranese Reginaldo Addazi, quello di Manfredonia Andrea 
Cesarano, di Taranto Guglielmo Motolese, di Bari Enrico Nicodemo, di Otranto 
Gaetano Pollio, di Brindisi Nicola Margiotta che al primo periodo era vescovo di 
Gallipoli. Oltre costoro, tra i 3.068 partecipanti al concilio furono il vescovo 
andriese Francesco Brustia, di Ascoli Satriano Mario Di Lieto, di Monopoli Carlo 
Ferrari, Giuseppe Lenotti di Foggia, Aurelio Marena di Ruvo e Bitonto, Antonio 
Mennonna di Nardò, Francesco Minerva di Lecce, Antonio Pirotto di Troia, 
Pasquale Quaremba di Gallipoli, Nicola Riezzo di Castellaneta, Giuseppe Ruotolo 
di Ugento e Santa Maria di Leuca, Achille Salvucci di Molfetta, Alberigo Semeraro 
di Oria, Giuseppe Vairo di Gravina e Irsina, Valentino Vailati di San Severo, 
Antonio D’Erchia prelato di Altamura e Acquaviva vi entrò dal secondo periodo, 
Gregorio Falconieri di Conversano che partecipò soltanto ai primi due periodi, 
Domenico Vendola di Lucera soltanto al primo periodo. All’ultimo del 1965 arrivò 
Giuseppe Carata. Da vescovo tito-lare partecipò a tutti i periodi Renato Luisi, 
foggiano. I nomi di quasi tutti sono tra i sottoscrittori dei sedici documenti e per 
tutti il concilio fu una espe-rienza straordinaria. La ricezione del concilio nelle 
loro diocesi non ebbe tempi e modi uniformi; comunque è una tappa fondamentale 
per ciascuna di esse.  

In questo contesto un ruolo crescente e grande valore ha assunto, a par-tire 
dagli anni Cinquanta, la Conferenza Episcopale Pugliese,\ guidata negli anni 
1953-1973 da Enrico Nicodemo, arcivescovo di Bari, e da Guglielmo Motolese, 
arcivescovo di Taranto, negli anni 1973-1987. L’episcopato pugliese ha sviluppato 
la sua energia coesiva negli anni precedenti il concilio Vaticano  
II e soprattutto nei decenni seguenti, con trasformazioni originate dai suoi 
orientamenti; si è avuta una riorganizzazione strutturale che ha riguardato le 

user
Concilio Vaticano II



46 Salvatore Palese 
 
 
 
diocesi e le province ecclesiastiche. Nel corso degli anni Settanta-Ottanta si 
verifìcarono tentativi diversi per procedere alla riduzione del numero delle 
dio-cesi: affidamenti di alcune in amministrazione apostolica a vescovi di 
diocesi vicine, nomina di titolari di più diocesi, trasferimenti di ruoli 
provinciali a sedi di città divenute centro di provincia civile (Lecce). Come si 
è detto, il 30 apri-le 1979 fu costituita la provincia ecclesiastica di Foggia e il 
20 ottobre 1980 furo-no ridisegnate le province ecclesiastiche di Bari e di 
Lecce. Infine il 30 set-tembre 1986 la Congregazione per i Vescovi ristrutturò 
l’organizzazione delle diocesi pugliesi: la novità fu rappresentata da 
Altamura-Gravina-Acquaviva delle Fonti.  

È impossibile richiamare, sia pur sinteticamente, l’opera di raccordo e di 
stimolo compiuta dalla Conferenza Episcopale Pugliese nell’ultimo cinquan-
tennio. Basta elencare alcuni avvenimenti significativi come la fondazione 
dell’Istituto Pastorale Pugliese (17 novembre 1966), l’assunzione di ogni respon-
sabilità direttiva e amministrativa del Seminario Regionale maggiore di Mol-fetta 
(1° luglio 1968), la fondazione dell’Istituto Superiore di Teologia Ecumenica “San 
Nicola” a Bari (1° ottobre 1968), il Notiziario delle Chiese di Puglia (1973) e 
l’Annuario della Chiese di Puglia (1975), gli incontri formali e gli accordi con le 
autorità della Regione Puglia (1972-1976), le tante iniziative per soc-correre le 
popolazioni terremotate dell’Irpinia (1980), il Centro di pastorale ecumenica 
(maggio 1983), le lettera collettiva dei vescovi del Natale 1984 dal titolo La Chiesa 
di Puglia: oggi e domani, l’istituzione dell’Istituto Superiore di Scienze Religiose 
a Molfetta (1986) e l’aggregazione dell’Istituto Teologico Pugliese alla Pontificia 
Facoltà Teologica dell’Italia Meridionale (24 giugno 1993), le molteplici iniziative 
per affrontare lo sbarco di decine di migliaia di albanesi sulle coste pugliesi, i 
convegni ecclesiastici regionali su Crescere insie-me in Puglia (Bari 29 aprile - 2 
maggio 1993) e La vita consacrata in Puglia (Martina Franca, 30 aprile - 2 maggio 
1998); la proprietà dell’edificio del Semi-nario Regionale di Molfetta (28 ottobre 
1993) e infine la dotazione per voluta istituzione della Facoltà Teologica Pugliese 
(20 giugno 2005).  

Si aggiungano poi la riscoperta dei beni culturali delle comunità cristiane e 
della loro vicenda, le innumerevoli iniziative di volontariato, più o meno gran-di 
e più o meno note; la vivace sensibilità missionaria delle diocesi, che ha tro-vato 
espressione nelle vocazioni religiose maschili e femminili, nonché nei gemel-laggi 
di comunità pugliesi con diocesi e parrocchie nei vari continenti con la rea-
lizzazione di opere concrete di evangelizzazione e promozione umana; infine con 
l’esperienza di sacerdoti “fidei donum” di alcune diocesi negli anni ’90.  

Il mondo dei consacrati, infine, ha avuto un ruolo notevole nella vita reli-
giosa e pastorale della regione: lo ha reso visibile il menzionato convegno del 

user
Provincia Ecclesiastica di Foggia 



Storia delle Chiese di Puglia 47 
 
 
 
1998 e l’Atlante pubblicato per la circostanza, che ne ha dato la geografìa sto-rica. Il 
contributo dei religiosi è fondamentale nelle città pugliesi con la dire-zione delle 
parrocchie e nel territorio con le loro molteplici attività educative e assistenziali. Di 
particolare significato sono gli istituti dei laici consacrati che si sono diffusi nelle 
diocesi e quelli di origine pugliese. Nel 1986, a Valenzano, d. Domenico Labellarte 
fondò gli Apostoli di Gesù Cristo Crocefisso, e a Trani, d. Nicola Giordano l’Istituto 
Jesus victima, nel contesto del movimento “Vivere in”. Nel 1970, a Taranto, mons. 
Guglielmo Motolese fondò il monastero Gesù Sacerdote. Un evento qualificato fu 
l’istituzione dello Studio Teologico Inter-religioso “Santa Fara”, a Bari, nel 1974. Nel 
1977, a Torremaggiore, d. Francesco Vassallo fondò il Cenacolo. Nel 1980, a Trani, 
Dora Aletti diede avvio all’Istituto secolare delle Rogazioniste Missionarie. Nel 1982, 
a Terlizzi, p. Pancrazio Nicola Gaudioso fondò la Fraternità Francescana di Betania e 
a Corato sorsero le Piccole Figlie della Volontà Divina. Nel 1984, a Ruvo, comparvero 
le Discepole di Volto Santo e nel 1987, a Valenzano, ancora d. Domenico Labellarte 
fondò l’Istituto secolare dei Sacerdoti e Servi della divina misericordia, e a San 
Giovanni Rotondo fu istituito il monastero delle Clarisse Cappuccine della 
Resurrezione. A questo fece seguito, nel 1995 il monastero delle stesse Clarisse 
cappuccine, ad Alessano, nel punto più ad oriente dell’Italia. Frattanto, nel 1991, a 
Foggia, mons. Giuseppe Casale diede vita alla Fraternità di San Giovanni Apostolo 
per la nuova evangelizzazione. Infine nel 1997, a Foggia, p. Antonio Saracino fondò la 
comunità “Maria stella dell’evangelizzazione”, e a Torremag-giore d. Francesco 
Vassallo diede avvio al movimento missionario cenacolisti. 
 

Va ricordato pure l’intenso movimento ecumenico, originato dai padri 
Domenicani, della basilica di San Nicola di Bari, oltre che con l’Istituto teolo-gico 
menzionato, ancor prima con quella cappella per gli orientali, organizza-ta nella 
cripta della basilica nel 1965 e poi con il Centro ecumenico con il suo periodico 
Odigos e la collana dei suoi “quaderni”, con gli incontri e i colloqui ecumenici, 
infine con i viaggi verso le Chiese dell’Oriente.  

Per completare questa panoramica storica del cattolicesimo in Puglia nei 
decenni post-conciliari a conclusione del Novecento, bisogna menzionare la dif-
fusione nelle diocesi pugliesi dei movimenti nazionali e internazionali di 
Comunione e Liberazione, i Focolarini, i Neocatecumenali, i Cursillos de cri-
stianidad, l’Opus Dei, ma pure il rilancio significativo dell’Azione Cattolica.  

A sostenere e incoraggiare tutto questo ricco insieme hanno 
contribuito le visite pastorali dei papi, a partire dalla prima di Paolo VI 
nella notte di Natale del 1968, a Taranto, a quelli di Giovanni Paolo II, 
cominciando dalla visita compiuta ad Otranto nel 1980.  

Tutti questi avvenimenti, ciascuno a suo modo, hanno espresso una cre- 



48 Salvatore Palese 
 
 
 
scita culturale nelle diocesi e, a loro volta, hanno aperto piste ulteriori di svi-
luppo, nel contesto dell’azione promozionale della Conferenza Episcopale 
Italiana, e hanno segnato linee di programmazione pastorale per una Puglia 
anch’essa in trasformazione. In essa, infatti, si avvertono fortemente i 
processi si secolarizzazione e l’urgente bisogno di nuova evangelizzazione.  

In questi scenari di cambiamento lo stile del vescovo molfettese Antonio 
Bello (1982-1993) e la spiritualità dell’arcivescovo barese Mariano Andrea 
Magrassi (1977-1999) nonché la scoperta di santi, vescovi come Nicola Riezzo 
(1904-1998), preti come Ambrogio Grittani (1907-1951), Raffaele di Miccoli 
(1887-1956) e Ruggiero Caputo (1907-1980) di Barletta, Ugo De Blasi (1918-
1982) di Lecce e, laici come Giovanni Modugno di Bari (1880-1958), infine la 
bea-tificazione della suora carmelitana Elia di San Clemente, a Bari, il 18 
marzo 2006, diventano una proposta e una provocazione per i cattolici pugliesi 
alle soglie del terzo millennio. 
 
 
 
Bibliografia 
 
 

R. De Simone, Il cinquantesimo del Pontificio Seminario Regionale Pugliese, Molfetta 
1961; M. Rosa, Diocesi e vescovi del Mezzogiorno durante il viceregno spa-gnolo: 
Capitanata, Terra di Bari e Terra d’Otranto, in Studi storici in onore di Gabriele Pepe, Bari 
1969, 531-580; E. Boaga, La soppressione innocenziana dei piccoli con-venti d’Italia, Roma 
1971; G. Girgensohn, Dall’episcopato greco all’episcopato latino nell’Italia meridionale, in 
La Chiesa Greca in Italia dall’VIII al XVI secolo. Atti del Convegno storico interecclesiale. 
Bari 30 aprile - 4 maggio 1969, I, Padova 1973, 25-43; A. Pertusi, La Chiesa Greca in Italia, 
in Problemi di storia della Chiesa. L’alto Medioevo, Milano 1973, 99-128; S. Palese, Pratiche 
magiche e religiosità popolare in Terra di Bari durante l’epoca moderna, in Scritti 
demolinguistici, Bari 1978, 221-242; Id., Visite Pastorali in Puglia: storia religiosa e azione 
pastorale nel Mezzogiorno, «Archiva Ecclesiae» 22-23 (1979-1980) 379-401; Id., Ricerche su 
quietisti, ex-quietisti  
e antiquietisti di Puglia, in Problemi di storia della Chiesa nei secoli XVII-XVIII, Napoli 
1982, 229-331; Id., Seminari, parrocchia e laicato nel pensiero dei vescovi puglie-si alla fine 
dell’Ottocento, ASP 35 (1982) 367-399; Id., Diffusione del cristianesimo in Puglia, Trani 
1983; Id., Seminari di Terra d’Otranto tra rivoluzione e restaurazione, in Terra d’Otranto 
in età moderna. Fonti e ricerche di storia religiosa e sociale, a cura di B. Pellegrino, 
Galatina 1984, 107-188; Id., L’Episcopato pugliese dal concilio di Trento al concilio Vaticano 
II, in Cronotassi, 53-74 (ristampato con qualche inte-grazione in Studi in onore di mons. 
Aldo Grazia, Molfetta 1986, 213-242); Id., Nicola Monterisi per i Pugliesi, in Chiesa e 
spiritualità di Nicola Monterisi nel Mezzogiorno. Atti della IV Primavera di Santa Chiara 
Biblioteca Diocesana “Pio IX” Barletta 6- 



Storia delle Chiese di Puglia 49 
 
 
 
10 aprile 1984, a cura di S. Spera, Roma 1985, 65-83; Id., Seminari di Terra d’Otranto 
durante la restaurazione, in Problemi di storia della chiesa dalla restaurazione all’u-nità 
d’Italia. Atti del convegno di aggiornamento (Pescara 6-10 settembre 1982), Napoli 1985, 
409-431; Id., L’attività dei Vincenziani di Terra d’Otranto nell’età moderna. Fonti e metodo, 
in Ordini religiosi e società del Mezzogiorno moderno. Atti del Seminario di Studio (Lecce 
29-31 gennaio 1986), a cura di B. Pellegrino – F. Gaudioso, II, Galatina 1987, 383-409; Id., 
Orientamento dell’episcopato pugliese della prima guerra mondiale all’avvento del 
fascismo, «Sociologia» 21 (1987) 185-209, (già in «Analisi Storica» 4 (1986) 165-189); Id., 
Spiritualità salentina nel Cinquecento. Osservazioni e proposte per la sua storica 
comprensione, «Ricerche e studi in Terra d’Otranto» 3 (1988) 71-90; Id., Le dio-cesi del basso 
Salento nel ’600: aspetti pastorali e attività religiosa, in Società, con-giunture demografiche 
e religiosità in Terra d’Otranto nel XVII secolo, a cura di B. Pellegrino – M. Spedicato, 
Galatina 1990, 201-227; Id., Geografia della santità puglie-se nel XV secolo, RSR, 6 (1992) 
83-96; Id., La ricerca storica sulla Chiesa in Puglia dal Tridentino al Vaticano II, ibidem, 
295-314;Id., L’episcopato meridionale prima e dopo l’unità d’Italia, ibidem, 7 (1993), 403-
409; Id., Le proposte educative della Chiesa in Puglia, in Chiesa e prospettive educative in 
Italia tra restaurazione e unificazione, a cura di L. Pazzaglia, Brescia 1994, 825-848; Id., 
Storia religiosa della Chiesa di Puglia, in Ricerca storica e Chiesa locale e Chiesa locale in 
Italia. Risultati e prospettive. Atti del IX Convegno di Studio dell’Associazione Italiana dei 
Professori di Storia della Chiesa (Grado, 9-13 settembre 1991), Roma 1995, 305-328; Id., 
Dall’amore per la patria alla difesa della civiltà cristiana. La Conferenza Episcopale 
Pugliese negli anni 1940-1948, RSR 10 (1996) 395-408; Id., La Chiesa del Mezzogiorno nel 
Cinquecento predi-tridentino, in Girolamo Seripando e la Chiesa del suo tempo, nel V 
centenario della sua nascita, a cura di A. Cestaro, Roma 1997, 83-103; Id., Censura fascista 
alla lette-ra pastorali di alcuni vescovi pugliesi negli anni della seconda guerra mondiale, 
RSR 12 (1998) 377-386; Id., I modelli educativi di alcuni seminari pugliesi in età moder-na, 
«Annali di Storia dell’educazione e delle istituzioni scolastiche», 7 (2000) 21-41; Id., Vescovi 
visitatori nelle province pugliesi per la riforma “tridentina” dei monasteri femminili, RSR 
16 (2002) 291-315; Id., Puglia, DDI I 209-223; P. Corsi, L’episcopato pugliese nel medioevo: 
problemi e prospettive, in Cronotassi, 19-49; F. Sportelli, Cultura ecclesiastica ed 
episcopato pugliese (1892-1908), ASP 39 (1986) 419-445; Id., Rilancio culturale del clero 
pugliese agli inizi del Novecento, RSR 1 (1987) 160-186; Id., Modello culturale ecclesiastico 
e stabilità del Seminario Regionale Pugliese (1915-1926), ibi-dem, 9 (1995) 307-347; Id., Il 
Pontificio Seminario Regionale dagli anni Trenta alla ricostruzione post-bellica, in 
Ambrogio Grittani e la sua opera nella società e nella Chiesa del suo tempo, a cura di S. 
Palese, Roma-Monopoli 1999, 181-210; G. Otranto, Italia meridionale e Puglia 
paleocristiane, Bari 1991; Vescovi e regione in cento anni di storia (1892-1992). Raccolta di 
testi della Conferenza Episcopale Pugliese, a cura di S. Palese – F. Sportelli, Galatina 1994; 
O. Mazzotta, I conventi soppressi in Terra d’Otranto nel decennio francese (1806-1815), 
Bari 1996; Id., Il naufragio dei chiostri. Conventi di Terra d’Otranto tra restaurazione 
borbonica e soppressione sabauda, Nardò 2001; Id., La pazienza tentata. La soppressione 
innocenziana dei piccoli conventi in Terra d’Otranto a metà Seicento, Galatina 2003; M. 
Spedicato, Il mercato della mitra. 



50 Salvatore Palese 
 
 
 
Episcopato regio e privilegio dell’alternativa nel Regno di Napoli in età spagnola (1529-
1714), Bari 1996; Id., “Al servizio della chiesa e della monarchia”. L’episcopato salen-
tino nel secolo dei lumi e della rivoluzione, Galatina 2006; G. Greco, La Chiesa in Italia 
nell’età moderna, Roma-Bari 1999; M. Miele, I concili provinciali del Mezzogiorno in 
età moderna, Napoli 2001; S. Palese – F. Sportelli, Tre rettori del Pontificio Seminario 
Regionale Pugliese: Corrado Ursi, Giuseppe Carata e Mario Miglietta, RSR 17 (2003) 
329-340; Id. – Id., Orientamenti episcopali e ricostruzione civile in Puglia (1945-1948), 
in Chiesa e Azione cattolica alle origini della costituzione repubblicana, a cura di F. 
Malgeri – E. Preziosi, Roma 2005, 303-335; I vescovi pugliesi al Concilio Vaticano II, 
a cura di C. F. Ruppi, Roma-Monopoli 2007; L.M. de Palma, Sulle tracce dei moderni-
sti e degli antimodernisti nell’Italia meridionale. Il rinnovamento degli studi teolo-gici, 
RSR 22 (2008) 407-431. 
 
 
Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 

Cerignola - Ascoli Satriano 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Istituita il 30 settembre 1986 con il decreto della Congregazione per i 
Vescovi sul riordino delle circoscrizioni ecclesiastiche italiane, la diocesi di 
Cerignola-Ascoli Satriano costituisce l’esito finale di un processo storico indi-
viduabile attraverso l’analisi di quattro distinte fasi: fino al 663 la cattedra 
vescovile è a Erdonia; successivamente e fino al 1819, dopo un decennio (1807-
1818) durante il quale risulta vacante, la sede episcopale è ad Ascoli Satriano 
ed il vescovo si firma «Vescovo di Ascoli ed Ordona»; fra il 1819 ed il 1986, 
elevata l’arcipretura nullius di Cerignola a sede vescovile ed unita aeque prin-
cipaliter alla vicina Chiesa ascolana, la diocesi è indicata «di Ascoli Satriano 
e Cerignola»; dal 30 settembre 1986, le diocesi unite di Ascoli Satriano e 
Cerignola formano l’unica diocesi di Cerignola-Ascoli Satriano. Il decreto del 
4 giugno 2004 di Giovanni Paolo II, riconoscendone la storicità, ha inserito 
l’antica sede di Ordona nell’elenco delle sedi titolari vescovili.  

La diocesi, estesa su un territorio di 1.327,83 kmq, comprende i comuni 
di Cerignola, Ascoli Satriano, Orta Nova, Stornara, Stornarella, Carapelle, 
Ordona, Candela e Rocchetta Sant’Antonio, con una popolazione complessiva 

user
I Fase: Erdonia fino al 663


user
II fase:Fino al 1819 -  Ascoli Satriano

user
III Fase: Ascoli Satrianoe Cerignola – 1819 e 1986

user
IV Fase - 1986



di 104.728 abitanti. Le parrocchie sono trentasei e i sacerdoti diocesani cin-
quantotto. I religiosi contano quindici presenze e sono suddivisi in tre istitu-
ti. Ottantotto religiose sono presenti in dodici case.  

Di particolare rilevanza nella diocesi è la devozione mariana, rinvenibile oltre 
che nell’analisi del locale ciclo festivo e dei patronati cittadini di Cerignola ed 
Ascoli Satriano, anche nella denominazione dei sodalizi confraternali e nella 



148 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
toponomastica parrocchiale, come si riscontra anche a Candela 
(Purificazione della Beata Vergine Maria), Carapelle (Beata Vergine 
Maria del Rosario), Rocchetta Sant’Antonio (Madonna del Pozzo), 
Stornarella (Santa Maria della Stella). 
 
 
L’antica Erdonia 
 

Erdonia è stata un’importante statio lungo la via Traiana, sede episcopa-le 
tra il IV ed il VI secolo. L’esistenza dell’antica diocesi, oltre alle numerose 
testimonianze cartacee, è confermata da alcuni scavi archeologici che hanno 
individuato, nei pressi dell’attuale cittadina di Ordona, il sito di una basilica. Il 
Martirologio Gerolimiano della prima metà del V secolo ricorda i santi Felice e 
Donato di «Herdonia in Apulia» celebrati il 1° settembre, mentre gli atti del 
concilio Romano tenutosi nel 499 attestano la partecipazione di Saturnino, 
vescovo di Erdonia. Il processo di declino innescato dai conflitti bellici e il 
conseguente spopolamento della zona che, tra il VI ed il VII secolo determi-nano 
in Capitanata la ridefinizione dell’organizzazione ecclesiastica locale, pro-vocano 
la scomparsa della sede diocesana di Erdonia. 
 
 
La diocesi di Ascoli Satriano dalle origini al 1818 
 

La Chiesa di Ascoli Satriano – anche se non ancora elevata a sede 
episco-pale – è citata in una bolla dell’893 con la quale papa Formoso la 
designa suf-fraganea della sede beneventana. Tale condizione è 
confermata anche da un privilegio pontificio del 943.  

La bolla di Giovanni XIII, promulgata il 26 maggio 969, costituisce il 
primo documento che rivela l’esistenza di una sede vescovile ad Ascoli 
Satriano. Con quell’atto il papa concede a Landolfo I, vescovo di Benevento, il 
titolo di arci-vescovo – anche di Siponto – elevandone la sede ad arcidiocesi 
metropolitana. Ascoli Satriano compare nell’elenco delle dieci diocesi 
suffraganee della sede beneventana con Avellino, Quintodecimo (l’antica 
Aeclanum), Ariano Irpino, Alife, Bovino, Larino, Sant’Agata dei Goti, Telese 
e Volturara Apula. In que-sto modo, l’organizzazione ecclesiastica 
beneventana afferma la sua supre-mazia in Capitanata.  

È senza fondamento – per l’assoluta assenza di documenti – l’ipotesi secon-
do la quale la chiesa di Ascoli Satriano sarebbe subentrata alla sede di Erdonia, 
nel cui territorio era stata compresa fin dalla fondazione, dopo la distruzione 

user
Felice e Donato

user
Saturnino di Erdonia al Concilio Romano del 499

user
Suffraganea di Benevento

user
969 Primo Documento



Cerignola - Ascoli Satriano 149 
 
 
 
di questa ad opera dell’imperatore bizantino Costante II nel 663 d.C. Se la 
sola tradizione orale individua in s. Leone, di origine orientale, il primo vesco-
vo di Erdonia ed Ascoli Satriano già nel 105, durante il pontificato di Evaristo, 
in realtà le notizie sulla serie antica dei vescovi ascolani sono frammentarie 
e, in alcuni casi, prive di fondamento documentale. La fonte più attendibile è 
costi-tuita invece dagli atti del concilio del Laterano tenutosi nel marzo 1068, 
duran-te il quale Alessandro II rimuove dal suo incarico un «episcopus Escu-
lanus» dimostrando la falsità della sua nomina a vescovo. Sono state 
riconosciute come infondate anche le notizie sui vescovi Mauro e Giovanni 
della seconda metà del XII secolo.  

Due pergamene del 1118 e del 1129, conservate nell’Abbazia di Montever-
gine, attestano già in quel periodo l’esistenza, nella cittadina, di una chiesa inti-
tolata al giovane martire Potito, protettore della Chiesa locale.  

Il XII secolo è il periodo della costruzione della nuova cattedrale, dopo 
l’in-cendio che distrugge la preesistente. Oggi è sede della concattedrale e 
della parrocchia della Natività della Beata Vergine Maria.  

In età moderna, dopo il concilio di Trento, la diocesi ascolana è tra le 
prime sedi vescovili meridionali a dotarsi di un seminario, la cui principale 
peculia-rità è costituita dalla particolare attenzione riservata dal corpo dei 
docenti e dagli studenti all’esercizio della predicazione e dell’oratoria. 
Caratteristica, quest’ultima, derivata dalla sintonia dell’iter formativo che 
accomuna, in quel periodo, l’istituto ascolano con il Pontificio Seminario 
Romano e che colloca, almeno in età moderna, il seminario di Ascoli Satriano 
in una posizione di superiorità nella formazione pastorale del clero rispetto a 
molti altri semina-ri del Mezzogiorno.  

Ad Ascoli Satriano, in età moderna, sono particolarmente attive le 
comu-nità religiose dei Benedettini (1093), degli Agostiniani eremitani, 
maschile (1300) e femminile (1818), dei Conventuali (1399) e dei Minori 
(1623) nel con-vento di San Potito martire, comunità tutt’ora esistente. Vi 
è anche un orfa-notrofio, affidato alle Suore della Carità, ancora oggi 
presenti sul territorio, alle quali dal 1927 si affianca l’azione di assistenza 
nei riguardi degli orfani e degli anziani svolta dalla Congregazione delle 
Suore Domenicane del Santissimo Sacramento.  

Nel convento degli Agostiniani eremitani, attiguo alla chiesa di Santa Maria 
del Soccorso, popolarmente detta chiesa della Madonna della Misericordia, si 
sviluppa la devozione locale in onore di Maria SS.ma della Misericordia o del 
Soccorso, venerata in un’icona risalente, secondo le fonti locali, al VII secolo.  

Nel XVII secolo, dall’opera di catechesi e di evangelizzazione degli ordi-ni 
religiosi, scaturisce l’attività delle confraternite laicali di Santa Maria del 

user
Concilio del Laterano

user
San Potito – martirizzato 298

user
Nuova Cattedrale

user
Seminario

user
Comunità religiose

user
Agostiniani



150 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
Soccorso, del Santissimo Sacramento, del Purgatorio, di Santa Maria degli 
Angioli, di San Rocco o di San Francesco di Paola. Nello stesso periodo, il 
monte di pietà “della Misericordia”, oltre ad offrire assistenza ai poveri, 
sostiene economicamente il seminario vescovile.  

Dal 21 agosto 1775, durante l’episcopato di Emanuele de Tommasis 
(1771-1807), la diocesi ascolana comprende anche i villaggi – oggi comuni – di 
Orta Nova, Stornara, Stornarella, Carapelle ed Ordona, antichi siti reali 
fondati dai Gesuiti, confluiti nel territorio diocesano in seguito alla 
temporanea sop-pressione dell’ordine decretata nel 1773 da Clemente XIV.  

La presenza dei religiosi nella diocesi è ulteriormente ridotta nei primi 
anni del XIX secolo, quando la soppressione messa in atto dai napoleonidi tra 
il 1806 ed il 1815, decreta la chiusura dei conventi di Santa Maria del Popolo 
degli Agostiniani e di San Giovanni Battista dei Conventuali.  

Con l’allontanamento dei religiosi, la realtà ecclesiale di Ascoli Satriano  
è caratterizzata dalla presenza del Capitolo Cattedrale, composto da diciotto 

membri, di cui dodici canonici con sei dignità (arcidiacono, cantore, arciprete, 
primicerio maggiore e primicerio minore, tesoriere) e sei mansionari. 
La bolla di Pio VII De utiliori del 27 giugno 1818, successiva al concordato 

del 16 febbraio, stabilisce l’accorpamento di alcune sedi episcopali del regno. In 
base a tali disposizioni, il 14 giugno 1819, con la bolla Quamquam per nuperri-
mam, il papa unisce aeque principaliter la sede episcopale di Ascoli Satriano alla 
vicina Cerignola, fino a quel momento arcipretura nullius. 
 
 
Cerignola da Chiesa nullius a sede vescovile 
 

Le notizie più antiche che attestano la presenza ecclesiastica a Cydiniola, 
centro di origine medievale, si legano sia al Quaternus de Excadenciis (et 
Revocatis) di Federico II di Svevia, risalente alla metà del XIII secolo, che registra 
in loco l’esistenza di una chiesa «sancti Petri», sia ad un’epigrafe col-locata nella 
chiesa parrocchiale di San Francesco d’Assisi (l’antica Chiesa Madre), la cui 
iscrizione ricorda come già negli anni antecedenti il XIII seco-lo un certo Goffredo 
offre parte dei suoi beni per restaurare la struttura.  

L’atto di obbedienza del clero di Cerignola formulato a favore di 
Enrico, eletto arcivescovo di Bari e di Canosa il 16 marzo 1255, sancisce, 
in età medie-vale, l’esistenza di una realtà ecclesiastica locale definita ed 
ufficialmente rico-nosciuta. Alcuni documenti successivi a tale periodo 
attestano inoltre la pre-senza sul territorio di altre chiese, intitolate 
rispettivamente “sancte Lucie” e “sancte Marie”. 

user
Cydiniola - XIII

user
Obbedienza all’Arcivescovo di Barie Canosa

user
Altre chiese



Cerignola - Ascoli Satriano 151 
 
 
 

La Decima dell’Anno 1310, nella sezione riguardante il territorio 
canosi-no, riferisce di un «Clerici Laquedoniole unc. II tar. XX». Nel 1323, 
a proposi-to dell’assoggettamento della Chiesa di Cerignola alla vicina 
Canosa, si ricor-da un «Archipresbiter et clerici Cidaniole de iurisdictione 
prepositi canusini unc. II tar. XX».  

Giulio II nel dicembre 1504 e Paolo IV nel maggio 1508, dopo l’affranca-
mento dalla Chiesa canosina, disciplinano con precise norme «il Capitolo e il 
Clero della Chiesa di San Pietro della Terra di “Cirinolae”, in provincia di 
Capitanata» e stabiliscono che all’arciprete, nativo del luogo ed eletto dal 
Capitolo, pena l’annullamento del possesso, spettano le mansioni e le funzioni 
giurisdizionali, canoniche ed amministrative dell’intera realtà territoriale. 
Pur in assenza di una diocesi, tali norme equiparano la prima dignità 
ecclesiastica locale, nel segno della più ampia autonomia, ad una vera e 
propria figura epi-scopale.  

La struttura dell’arcipretura nullius «della Chiesa di San Pietro della 
Terra di “Cirinolae”» prevede la diretta dipendenza dalla Santa Sede. Nel 
caso spe-cifico, la Chiesa è del tipo «Collegiata Nullius civica, recettizia, 
innumerata sotto il titolo di S. Pietro Apostolo».  

Il 13 ed il 14 aprile 1568, Tommaso Orfini, visitatore apostolico del Regno di 
Napoli, ispeziona a Cerignola «la chiesa maggiore» (l’antica Chiesa Madre, oggi 
chiesa parrocchiale di San Francesco d’Assisi) e la «chiesa di santa cha-terina di 
frati di Santo Agostino». Nel 1580 è Gaspare Cenci, vescovo di Melfi e Rapolla, ad 
esaminare «la Terra Cirignola» per incarico di Gregorio XIII.  

Considerevole, anche a Cerignola, in età moderna, è la presenza degli 
ordi-ni religiosi: Agostiniani (1475), Domenicani (1501), Serviti (1576), 
Carmelitani (1576), Gesuiti (1578), Conventuali (1580), Cappuccini 
(1613), Trinitari (inizi XVII secolo), Fatebenefratelli (1645).  

Tale molteplicità di presenze e di carismi costituisce un punto di riferi-mento 
essenziale, anche nei vescovi successivi, per la vita spirituale, economica ed 
assistenziale della popolazione locale. Determinante rimane, infatti, il ruolo svolto 
dai religiosi nella diffusione locale di particolari culti legati ai diversi ordini, come 
emerge dall’analisi della continuità devozionale assicurata da alcu-ne delle 
processioni locali e dall’analisi dei titoli delle confraternite costituite-si dopo il 
tridentino e negli anni successivi alla soppressione napoleonica. È del cappuccino 
Gabriele Gabrielli, infatti, la cronaca del 1650 che rivela l’ori-gine del patronato 
cittadino per s. Trifone martire, secondo la quale, ricorrendo al santo, nel 1595, 
un padre basiliano libera le campagne locali da un’invasio-ne di locuste che 
minaccia il raccolto. Inoltre, ad ulteriore conferma di tale processo, valga la 
constatazione che molti degli antichi conventi appartenuti in 

user
San Trifone - Cronaca del 1650



152 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
età moderna ai religiosi, dopo la gestione confraternale, in età contemporanea sono 
diventati sedi di parrocchie, mantenendo anche nella nuova destinazione l’antica 
denominazione (parrocchia di San Domenico, già convento dei Domenicani; parrocchia 
della Beata Vergine Maria del Monte Carmelo, già monastero dei Carmelitani; 
parrocchia di Sant’Antonio da Padova, già sede dei Conventuali; parrocchia di San 
Francesco d’Assisi, già residenza dei Cappuccini).  

L’attuazione del concordato del 16 febbraio 1818 con la bolla De utiliori 
sta-bilisce, il 14 giugno 1819, l’erezione della Chiesa locale a sede vescovile, 
unen-dola aeque principaliter, alla vicina Ascoli Satriano. Le disposizioni 
papali desi-gnano quale primo vescovo della nuova realtà diocesana Antonio 
Maria Nappi (1818-1830), già pastore della Chiesa ascolana, e assegnano 
all’antica «Ecclesia sancti Petri» di Cerignola il titolo di cattedrale. 
 
 
Dal 1818 al concilio Vaticano II 
 

La storia ottocentesca delle diocesi unite di Ascoli Satriano e Cerignola 
rispecchia le vicende, risorgimentali prima e unitarie poi, di gran parte del 
Mezzogiorno. Anche a livello locale, infatti, si registra una certa opposizione, 
di chiara matrice borbonica, alla nuova realtà nazionale che caratterizza 
molti degli episcopati meridionali, e che costringe in sede locale, fra il 1860 
ed il 1866, il vescovo Leonardo Todisco Grande (1849-1872) ad un 
«involontario esilio» nella sua originaria Bisceglie, in provincia di Bari.  

Nel 1859, la Santa Sede dichiara protettrice della città di Cerignola Maria 
SS.ma di Ripalta, venerata in un’icona realizzata in stile bizantino rinvenuta, 
secondo la sola tradizione orale, nel 1172 da un gruppo di malfattori sulla 
«ripa alta» – da cui il toponimo di Ripalta – del fiume Ofanto, a circa nove 
chilome-tri dal centro abitato, dove attualmente sorge il santuario diocesano. 
Qualche decennio più tardi, nel 1898, Ascoli Satriano proclama protettrice 
cittadina Maria SS.ma della Misericordia.  

Nella seconda metà dell’Ottocento, a fronte di una situazione diocesana che 
rivela una certa diffidenza verso la diffusione dell’associazionismo cattolico e, nel 
contempo, un’azione clericale scarsamente incisiva nel tessuto sociale, l’e-
piscopato locale svolge un ruolo pastorale teso a risvegliare nella coscienza dei 
fedeli e dei presbiteri la necessità di una maggiore presenza nella società, 
caratterizzata, nei primi anni del Novecento, da notevoli progressi umani, ma 
anche e soprattutto da profondi contrasti sociali.  

In quegli anni così difficili per l’episcopato meridionale, nelle diocesi unite di 
Ascoli Satriano e Cerignola, il vescovo Angelo Struffolini (1901-1914) è un 

user
1818 - Aeque Principaliter

user
Ripalta



Cerignola - Ascoli Satriano 153 
 
 
 
vescovo leoniano, in sintonia con Roma e in comunione con il papa della Rerum 
novarum. In un contesto dove «coloro che sono di nome cattolici, con il cuore e con 
la mente, sono lontanissimi da Dio e dalla chiesa», il vescovo opera con iniziative 
chiare e attente, individuando una pastorale capace di radicarsi nel territorio e di 
ribaltare una concezione di Chiesa ormai obsoleta e superata. Sorgono il Comitato 
Diocesano e la Sezione Giovanile dell’Azione Cattolica ad Ascoli Satriano, il 
Ricreatorio Festivo “Don Bosco” e il Circolo Giovanile Cattolico “San Luigi” a 
Cerignola, l’Unione Femminile Cattolica Italiana a livel-lo diocesano, che 
rappresentano la risposta più concreta alle indicazioni pasto-rali che sollecitano, 
specie nelle nuove generazioni, l’esigenza di rendersi sem-pre più protagoniste del 
proprio futuro.  

Testimone ed interprete autentico della nuova pastorale romana è il 
sacer-dote Antonio Palladino (1881-1926). Fondatore della congregazione 
delle Suore Domenicane del Santissimo Sacramento, famiglia religiosa 
attualmente pre-sente oltre che in Italia (Cerignola, Ascoli Satriano, Roma, 
Orta Nova, Foggia, Lecce, Firenze, Moiano), anche all’estero (Brasile e Costa 
d’Avorio), Palladino, per il quale è in corso la causa di beatificazione, dal 10 
aprile 1909, è il primo parroco della chiesa di San Domenico. Il suo spessore 
pastorale e sociale è individuabile in quel protagonismo storico che, nelle 
regioni meridionali, sulle indicazioni della Rerum novarum, sollecita una 
presenza più attiva ed un’a-zione più efficace dei cattolici nella società e che 
a Cerignola, nella parrocchia di San Domenico, con il Palladino sfocia 
nell’istituzione di trentadue associa-zioni. La sua spiritualità, prima 
salesiana, poi domenicana, è alimentata da una profonda venerazione per il 
sacramento eucaristico e da una spiccata devo-zione per il papa.  

Con la fine della prima guerra mondiale e l’avvento del fascismo, le con-
dizioni della diocesi «non sono pessime» e anche se si registra «un grande 
rilassamento in fatto di costumi», si constata che «i Circoli giovanili d’ambo i sessi 
sono abbastanza fiorenti». Nell’aprile 1920, infatti, presieduto da Fortunato Maria 
Farina, vescovo di Foggia, a Cerignola si svolge il Primo Congresso Eucaristico 
della Gioventù Cattolica di Capitanata. Sono gli anni, a livello nazionale, del 
rilancio dell’Azione Cattolica, voluto prima da Benedetto XV e successivamente 
da Pio XI, e che, a livello diocesano, favoriscono nel 1920 la fondazione di Vita 
Nostra, il bollettino di Ascoli Satriano e Cerignola «ricco di moderna erudizione», 
che ha l’intento di penetrare «nel laicato cattolico, mercé la cooperazione e lo zelo 
dei sacerdoti».  

Il ventennio fascista consegna alla città di Cerignola la nuova cattedrale, il 
duomo “Tonti”. È il vescovo Todisco Grande, nella relazione ad limina del 1852, a 
comunicare alla S. Congregazione del Concilio che l’antica “Ecclesia 



154 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
sancti Petri” risulta ormai insufficiente per le esigenze cultuali della popolazio-ne. 
Sono gli anni di un notevole aumento demografico, favorito dal positivo anda-mento 
economico, che caratterizza l’intera Capitanata. Qualche anno più tardi, nel 1859, è lo 
stesso presule che informa la Santa Sede circa la possibilità di erigere una nuova 
cattedrale grazie ad una consistente somma di denaro messa a disposizione della città 
da Paolo Tonti, un ricco possidente che il vescovo con-sidera «inimicus homo, Dei 
cultus inimicissimus, superseminare zizaniam occa-sionem non perdet», ma 
comunque disposto a sostenere economicamente la nuova costruzione. Il vescovo 
Antonio Sena (1872-1887), il 29 giugno 1873, presiede la celebrazione per la posa della 
prima pietra della nuova cattedrale. Dopo nume-rose sospensioni di lavori e il 
superamento di alcune questioni legate ad una non sempre trasparente gestione 
amministrativa del lascito Tonti, il 14 settembre 1934 il vescovo Vittorio Consigliere 
(1931-1946) inaugura la nuova cattedrale. Con l’apertura del duomo “Tonti”, 
l’antichissima “Ecclesia sancti Petri” diven-ta la sede della parrocchia di San 
Francesco d’Assisi.  

Nel secondo dopoguerra, in un contesto storico nazionale fortemente con-
trassegnato dalla netta contrapposizione tra Democrazia Cristiana e Partito 
Comunista Italiano, le vicende diocesane registrano lo svolgimento delle mis-sioni 
al popolo e la diffusione dei Comitati Civici attraverso i quali arginare ciò «che tra 
i lavoratori italiani da tempo» si va diffondendo e cioè «i più gravi erro-ri e le più 
deplorevoli calunnie allo scopo di inimicarli alla Chiesa, la quale viene presentata 
come avversa alle loro quali possono essere legittime aspirazioni».  

Le missioni religioso-sociali si tengono ad Ascoli Satriano dal 27 al 30 
aprile 1947, mentre per la mancanza di «elementi» la Presidenza Generale 
dell’Azione Cattolica Italiana da Roma respinge la richiesta del vescovo 
Donato Pafundi (1946-1957) che chiede le missioni anche «per Candela». In 
quegli stes-si giorni, a Cerignola, dove l’azione comunista risulta più decisa 
perché soste-nuta dalla convinzione secondo la quale «per ottenere tutto basta 
ricorrere a Giuseppe Di Vittorio» – nato a Cerignola l’11 agosto 1892 – le 
missioni regi-strano una «notevolissima affluenza».  

Gli anni Cinquanta, a livello diocesano, sono gli anni della ricostruzione, con 
una presenza della Chiesa locale legata ad interventi concreti ed organici 
– cantieri di lavoro, corsi di qualificazione, corsi di taglio e cucito, colonie 
esti-ve, assistenza ai bambini – resi possibili, anche e soprattutto, dal 
sostegno assi-curato dalla Pontificia Opera di Assistenza.  

Con il concilio Vaticano II, durante l’episcopato di Mario Di Lieto (1957-
1987), documenti come Lumen Gentium e Apostolicam Actuositatem nelle dio-
cesi unite di Ascoli Satriano e Cerignola diventano i cardini di quel concetto di 
scelta religiosa che sollecita nei laici un “nuovo impegno” nella società. Un 



Cerignola - Ascoli Satriano 155 
 
 
 
“nuovo impegno” sancito anche dalla costituzione, nel 1980, del Consiglio 
Interdiocesano di Azione Cattolica che unisce nella figura di un unico 
presi-dente una realtà associativa che, fino a quel momento, rispecchia la 
duplice realtà diocesana.  

L’analisi di alcuni dei temi affrontati durante le annuali assemblee dioce-
sane evidenzia, inoltre, le fasi graduali del delicato passaggio della Chiesa loca-le 
verso la fase del post-Concilio. L’Azione Cattolica Italiana a servizio della realtà 
ecclesiale e sociale della diocesi (1975), Evangelizzazione e l’annunzio del Cristo 
Risorto. Collaborazione con la gerarchia (1980), Associazione di laici per la 
missione della Chiesa in Italia (1986), L’uomo vivente è gloria di Dio (1989), 
Rivestire l’uomo nuovo (1990), Dio fa casa con l’uomo. E venne ad abitare in mezzo 
a noi (1999) costituiscono gli argomenti più evidenti del tentativo effettuato a 
livello diocesano di leggere il presente alla luce delle indi-cazioni che, in quegli 
stessi anni, provengono dal magistero pontificio, dai piani pastorali decennali 
della Conferenza Episcopale Italiana e dagli inse-gnamenti vescovili.  

Un nuovo assetto nelle Chiese di Ascoli Satriano e Cerignola, sancito anche a 
livello provinciale il 12 settembre 1976, subentra quando le diocesi di Capitanata, 
separate dalla Regione Ecclesiastica Beneventana, diventano parte integrante della 
Regione Ecclesiastica Pugliese. Un accorpamento alle altre diocesi della regione che, 
dal punto di vista ecclesiale, non significa fusione, ma salvaguar-dia della propria 
identità storica e territoriale, ulteriormente sottolineata il 13 aprile 1979 dalla 
costituzione della metropolia di Foggia e dalla conseguente rela-zione suffraganea, per 
le diocesi della provincia, con l’arcidiocesi del capoluogo. Nel 1986, con il riordino delle 
circoscrizioni ecclesiastiche italiane, Cerignola diventa la sede principale dell’unica 
diocesi di Cerignola-Ascoli Satriano.  

Gran parte delle testimonianze più interessanti delle vicende storiche della 
diocesi è confluita, dal 24 luglio 2007, nel Polo Museale Diocesano ed Archeo-
logico, fortemente voluto dal vescovo Felice di Molfetta (2000) e realizzato nei 
locali dell’antico monastero di Santa Maria del Popolo ad Ascoli Satriano. 
 
 
 
Bibliografia 
 
 

Cerignola: Annuario 305-325; Atlante 571-578; Cronotassi 160; DDI II 330-334; 
DHGE IV 912-913; EC II 104-105; GACI I 123-125; GADI III 100-101; HC VI 90, VII 
90, VIII 125, IX 69; Kehr IX 145-146; MI III 99, 266-268; T. Kiriatti, Memorie istori-
che di Cerignola, Napoli 1785 (rist. anast. 1974); L. Conte, Descrizione storica topo- 

user
1976 – 1979 - 1986



156 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
grafica statistica industriale della Città di Cerignola, in F. Cirelli, Il Regno delle Due 
Sicilie descritto e illustrato ovvero descrizione topografica, storica, monumen-tale, 
industriale, artistica, economica e commerciale delle province poste al di qua e al di là 
del faro e di ogni singolo paese di esse, Napoli 1853-60; Quaternus de Excadenciis et 
Revocatis Capitinatae de mandato imperialis maiestatis Frederici Secundi nunc 
primum ex Codice Casinensi cura et studio monachorum ordinis sancti Benedicti 
Archicoenobii Montis Casini in lucem profertur, Montecassino 1903; Cerignola da 
arcipretura nullius a sede vescovile nella bolla Quamquam per nuperrimam. Profilo 
dei vescovi dal 1818 al 1987, a cura di C. Dilaurenzo, Cerignola 1987; S. Palese, Pietà 
eucaristica e zelo apostolico nella pastorale del clero del Novecento, RSR 10 (1996) 93-
106; Don Antonio Palladino. Un parroco di Cerignola. Atti del Convegno Storico 
Nazionale. Cerignola, 28-29 gennaio 1994, a cura di V. Robles, Torino 1997; L’icona 
della Madre di Dio Maria SS. di Ripalta tra storia e devozione, a cura di A.G. 
Dibisceglia, Cerignola 1999; Vita et martirio del glorioso frigio san Trifone protettore 
della Cirignola descritta dal R.P. Fra’ Gabriele Gabrielli della medesima Terra pre-
dicatore cappuccino della provincia di S. Angelo, a cura di A.G. Dibisceglia, Foggia 
2005. 
 

Ascoli Satriano: Cappelletti XIX 139; Cronotassi 98-103; DHGE IV 912-913; EC  
II 104-105; GACI II 29-30; GADI II 49-50; Gams 853, I 33, II 10; HC I 111-112, 

II 96, III 120, IV 96, V 100, VI 101, VII 90, VIII 125, IX 69; Kamp 229; Kher V 
600; MI III 14-18; Moroni III 55; Ughelli VIII 224; Vendola 36-37; Synodales 
constitutiones, et decreta ab illustrissimo, et reverendissimo domino Leonardo 
Todisco Grande Asculan, et Ceriniolen Episcopo edita, et emanata in sua 
prima dioecesana synodo celebrata die decima aprilis et duobus diebus 
sequentibus anni 1853 in Cathedrali ecclesia Asculi-Satriani, Neapoli 1853; G. 
Gay, L’Italia meridionale e l’Impero Bizantino. Dall’avvento di Basilio I alla 
resa di Bari ai Normanni, Bologna 1980; P. Corsi, Le diocesi di Capitanata in 
età bizantina: appunti per una ricerca, in Storia ed arte nella Daunia 
medievale. Atti della I Settimana sui Beni Storico-Artistici della Chiesa in 
Italia. Area culturale della Capitanata. Foggia, 26-31 ottobre 1981, Foggia 
1985, 51-73; G. D’Arcangelo, La chiesa millenaria di Ascoli. Dalle origini alla 
visita di Papa Giovanni Paolo II. Cronologia storica, Ascoli Satriano 1988; 
“Passio Sancti Potiti” secondo il codice latino “Reginae Sueciae 482” del secolo 
IX, in G. B. Pichierri, San Potito Martire. Patrono della Diocesi di Cerignola-
Ascoli Satriano, Cerignola 1993; A. Silba, Frammenti di storia nella città dei 
tre colli. Ascoli Satriano in tre antichi documen-ti, Ascoli Satriano 2007. 

 
Erdonia: Cappelletti XIX 155; Cronotassi 176; Gams 854; Ughelli X 114; J. 

Mertens, Ordona. Vent’anni di ricerca archeologica. Venti secoli di storia, Foggia 
1982; A. Campione, Herdonia. I martiri Felice e Donato e l’attestazione della 
diocesi, in A. Campione – D. Nuzzo, La Daunia alle origini cristiane, Bari 1999. 
 
 
 



 
Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 

Foggia - Bovino 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

L’arcidiocesi di Foggia-Bovino è stata costituita il 30 settembre 1986 
con il documento della Congregazione dei Vescovi sul riordino delle 
circoscrizioni ecclesiastiche italiane.  

Si estende su una superficie di 1.165,44 kmq e comprende i comuni di 
Foggia, Accadia, Bovino, Castelluccio dei Sauri, Deliceto, Monteleone di 
Puglia, Panni, Sant’Agata di Puglia e San Marco in Lamis. Ha una 
popolazione com-plessiva di 208.000 abitanti.  

Le parrocchie sono cinquantacinque e i sacerdoti secolari novantotto, 
affian-cati dai religiosi presenti in diciotto istituti. Le religiose contano 
duecento-settanta presenze suddivise in trentasei case. Un monastero 
claustrale di Redentoriste registra la presenza di ventidue religiose.  

Foggia, oggi sede metropolitana per le Chiese di Manfredonia-Vieste-
San Giovanni Rotondo, Lucera-Troia, San Severo e Cerignola-Ascoli 
Satriano, costituisce in Capitanata la diocesi di più recente istituzione, 
essendo stata ele-vata alla dignità vescovile il 25 giugno 1855. 
 
 
Le origini cristiane 
 

La cittadina, al centro del Tavoliere di Puglia, trae le sue origini da Arpi, tra 
i maggiori centri per i rapporti economici e commerciali della Daunia già nel VI 
secolo a.C. È accertato che Pardo, menzionato tra i partecipanti al con- 

user
Arcidiocesi costituita nel 1986

user
Istituzione 1855



180 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
cilio di Arles del 314 in qualità di vescovo di Arpi, fosse in realtà il vescovo di 
Salpi: dato questo che escluderebbe l’esistenza di una cattedra vescovile nel-
l’antica colonia dauna. Il processo di declino innescato dai conflitti bellici e il 
conseguente spopolamento della zona che, tra il VI ed il VII secolo, determi-nano 
in Capitanata la ridefinizione dell’organizzazione ecclesiastica, provoca-no la 
scomparsa della sede diocesana di Salpi. Molteplici le ipotesi avanzate circa la 
scomparsa di Arpi. È probabile che la decadenza dell’antico centro sia dipesa dai 
mutamenti della politica romana, o che lo stesso, nel VII secolo d.C., sia stato 
abbandonato a causa dell’impaludamento del vicino fiume Celone.  
È senza fondamento, invece, l’ipotesi che imputa la scomparsa di Arpi alle 
distruzioni messe in atto dall’imperatore bizantino Costante II nel 663 d.C.  

Il protagonista dell’istituzione della diocesi foggiana è il vescovo Antonino 
Monforte (1824-1854), pastore della Chiesa della vicina Troia, nella giurisdi-zione 
ecclesiastica della quale, Foggia, fino al 1855, è compresa. 

Sorta nel 1019 nei pressi dell’antica Aeca, centro di considerevole rilevanza 
durante l’età romana, anch’esso scomparso tra il VI ed il VII secolo per il pro-cesso 
di decadimento che provoca la riorganizzazione delle Chiese di Capitanata, la 
città di Troia è elevata a sede episcopale nel 1022 da Benedetto VIII ed affidata 
al vescovo Oriano. Dal 1067, il suo territorio comprende anche la dio-cesi 
soppressa di Biccari, già sede episcopale dal 1058 con il vescovo Benedetto.  

Nei secoli successivi, l’importanza e lo sviluppo politico, sociale ed econo-mico 
che caratterizzano le vicende di Foggia, sempre più protesa a diventare città-
simbolo della Capitanata anche dal punto di vista ecclesiastico, non poche volte 
sono alla base dei contrasti che oppongono il clero foggiano, teso ad otte-nere 
l’autonomia, al clero troiano. Nel 1066, quando Alessandro II assegna la Chiesa 
di Foggia «alla Chiesa Troiana», è il Capitolo che rifiuta la sottomis-sione. Nel 
1193 Celestino III invia a Foggia il vescovo di Bovino per «ridurre all’obbedienza 
i contumaci», ma il delegato del papa è maltrattato «da sacer-doti e laici nella 
chiesa di S. Maria de Fogia». Nel 1538 è l’arciprete Brancia del clero foggiano che 
incita la popolazione per combattere il vescovo di Troia, Ferdinando Pandolfini, 
rendendo necessario l’intervento dell’esercito impe-riale per sottomettere i 
sacerdoti ribelli.  

Per questi motivi il Capitolo, nella difesa dei propri diritti e nel 
tentativo di ampliare i propri interessi economici, rappresenta il 
protagonista principa-le della storia della Chiesa locale dal medioevo fino 
alla prima metà del-l’Ottocento.  

Anche dopo il concilio di Trento, infatti, la situazione della Chiesa foggiana non 
registra notevoli mutamenti se ancora nel 1789, a proposito del Capitolo fog-giano, si 
sottolinea che «è stato e sta in fazioni, specialmente per l’elezione dei 

user
Antonino Monforte di Troia (nella cui giurisdizione era compresa Foggia)

user
Troia: Vescovo nel 1022

user
Anche la diocesi di Biccari

user
Contrasti tra Troia e Foggia

user
1066 Foggia affidata a Troia

user
1193 Celestino III invia il vescovo di Bovino

user
Insurrezione



Foggia - Bovino 181 
 
 
 
canonici e degli abbati e parroci» e che «non [...] ha di mira la giustizia e il meri-
to, ma il vantaggio dei parenti, dei fratelli e nipoti dei capitolari elettori che 
vengono promossi canonici dai loro parenti i quali sono collegati e in fazione».  

Fra medioevo ed età moderna, accanto alla realtà capitolare, le vicende della 
Chiesa locale registrano anche la vivace ed attiva presenza degli ordini religiosi. 
La presenza più antica è quella dei Benedettini di San Giovanni in Lamis, 
nell’attuale convento francescano di San Matteo, presso San Marco in Lamis. 
Dall’inizio del secondo millennio il monastero si presenta come una realtà di 
enorme rilievo, facendo per questo supporre che la sua fondazione risalga al IX-X 
secolo. L’ipotesi è confermata da alcuni documenti che affermano che tra il 1007 
ed il 1008, i catepani bizantini Alessio Xiphias e Giovanni Curcuas approvano, a 
beneficio del monastero di San Giovanni in Lamis, alcuni vasti possedimenti nel 
Gargano, ribadendo il privilegio dell’esenzione dalla giuri-sdizione episcopale e 
l’insediamento di coloni sulle terre di pertinenza del mona-stero, senza alcuna 
intromissione statale. Un’ulteriore attestazione del valo-re e dell’influenza 
dell’antico monastero risale al 1025 (o 1026) e riguarda il privilegio ottenuto con 
la mediazione dell’arcivescovo di Siponto, Leone, e con-cesso dal catepano Basilio 
Boiannes a beneficio del monastero e del suo abate Pietro. I privileghi sono 
confermati dal catepano Cristoforo nel gennaio 1029. Al maggio 1052 risale un 
sigillum in favore del monastero e la conferma di tutti i benefici ottenuti fino a 
quel momento. Dopo la gestione dei Benedettini e dei Cistercensi, il monastero nel 
1578 è affidato per esplicita richiesta dell’a-bate commendatario Vincenzo Carafa 
ai Minori della Provincia di Sant’Angelo.  

Il secolo XII registra in Capitanata la presenza benedettina di s. 
Guglielmo da Vercelli, fondatore del monastero di Montevergine, 
residente, dal 1140 e per circa tre anni, nella chiesa – oggi basilica – della 
Madre di Dio “Incoronata”. Nello stesso periodo giungono a Foggia anche 
gli Agostiniani che fondano il convento di San Leonardo, attualmente 
conosciuto come monastero di sant’Agostino.  

Nel secolo successivo, si registra la presenza dei Cistercensi presso la chie-sa 
dell’Incoronata e a San Giovanni in Lamis. Anche i Domenicani giungono intorno 
alla metà del XIII secolo. Inoltre, fra il XIII e il XVII secolo si assi-ste al 
progressivo sopraggiungere dell’ordine francescano. Nel 1217 si istitui-scono la 
prime undici province francescane tra cui la “Provincia Apuliae”. Da questa nel 
1239, ha origine la “Provincia Sancti Michaelis Archangeli in Monte Gargano” che 
comprende, fra le sue quattro circoscrizioni, anche la “Custodia Capitinatae”. 
Risale a questo periodo la fondazione del primo convento fran-cescano di Foggia 
intitolato a s. Francesco e che in seguito assume il titolo di Sant’Antonio. Il 
movimento francescano dell’osservanza approda in Capitanata 

user
Benedettini a San Giovanni in Lamis

user
Affidato ai Frati Minori

user
Guglielmo da Vercelli - Incoronata

user
Francescani – Provincia Apuliae



182 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
agli inizi del XVI secolo con i conventi di Gesù e Maria a Foggia nel 1510, di 
Stignano nel 1515, di San Matteo nell’ex monastero benedettino di San Giovanni 
in Lamis nel 1578. Dal 1597 i religiosi di San Giovanni di Dio gestiscono l’o-
spedale cittadino. I Cappuccini erigono il convento della Madonna di Costan-
tinopoli nel 1679. Sempre nel XVII secolo a Foggia si registra la fondazione del 
convento di San Pasquale degli Alcantarini. Le Clarisse, già presenti nel capo-
luogo dauno dalla prima metà del XIV sec. col monastero di Santa Chiara, inau-
gurano il monastero dell’Annunziata nel XVII secolo.  

Il XVIII secolo è il periodo delle fondazioni redentoriste: nel monastero 
della Consolazione a Deliceto e il monastero femminile del Santissimo 
Salvatore a Foggia. Sono i luoghi che annoverano la presenza anche – se 
temporanea – nella Chiesa locale dei santi Alfonso Maria de’ Liguori e 
Gerardo Maiella non-ché della venerabile Maria Celeste Crostarosa.  

In età moderna, la chiesa dell’Incoronata è commenda del card. 
Antonio Carafa, di Giulio Rospigliosi, di Gaspare dei Cavalieri, di 
Giovanni Battista Salerni, di Marcantonio Colonna.  

La soppressione degli ordini religiosi messa in atto durante il decennio 
francese ridimensiona di molto la presenza dei religiosi a Foggia. Nel 1828, a 
fronte dei quindici monasteri esistenti in diocesi alla fine del XVIII secolo, il 
vescovo Antonino Monforte, dalla sede troiana, attesta per la città di Foggia 
l’esistenza dei conventi dei Cappuccini e dei frati minori Alcantarini, il colle-gio 
degli Scolopi, la presenza dei religiosi di San Giovanni di Dio nell’ospeda-le e i due 
monasteri femminili, dell’Annunziata e di Santa Chiara, delle Clarisse.  

Il 23 settembre 1806, Pio VII eleva la chiesa di Santa Maria a basilica 
mino-re e il 2 dicembre 1808 concede ai canonici il privilegio di indossare 
durante le pubbliche celebrazioni l’abito prelatizio.  

Anche con il concordato del 16 febbraio 1818, seguito dalla bolla De utiliori 
del 27 giugno successivo, per la Chiesa foggiana non vi è alcuna possibilità di 
ottenere l’ambita autonomia. Ciò nonostante, la presunta antichità della Chiesa 
locale viene ribadita con decisione ed orgoglio dai componenti del Capitolo, i quali, 
dopo la firma del concordato, continuano a sostenere le proprie pretese evocando 
l’esistenza della sede episcopale di Arpi. 
 
 
La sede vescovile 
 

L’istituzione della sede vescovile a Foggia, se da una parte costituisce l’esito 
finale di un processo teso a dirimere le controversie che, nei secoli, con-
trappongono il clero foggiano al clero troiano – «dovendo Noi felicemente nel 

user
San Giovanni di Dio - Ospedale

user
Monastero della Consolazione a Deliceto e del Santissimo Sacramento a Foggia

user
Commenda

user
Decennio francese   

user
De utiliori



Foggia - Bovino 183 
 
 
 
Signore stabilire una spirituale consolazione di desideratissima pace tra i cit-
tadini Troiani e Foggiani, abbiamo stimato opportuno [...] che indi si divida il 
Municipio di Foggia e quivi si costituisca altra Chiesa, Cattedra e Vescovile 
Residenza» – , dall’altra scaturisce dal tentativo effettuato dal vescovo Monforte 
di risolvere le altrettanto astiose contese che caratterizzano al proprio inter-no il 
Capitolo foggiano, «disordini [che] se non si rimetteranno con una legge fissa e 
stabile mai si potrà stabilire in Foggia la sana morale persistendo in essa il corpo 
capitolare in continue scissure con i legittimi superiori».  

Il 25 giugno 1855, con la promulgazione della bolla Ex hoc Summi 
Pontificis, Pio IX istituisce la diocesi di Foggia e promuove alla sua cattedra 
Bernardino Maria Frascolla (1856-1869), del clero di Andria. Con quel docu-
mento, la città di Foggia diventa diocesi immediatamente soggetta alla Santa 
Sede, e la Reale Basilica Collegiata di Santa Maria Assunta in cielo, dedicata 
alla Vergine dei Sette Veli, assume il titolo di cattedrale.  

La Vergine dei Sette Veli è la patrona principale della città di Foggia, 
detta anche Iconavetere. È venerata in un’antichissima immagine dipinta su 
tavo-la. Dopo il suo rinvenimento, avvenuto secondo le differenti ipotesi nel 
1062 o nel 1073, per proteggere l’icona e favorirne il culto, il duca normanno 
Roberto il Guiscardo erige la chiesa di Santa Maria Assunta in cielo, ampliata 
nel 1172 dal re Guglielmo II il Buono.  

Legate indissolubilmente alla storia dell’Iconavetere sono anche le vicen-
de dei santi compatroni Guglielmo e Pellegrino, i quali, dopo aver visitato la 
Terra Santa e alcuni centri religiosi pugliesi, terminano a Foggia la loro esi-
stenza terrena, dedicandosi alla cura dei pellegrini infermi.  

Con la erezione della diocesi, il territorio assegnato alla sede foggiana 
com-prende anche la cittadina di San Marco in Lamis, già appartenente 
all’abba-zia nullius di San Giovanni in Lamis.  

Le sue origini del centro garganico risalgono all’XI secolo e il nome di 
“San Marco de Lama” compare per la prima volta in un diploma del 1095 
promulgato dal conte normanno Enrico.  

La nuova diocesi comprende otto parrocchie: cinque a Foggia 
(Cattedrale, San Tommaso, Sant’Angelo, San Francesco Saverio e San 
Giovanni Battista) e tre a San Marco in Lamis (SS. Annunziata, 
Sant’Antonio Abate e San Bernardino).  

A pochi anni dall’unità d’Italia, anche Foggia diventa sede vescovile. Ma non sono 
anni facili per l’episcopato meridionale gli anni dell’unità, se gran parte dei vescovi del 
Mezzogiorno considera la nuova realtà nazionale la causa prin-cipale dell’interruzione 
degli antichi rapporti di collaborazione tra la Chiesa meri-dionale e il regno borbonico. 
Per questa opposizione alla nuova situazione, qual- 

user
Istituzione della Cattedra episcopale a Foggia

user
Problemi di gestione del clero foggiano

user
Istituzione 1855 Pio IX

user
Roberto il Guiscardo

user
Iconavetere

user
Santi Guglielmo e Pellegrino

user
Foggia e San Marco



184 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
che anno dopo l’ingresso in diocesi, il vescovo Frascolla, nel 1863, è prima 
accu-sato del «disordine e dell’anarchia» registrate dalle autorità civili fra il 
clero fog-giano, e in particolar modo all’interno del mondo confraternale, 
quindi arresta-to, processato ed infine condannato al carcere nel Castello di 
Como. Dalla con-danna il vescovo è prosciolto il 4 novembre 1866.  

In quegli stessi anni, anche i religiosi registrano l’avvento di una nuova serie 
di problemi, anche se di tutt’altra natura, in concomitanza con la nuova 
soppressione ordinata dal governo italiano. Significativo il caso del convento di 
San Matteo, chiuso nel 1866. Decretata la soppressione, la struttura è acqui-stata 
dal comune di San Marco in Lamis e lasciata nel più completo abbando-no. Il 6 
maggio 1885, il sindaco della cittadina chiede al ministro generale dei frati Minori 
di ripristinare la comunità religiosa a patto di istituirvi anche un seminario. Il 
ritorno dei religiosi a San Marco in Lamis è legato alla figura di fra’ Matteo Donato 
Tancredi che, nel 1885, con l’acquisto del fondo rustico adia-cente il convento, 
permette la rinascita della comunità. La parentesi della soppressione si chiude 
solo nel 1940 con l’atto di donazione del convento da parte del comune di San 
Marco in Lamis a favore dell’ordine dei frati Minori.  

Negli ultimi decenni del XIX secolo, le vicende della diocesi foggiana regi-
strano la realizzazione di una pastorale tesa ad un “ritorno alle fonti” che sfo-
cia in una dichiarata opposizione alle teorie che, nel passaggio tra Ottocento 
e Novecento, tendono ad instaurare, nella società meridionale, un clima di 
accen-tuata laicità. Tale opposizione, nella Chiesa locale, sollecita un impegno 
mag-giore nell’insegnamento del catechismo quando, in virtù della legge 
Casati – la legge che concede ai comuni italiani la possibilità di introdurre 
l’insegna-mento della religione cattolica nei programmi scolastici – , le 
autorità civili ten-tano di arginarne l’inserimento nelle scuole cittadine 
appellandosi ad una pre-tesa libertà di coscienza. E nella diocesi foggiana la 
“guerra al catechismo” diventa sinonimo di “guerra al prete”.  

È questo, infatti, un ambito di intervento pastorale che impegna non poco  
i vescovi Domenico Marinangeli (1882-1893), Carlo Mola (1893-1909), Salvatore 
Bella (1909-1920), e il sacerdote Luigi Cavotta (1870-1944), figure cioè che, tra 
Ottocento e Novecento, si pongono in sintonia con il magistero papale ed in 
particolar modo con gli impegni sollecitati dalla Rerum novarum di Leone XIII, 
in un periodo caratterizzato dal diffondersi della dottrina socialista e da una 
nutrita presenza di logge massoniche: pericoli che la diocesi cerca di limi-tare 
attraverso la lotta all’ignoranza religiosa, il catechismo per i fanciulli, la 
fondazione di oratori festivi, una particolare attenzione per gli operai e i brac-
cianti, una maggiore diffusione dell’associazionismo cattolico. 

Precursore di tale indirizzo pastorale in diocesi è il vescovo Geremia 

user
Chiusura del convento di San Matteo 1866



Foggia - Bovino 185 
 
 
 
Cosenza (1871-1882), il quale, durante il suo episcopato, sintetizza così la realtà 
della sua Chiesa particolare: «I costumi del popolo di questa diocesi “sunt mira-
biliter mobiles”, in genere sono buoni e proclivi ad una pietà, ma in questi tempi 
sono diventati depravati e corrotti come presso le altre popolazioni [...]. I gio-vani 
sono corrotti nella mente e nel cuore educati da maestri atei [...]. I vizi dominanti 
sono: l’inosservanza delle festività, la bestemmia e l’usura».  

Diversa la situazione che si riscontra nella diocesi durante la prima 
guer-ra mondiale quando, sollecitati dal vescovo Bella, da un lato i circoli 
giovanili cattolici si adoperano nel sostegno agli orfani, alle donne sole, 
alle giovani spose, ai militari feriti tornati dal fronte, dall’altro il clero e le 
congregazioni religio-se offrono la propria assistenza negli ospedali 
militari, raccogliendo fondi per sopperire alle esigenze primarie delle 
famiglie bisognose, in un’unità di inten-ti che, accomunando laici, clero e 
religiosi, tenta di alleviare i disastrosi effet-ti del conflitto.  

Questa inedita presenza dell’associazionismo cattolico nella società fog-giana 
è ulteriormente sancita dal primo Convegno dei Cattolici di Capitanata, che si 
tiene il 9 e il 10 aprile 1918 nella chiesa di San Domenico, presieduto da don Luigi 
Sturzo, segretario della Giunta Centrale di Azione Cattolica e, di lì a poco, 
fondatore del Partito Popolare Italiano. È il convegno che, in Capitanata, avvia la 
riflessione sui problemi del primo dopoguerra e tenta di individuare i caratteri e 
le qualità per un ruolo più attivo e dinamico dei cattolici nella vita della nazione 
e dei diocesani nella storia della provincia. Quella riunione assu-me tutta la sua 
rilevanza se si considera che, proprio in quegli anni, la Capitanata registra un 
violento processo di politicizzazione messo in atto dai socialisti, con l’intento di 
colpire la Chiesa e i suoi rappresentanti.  

L’esito positivo del Convegno conferma il rifiuto di un certo 
tradizionali-smo religioso e la messa in atto di quei nuovi principi stabiliti 
dalla dottrina sociale della Chiesa.  

Nel 1924, le diocesi di Foggia e di Troia tornano ad essere nuovamente 
unite nella persona di uno stesso vescovo, per essere poi nuovamente 
separa-te nel 1951.  

La risposta della Chiesa foggiana al regime fascista è individuabile nella 
pronta fiducia riposta, per la difesa delle proprie posizioni e la tutela delle proprie 
idee, nella diffusione della carta stampata, sia con la pubblicazione de L’Araldo 
Ecclesiastico (1923), il bollettino ufficiale della diocesi che, nel pro-getto del 
vescovo Pietro Pomares Y De Morant (1921-1924), rappresenta «l’eco della nostra 
vita diocesana», sia con la fondazione di Vita Giovanile, poi ribat-tezzato Fiorita 
d’Anime (1924), il mensile culturale della diocesi che è anche l’organo a stampa 
del Circolo Giovanile “Alessandro Manzoni”, già Circolo 

user
I Guerra Mondiale

user
Convegno dei Cattolici di Capitanata – don Luigi Sturzo

user
Diocesi unite nel 1924 e separate nel 1951

user
Bollettino ufficiale



186 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
“Dante Alighieri”, tra le cui fila militano figure emblematiche e 
rappresenta-tive dell’associazionismo cattolico diocesano come Renato 
Luisi, Mario De Santis, Armando Fares.  

Quella della diocesi foggiana con il fascismo, in effetti, è una forzata 
con-vivenza che permette al vescovo Fortunato Maria Farina (1924-1954) 
di affer-mare che a Foggia «non hanno avuto luogo dimostrazioni ostili di 
nessun gene-re» e che «le autorità civili, per quanto ho potuto sapere si 
adoperarono per-ché non avessero luogo incidenti dispiacevoli».  

Durante gli anni del regime, l’episcopato del vescovo Farina – per il quale  
è in atto la causa di beatificazione – è caratterizzato da una particolare 
atten-zione verso i suoi diocesani, attraverso l’incremento delle 
parrocchie, specie nelle zone periferiche, e il sostegno all’apostolato svolto 
dai membri dell’Azione Cattolica.  

Con la seconda guerra mondiale – quando i bombardamenti distruggono 
quasi completamente il capoluogo dauno, costringendo la popolazione a trova-re 
rifugio nelle vicine cittadine di Troia, Bovino e Lucera –, protagonista della vita 
diocesana è il clero, impegnato nel cercare di soddisfare i bisogni primari della 
popolazione. Accanto al clero, però, non manca la testimonianza di mem-bri 
dell’associazionismo cattolico, impegnati nel tentativo di risollevare le sorti 
morali e sociali della Chiesa locale. È, infatti, con la fine della guerra che la dio-
cesi inaugura una nuova stagione della presenza cattolica nella società locale. 
Dopo l’armistizio dell’8 settembre 1943, a Foggia, nei locali a pianterreno della 
Curia Vescovile, un convegno organizzato «nella Pasqua del 1944», motivato dalla 
«necessità di riorganizzare l’Azione Cattolica», costituisce il momento pro-pulsore 
di una nuova fase durante la quale le forze cattoliche della diocesi ope-rano 
fattivamente per «la formazione dei nostri giovani a quell’ideale di pietà e fortezza 
cristiana, che si rendono ogni giorno più necessarie, perché la gioventù possa dare 
il suo valido contributo alla ricostruzione sociale della nostra Patria».  

In quegli anni, spesso, a Foggia arriva anche Aldo Moro «per rianimare 
la Fuci e preparare tra quei giovani i futuri protagonisti della prossima ripre-
sa democratica», mentre a San Marco in Lamis e nei centri minori sorgono i 
comitati degli sfollati dei quali fanno parte anche «alcuni sacerdoti più fattivi 
e una larga rappresentazione delle donne di Azione Cattolica».  

L’azione e la diffusione delle organizzazioni cattoliche, nella diocesi, 
rap-presentano il sintomo di una Chiesa che esce dal secondo conflitto 
mondiale con un’immagine di sé – nonostante tutto – più robusta e 
tenacemente consolida-ta, potendo contare da quel momento anche sul 
fattivo ed attivo contributo dei sacerdoti dell’istituto di don Luigi Orione, 
dal 1950 destinatari della chie-sa dell’Incoronata. 

user
II Guerra Mondiale



Foggia - Bovino 187 
 
 
 

Il dopoguerra costituisce un periodo durante il quale vescovo, clero e fede-li si 
ritrovano accomunati da una comunione di intenti che rappresenta l’elemento concreto 
per affrontare e superare le nuove necessità quotidiane. Se le autorità civili 
riconoscono l’urgenza di una ricostruzione strutturale della città, per i vesco-  
vi Giuseppe Amici (1954-1955), Paolo Carta (1955-1962) e Giuseppe Lenotti (1962-
1981) è altrettanto necessario provvedere ad un risanamento morale e sociale della 
diocesi. Da questo punto di vista, se gli interventi delle opere pubbliche mira-no a 
restituire alla città la sua originaria immagine che è stata segnata dalla guer-ra, la 
Chiesa locale risponde alle necessità più immediate della popolazione attra-verso la 
creazione di nuove parrocchie, al fine di ottenere una presenza ed un’a-zione pastorale 
più capillare nei quartieri di un centro abitato cresciuto in que-gli anni, secondo il 
vescovo Amici, «senza un’evoluzione graduale […] fuori di quello che era l’originale 
centro urbano» e che registra nel contempo l’arrivo di nuovi residenti «venuti da paesi 
diversi, con mentalità e tradizioni diverse».  

Sulla scia di un tale oneroso programma pastorale si pone l’episcopato del 
vescovo Carta che trasferisce il seminario dai locali del convento di San 
Domenico nella nuova struttura costruita in via Napoli, nel tentativo di rom-
pere «la diga di indifferentismo e di apatia creatasi intorno a questo grosso 
pro-blema» e suscitare «almeno nei più buoni attenzione e interesse» per 
incre-mentare «il numero dei prescelti al sacerdozio».  

Il concilio Vaticano II favorisce la realizzazione del nuovo bollettino uffi-
ciale Vita Ecclesiale (1962), mentre la fase immediatamente successiva all’as-
sise conciliare nella diocesi foggiana promuove la costituzione delle vicarie e 
la composizione dei consigli pastorali parrocchiali e diocesano.  

È con questa nuova identità che, sotto la spinta del vescovo Lenotti – il 
vescovo di Foggia che partecipa al Concilio – la Chiesa locale affronta le sfide di 
una società coinvolta in ulteriori trasformazioni attraverso una profonda 
riflessione sui nuovi «aspetti vitali della Chiesa», sul «suo rapporto con il mondo, 
le strutture di governo all’interno della Chiesa, la partecipazione dei laici alla vita 
della Chiesa nel contesto di pluralismo di esperienze».  

La fase del post-concilio favorisce anche la riorganizzazione delle Chiese 
di Capitanata: il 14 dicembre 1974, infatti, le diocesi di Foggia e Troia, insie-
me alla vicina Bovino, tornano ad essere unite personaliter, mentre il 13 apri-
le 1979, dopo la soppressione della Regione Ecclesiastica Beneventana (12 
settembre 1976), la Santa Sede concede alla diocesi di Foggia il titolo di “arci-
diocesi metropolitana”. Il 24 e il 25 maggio 1987, la metropolia di Capitanata 
riceve la visita di Giovanni Paolo II. 

user
Vita Ecclesiale

user
Soppressione diocesi ecclesiastica beneventana



188 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
La diocesi unita di Bovino 
 

Bovino, cittadina del subappennino dauno, trae le sue origini dalla sanni-tica 
Vibinum o Bibinum fondata nel 1184 a.C. La chiesa di Bovino è citata nella bolla 
con cui, nell’893, papa Formoso designa la Chiesa locale suffraganea della sede 
beneventana. Anche negli anni successivi, i documenti richiamano chiaramente 
l’esistenza in loco di una sede episcopale. La bolla di Giovanni XIII, promulgata il 
26 maggio 969, con la quale il papa promuoveva ad arcivescovo  
– con titolo anche di Siponto – il vescovo di Benevento, attesta a Bovino l’esi-
stenza di una sede episcopale, suffraganea insieme ad altre nove diocesi – 
Alife, Ariano Irpino, Ascoli Satriano, Avellino, Quintodecimo (l’antica 
Aeclanum), Larino, Sant’Agata dei Goti, Telese e Volturara – dell’arcidiocesi 
metropoli-tana di Benevento. Con il documento, il papato assicura la 
supremazia del-l’organizzazione ecclesiastica beneventana in Capitanata.  

La serie dei vescovi sulla cattedra di Bovino, dopo Giovanni (971), citato 
in un privilegio dell’arcivescovo beneventano Landolfo, annovera la succes-
sione di circa 70 vescovi, anche se la frammentarietà delle fonti non permette 
una ricostruzione completa della successione episcopale. Un documento del 
1061, a firma dell’arcivescovo Udalrico di Benevento, riporta il nome del 
vesco-vo Oddone; lo stesso ritorna in un privilegio del duca Roberto il 
Guiscardo concesso alla Santissima Trinità di Venosa nel 1063.  

La cattedrale cittadina, dedicata a s. Maria Assunta, è costruita proba-
bilmente tra la fine dell’VIII secolo e gli inizi del secolo successivo. Il vescovo 
Roberto, tra il 1194 ed il 1197, vi erige una cappella che dedica a s. Marco di 
Aeca, protettore cittadino. Dopo alcuni secoli, nel 1855, si ricostruisce 
l’annesso campanile. Considerata monumento nazionale dal 1890 e basilica 
minore dal 1° giugno 1970, il 30 settembre 1986 è dichiarata concattedrale.  

Nel 1266, a pochi chilometri da Bovino, nasce il santuario di 
Valleverde, affidato ai Vocazionisti. Al suo interno custodisce l’omonima 
statua lignea risalente al XIII secolo, la cui fattura sembra richiamare la 
scuola umbro-napo-letana della “Madonna con Bambino”.  

Dell’età moderna, a Bovino, si ricorda il vescovo Antonio Lucci (1682-
1752), dell’ordine dei frati Minori Conventuali, beatificato da Giovanni 
Paolo II il 18 giugno 1989.  

Anche a Bovino – come si registra in gran parte delle diocesi del 
Mezzogior-no – nel 1860, a seguito dei moti che in agosto sconvolgono la realtà 
locale, il vescovo Giovanni Montuoro (1859-1862), accusato di essere fra i 
promotori dei disordini popolari, è costretto ad abbandonare la cattedra 
episcopale ed a trovare rifugio prima a Marsiglia e poi a Roma. 

user
893

user
Cattedrale – VIII secolo

user
San Marco di Aeca – Vescovo Roberto

user
Concattedrale

user
1266 Valleverde

user
Disordini risorgimentali



Foggia - Bovino 189 
 
 
 

Guidata dal vescovo Alessandro Cantoli (1871-1884), il 29 agosto 1876 la 
popolazione partecipa alle celebrazioni che incoronano la statua lignea della 
“Madonna con Bambino”, venerata nel santuario di Valleverde.  

Al terremoto che nel luglio del 1930 danneggia gravemente la 
cattedrale, segue un periodo di vacanza della sede vescovile (1930-1937).  

Dal 1937, la sede episcopale è prima guidata da Innocenzo Alfredo 
Russo (1937-1959) e poi da Renato Luisi (1959-1963), trasferito 
successivamente alla diocesi di Nicastro. Dal 1963 al 1974 in 
amministrazione apostolica affidata ad Antonio Pirotto, vescovo di Troia, 
Bovino è quindi unita, pur conservando la propria identità, alla sede di 
Troia e all’arcidiocesi di Foggia nella persona del vescovo Lenotti. 
 
 
Gli sviluppi dell’ultimo trentennio 
 

Con gli arcivescovi Salvatore De Giorgi (1981-1987) e Giuseppe Casale 
(1988-1999), la Chiesa diocesana compie alcune scelte concrete all’interno 
delle quali il dibattito sull’unità nella diversità anima il confronto ecclesiale 
nella con-siderazione della parrocchia come “comunità di famiglie”.  

Il concetto di comunione, scaturito dagli orientamenti del piano pastora-
le della Conferenza Episcopale Italiana per gli anni Ottanta, “Comunione e 
Comunità”, nella Chiesa foggiana diventa il riferimento fondamentale per 
una nuova pastorale che rilancia il modello della missione, nella convinzione 
che «la diocesi non può ridursi ad organizzazione esecutrice di direttive 
studiate in alto, spesso a tavolino», ma rappresenta il luogo dove «la fede si 
vive e si pro-clama attraverso l’esperienza di un popolo che sotto la guida del 
Vescovo si impegna a tradurla nella vita e ad esprimerla nella cultura, nel 
costume, nel-l’arte, nell’organizzazione sociale».  

Secondo questa prospettiva a Foggia nasce l’Istituto Superiore di 
Scienze Religiose “Giovanni Paolo II”, dal 2006 collegato alla Facoltà 
Teologica Pugliese, che oltre a preparare gli insegnanti di religione, cura 
la formazione e la quali-ficazione degli operatori pastorali impegnati nei 
servizi ecclesiali dell’annun-cio, della carità e della liturgia.  

Nella dimensione post-conciliare si collocano anche il pur breve, ma inci-
sivo episcopato dell’arcivescovo Domenico Umberto D’Ambrosio (1999-2003), 
e l’azione pastorale dell’arcivescovo metropolita Francesco Pio Tamburrino 
(2003), promotore principale delle celebrazioni realizzate nel 2005 per il cen-
tocinquantesimo anniversario della erezione della diocesi. 

user
Incoronazione Madonna di Valleverde

user
Terremoto e vacanza vescovile

user
Parrocchie=Comunità di famiglie

user
Istituto Superiore di Scienze Religiose



190 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
Bibliografia 
 
 

Foggia: Annuario 371-405; Atlante 561-570; Cappelletti XXI 479 Cronotassi 178-
182; DDI II 497-501; DHGE XVII 701-713; EC V 1643-1644; GACI II 65-67; GADI II 
101-103; HC VIII 273, IX 176; Kehr IX 217-227; Lanzoni 273; MI III 100, 115-123, 273-
274; Moroni LXXXI 93-95; M. Di Gioia, Maria SS. dei Sette Veli o dell’Iconavetere e i 
Santi Guglielmo e Pellegrino Patroni Principali della città di Foggia, Foggia 1954; Id., 
La diocesi di Foggia. Appunti per la storia, Foggia 1955; B. Pellegrino, Chiesa e 
rivoluzione unitaria nel Mezzogiorno. L’episcopato meridionale dall’assolutismo 
borbonico allo stato borghese (1860-1861), Roma 1979; M. De Santis, Mons. Fortunato 
Maria Farina Vescovo di Troia e Foggia, Foggia 1981; P. Corsi, Le diocesi di 
Capitanata in età bizantina: appunti per una ricerca, in Storia ed arte nella Daunia 
medievale. Atti della I Settimana sui Beni Storico-Artistici della Chiesa in Italia. Area 
culturale della Capitanata. Foggia, 26-31 ottobre 1981, a cura di G. Fallani, Foggia 
1985, 51-73; G. Otranto, Pardo, vescovo di Salpi non di Arpi, VCh 19 (1982) 159-169; 
Id., Italia meri-dionale e Puglia paleocristiane. Saggi storici, Bari 1991; A. Clemente 
– G. Clemente, La soppressione degli ordini monastici in Capitanata nel decennio 
francese (1806-1815), Bari 1993; Arcidiocesi di Foggia-Bovino, 1° Sinodo Diocesano, 
Foggia 1999; F. Conte, Canonici e mansionari ieri... ed oggi. Miscellanea, Foggia 2002; 
G. D’Onorio De Meo, 1001-2001. Primo millennio del Santuario Incoronata di Foggia. 
Da mille anni crocevia di popoli, Foggia 2003; Presenza cattolica in Capitanata. Atti 
delle Giornate di Studio su “Chiesa e società nel Novecento”, Foggia, 31 marzo-1° 
aprile 2003, a cura di V. Robles, Foggia 2004; A. Ventura, Re Mercanti e Braccianti. 
Foggia dai normanni alle lotte contadine, Foggia 2004; M. Villani, Gli ordini religiosi 
e la fondazione della diocesi di Foggia, in Dalle radici ai frutti. Diocesi, territorio, popo-
lo: una storia. Nel 150° anniversario della erezione della diocesi di Foggia, a cura di 
A.G. Dibisceglia, (in corso di stampa). 
 

Bovino: Cappelletti XIX 203; Cronotassi 133-137; DDI II 229-230; DHGE X 297-298; 
EC II 1999-2000; GACI 32-34; GADI III 76-78; Gams 861, 939, I 34, II 11; HC I 139,  
II 197, III 135, IV 120, V 125, VI 129; VII 117, VIII 155, IX 91; Kher IX 141-142; 
Lanzoni 304; MI III 111, 284-286; Moroni VI 82; Ughelli VIII 249-270; Vendola 
34; V. von Falkenhausen, La dominazione bizantina nell’Italia meridionale dal IX 
all’XI seco-lo, Bari 1978; C. G. Nicastro, Bovino. Storia di popolo, vescovi, duchi e 
briganti, Foggia 1984. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 

Lucera - Troia 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

La diocesi di Lucera-Troia è stata costituita con decreto della Congregazione 
dei Vescovi il 30 settembre 1986. Il territorio diocesano, che si estende su un ter-
ritorio pari a 1.337 kmq, oltre a Lucera e Troia, comprende i comuni di Alberona, 
Biccari, Carlantino, Casalnuovo Monterotaro, Casalvecchio di Puglia, Castel-
luccio Valmaggiore, Castelnuovo della Daunia, Celenza Valfortore, Celle San Vito, 
Faeto, Motta Montecorvino, Orsara di Puglia, Pietramontecorvino, Roseto 
Valfortore, San Marco La Catola, Volturara Appula e Volturino. La sua popo-
lazione conta 76.543 abitanti. Le parrocchie sono trentatré, i sacerdoti diocesani 
cinquantanove, le case religiose maschili sette con ventidue religiosi e un fra-tello 
laico, le religiose presenti nei dodici istituti sono trentanove. 
 
 
La diocesi di Lucera 
 

Gli scavi eseguiti negli anni Settanta dello scorso secolo nei pressi della 
cattedrale e di Porta San Severo, che hanno permesso il ritrovamento di reper-
ti archeologici d’età romana, e l’individuazione di un sito paleocristiano, nel 
1995, in contrada San Giusto, testimoniano l’antichità del centro abitato di 
Lucera. Due lettere di Gelasio I confermano l’esistenza del Lucerinus episco-
pus (493-495) già alla fine del V secolo. È storicamente accertato, inoltre, che 
il vescovo Anastasio, ordinato da Pelagio I, guida la diocesi tra il 558 ed il 560 
e che al sinodo romano del 743, indetto da papa Zaccaria, è presente il vesco-
vo Marco II della diocesi di Lucera. 

user
Costituzione 1986



204 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 

È probabile che, nel 633, anno della spedizione di Costante II, 
un’unica dio-cesi accorpi le Chiese di Lucera e di Lesina. Tale realtà 
ecclesiastica trova giustificazione sia nella rilevanza amministrativa ed 
agricola raggiunta in quel periodo dal centro lucerino, sia nella stabilità 
economica ricoperta dalle zone limitrofe al lago di Lesina.  

In quegli stessi anni, secondo la sola tradizione orale, la Chiesa sipontina  
è accorpata alla sede episcopale beneventana. L’operazione, che permette 
al vecovo di Benevento di estendere la sua giurisdizione sull’intera 
Capitanata, registra l’unica eccezione nella diocesi di Lucera e Lesina che, 
a differenza delle altre, continua a mantenersi autonoma.  

Dall’VIII secolo altri documenti, oltre a sottolineare il ruolo fondamen-
tale svolto dai monasteri benedettini all’interno dell’organizzazione economi-
ca, sociale ed ecclesiastica delle Chiese di Capitanata, con l’introduzione di 
nuove tecniche agricole e l’indottrinamento delle popolazioni locali, 
evidenziano il legame che unisce la sede vescovile di Lucera alla Chiesa di 
Lesina. Nel 940, un atto certifica la restituzione di alcuni beni ubicati nelle 
immediate vici-nanze del fiume Lauro, affluente del lago di Lesina, al 
monastero di Montecas-sino, precedentemente accordati dall’abate cassinese 
Adelchi, vescovo di Lucera. Successivamente, è attestata l’opposizione del 
vescovo Landenolfo di Lucera a cedere all’abate Aligerno (949-986) i diritti su 
alcuni beni cassine-si ubicati a Lesina.  

Con la bolla di Giovanni XIII del 969, che promuove ad arcivescovo anche di 
Siponto, il vescovo di Benevento, la diocesi di Lucera e Lesina diventa suf-
fraganea della Chiesa beneventana. Negli anni immediatamente successivi, la 
diocesi risulta nuovamente sottratta – l’unica in Capitanata – alla giurisdi-zione 
metropolitana di Benevento. Tale rilievo permette di ipotizzare che, così come è 
attestato per altre chiese di antica fondazione, la Chiesa di Lucera  
è elevata al rango arcivescovile, anche se per un periodo molto breve, nel ten-
tativo di svincolarla dal controllo del metropolita beneventano. Giovanni XIV, 
con la bolla del 6 dicembre 983 promulgata a favore dell’arcivescovo Alo, con-
ferma i privilegi della Chiesa beneventana e inserisce nuovamente la sede 
vesco-vile lucerina fra le sedi suffraganee di Benevento.  

La notizia della probabile esistenza di una sede arcivescovile anche a Lesina 
non trova ulteriori conferme. Le poche tracce storiche lasciano solo supporre la 
presenza di un vescovo di Lesina intorno al 1014, citato in una bolla di Benedetto 
VIII inviata all’arcivescovo Alfano di Benevento. Un’altra citazio-ne relativa 
all’esistenza di una sede arcivescovile a Lesina è contenuta in un privilegio di 
Leone IX del 1053. Ma la storia di questa sede episcopale resta oscura almeno fino 
al XIII secolo. A conferma della debolezza di tale ipotesi 

user
Lesina



Lucera - Troia 205 
 
 
 
valga la constatazione che l’arcivescovo Landenolfo, che nel 1005 concede a 
Roccio, abate del monastero di San Giacomo – poi Santa Maria – di Tremiti, 
un appezzamento di terra sulla barra litoranea del lago di Lesina, in località 
ad Fuci veterem, permettendovi la costruzione di una chiesa e la pratica della 
pesca, è in realtà il vescovo di Lucera Landenolfo.  

Dopo gli episcopati di Landenolfo e Pietro, la sede di Lucera è affidata 
al vescovo Giovanni che, nel 1032, da Lesina concede al monastero di 
Santa Maria di Tremiti la chiesa di Santa Maria iuxta litus maris, nei 
pressi del casale di Devia, in agro di San Nicandro Garganico. È il vescovo 
Giovanni che, nel mag-gio 1039, concede ad un certo Potone la chiesa dei 
Santi Apostoli Giacomo e Barnaba, sita nei pressi della città vecchia di 
Lucera, con tutte le sue perti-nenze.  

Nel XIII secolo, per volontà di Federico II di Svevia, a Lucera si stabili-sce 
una colonia di saraceni, la cui presenza è attestata dalla diffusione di riti e 
celebrazioni musulmane. Durante l’età sveva, la città compie importanti pro-
gressi sociali ed economici, simbolicamente rappresentati dalla costruzione del 
Palatium, eretto dall’imperatore e scelto per la sua residenza nella cittadina.  

Con la morte di Federico II, Lucera entra nei possedimenti angioini. 
Eliminata la presenza musulmana dalla città e demolita la moschea, si registra 
l’avvio di un processo teso a rinvigorire la presenza cristiana locale. Risalgono, 
infatti, ai primi anni del XIV secolo la costruzione delle chiese di Santa Maria, di 
San Francesco e di San Domenico, queste ultime affidate alla cura pastorale dei 
rispettivi ordini religiosi che si affiancano all’opera e all’azione dei Celestini.  

Nel 1317 terminano i lavori per la costruzione della cattedrale, splendido 
esempio di arte e di fede che custodisce al proprio interno una statua lignea 
del XIV secolo della Madonna col Bambino, un Cristo ligneo del XV secolo, il 
pulpito del XVI secolo e l’altare maggiore in marmo.  

Dal 1322, la sede vescovile è affidata al beato Agostino Kažotic, domeni-
cano, trasferitosi a Lucera da Zagabria. Anche se il suo è un episcopato 
alquan-to breve, durato appena dieci mesi, il vescovo Kažotic riesce a ridare 
alla Chiesa di Lucera, ancora segnata dalle lotte con i saraceni, il necessario 
e giusto equi-librio per un regolare esercizio di culto. 
 
 
Le diocesi accorpate di Fiorentino, Tertiveri e Civitate 
 

Nei primi decenni del XV secolo, le sedi soppresse di Fiorentino (1410 
circa) e di Tertiveri (1425), oltre alla sede vescovile di Civitate (tra il 1439 
ed il 1473), risultano accorpate alla diocesi lucerina. 



206 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 

Il primo vescovo della serie episcopale di Fiorentino è Ignizzo, tra i 
sot-toscrittori della bolla di Giovanni XIII con cui, nel 969, il papa erige 
l’arcive-scovado di Benevento. Ulteriori e sicure attestazioni dell’esistenza 
di una sede episcopale risalgono al 1061 con il vescovo Landolfo e al 1075 
con il vesco-vo Roberto, la presenza dei quali a Fiorentino è attestata da 
alcuni documen-ti promulgati a Benevento.  

Tertiveri, sede episcopale dall’XI secolo, compare nell’elenco delle dioce-
si suffraganee della Chiesa beneventana. Un ulteriore testimonianza della 
pre-senza di una sede vescovile in loco è attestata dall’atto di rimozione di 
Landolfo, vescovo di Tertiveri, a firma di papa Alessandro II nel 1067. La 
serie dei vesco-vi risulta però alquanto lacunosa. 
 
 
L’annessa diocesi di Volturara e Montecorvino 
 

Con la riorganizzazione ecclesiastica prevista dal concordato firmato nel 1818, in 
seguito alla pubblicazione della bolla De utiliori del 27 giugno 1818, il territo-rio 
diocesano di Lucera assorbe la diocesi di Volturara, sede episcopale dall’XII secolo, il 
cui primo vescovo è Arderado (1009). Nel 1037, a Volturara è attestato l’e-piscopato di 
Giovanni e nel 1059 la presenza del vescovo Pietro. La diocesi di Volturara è unita alla 
sede di Montecorvino il 18 settembre 1433. Sede episcopa-le dall’XII secolo, il suo 
secondo vescovo, dal 1075, è s. Alberto, scomparso pro-babilmente il 5 aprile di un non 
meglio precisato anno tra la fine dell’XI secolo e gli inizi del secolo successivo. Con i 
vescovi Leone di Dragonara, Guglielmo di Larino, Landulfo di Civitate e Roberto di 
Fiorentino, s. Alberto risulta presente alla riunione di Dragonara del 1° dicembre 
1081, durante la quale l’abate Desiderio di Montecassino rinunzia ad ogni diritto sul 
monastero di Santa Maria di Tremiti. 
 
 
La diocesi lucerina in età moderna 
 

In età moderna, nella diocesi lucerina, si registra la consistente e varie-gata 
presenza degli ordini religiosi – Celestini, Conventuali e Domenicani (prima metà 
del XIV sec.), Osservanti (1407), Riformati (XV sec.), Agostiniani (1583), 
Carmelitani (1594), Cappuccini (seconda metà del XVI sec.) – che, con le loro 
molteplici attività, condizionano e influiscono sullo sviluppo sociale e cultuale 
della popolazione locale. Figura emblematica della presenza dei religiosi nella 
Chiesa lucerina in età moderna è quella del frate minore conventuale s. Francesco 
Antonio Fasani (1681-1742), il “padre maestro”. 



Lucera - Troia 207 
 
 
 

Tra i sinodi celebrati dalla diocesi, particolare rilevanza assume l’assem-blea 
convocata nel 1694 dal vescovo Domenico Morelli (1688-1716), utile per 
individuare i termini e le modalità di applicazione della riforma tridentina nella 
Chiesa locale e che registra l’indiscusso protagonismo degli ordini religiosi.  

L’attività dei religiosi è attestata almeno fino ai primi anni del XIX seco-lo, 
quando, con la promulgazione delle leggi di soppressione, i frati sono costret-ti ad 
abbandonare il territorio diocesano. L’unico convento che a Lucera soprav-vive 
alle vicende che nei primi anni dell’Ottocento sconvolgono la realtà reli-giosa del 
Mezzogiorno d’Italia è il convento della Madonna della Pietà degli Osservanti. 
L’ospedale, nonostante l’allontanamento dei religiosi di San Giovanni di Dio, 
continua a svolgere la propria funzione. 
 
 
La diocesi dal 1818 
 

I primi decenni del XIX secolo registrano l’incisiva azione pastorale di 
don Alessandro de Troja (1801-1834), sacerdote diocesano, per il quale è 
in corso la causa di beatificazione.  

Il 21 dicembre 1887 a Lucera nasce la ven. Genoveffa De Troia, 
esempio eroico di sottomissione alla volontà di Dio, vissuta in estrema 
povertà. Trasferitasi nel 1913 con la famiglia a Foggia, fin da giovane è 
colpita da una malattia che la costringe a consumare la sua esistenza in 
un letto «flagellata dalla testa ai piedi». Nel 1931 indossa l’abito di 
terziaria francescana e diven-ta guida spirituale per i numerosi bisognosi 
che a lei si rivolgono. Muore l’11 dicembre 1949. Il suo corpo, dal 1965, 
riposa nella chiesa dell’Immacolata dei Cappuccini di Foggia.  

La soppressione decretata in occasione dell’unità d’Italia registra a Lucera la 
chiusura del convento della Pietà, destinato in gran parte a caserma per i sol-dati 
di fanteria. Le autorità locali riservano ai Cappuccini solo alcune delle celle 
dell’imponente struttura. Nel 1867 risulta chiusa al culto anche la chiesa. I reli-
giosi vi restano fino al 1896, quando il convento è definitivamente soppresso, per 
poi essere riaperto durante gli anni della prima guerra mondiale.  

La diocesi di Lucera celebra un nuovo sinodo nel 1875, durante 
l’episco-pato di Giuseppe Maria Cotellessa (1872-1889).  

Un elemento di particolare interesse per la storia della diocesi riguarda, a 
partire dalla seconda metà del XIX secolo, il ruolo svolto all’interno della Chiesa 
locale dai laici. La pubblicazione de Il Foglietto, il giornale edito a Lucera dal 1897 
e diretto da Gaetano Pitta, rappresenta l’espressione più evidente della funzione 
svolta in diocesi dall’associazionismo cattolico. Accanto alla carta stam- 



208 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
pata, un ruolo fondamentale in tale ambito svolgono dai primi decenni del 
Novecento, il circolo giovanile degli studenti universitari “Fides et 
Studium” (1912) e il circolo giovanile operaio “Nunzio Sulprizio” (1914), 
nonché l’Azione Cattolica (1915), espressamente voluta in diocesi dal 
vescovo Lorenzo Chieppa (1909-1918).  

Sono gli anni durante i quali la città si amplia, si riorganizzano gli spazi 
urbani, si demoliscono le chiese di Santa Maria degli Angeli e di San Rocco, 
si restaurano antiche cappelle, si costruiscono nuove realtà ecclesiali, come le 
chiese di San Giacomo, di Santa Maria della Spiga e di San Leonardo.  

Nel 1922, con p. Angelo Ferracina, a Lucera nasce l’Opera San Giuseppe, 
guidata dai membri della congregazione dei Giuseppini, che si stabiliscono 
prima nell’oratorio di Santa Caterina e successivamente nell’Opera Nuova. 
La loro presenza è particolarmente importante per il consolidamento del 
movimento giovanile cattolico, in un periodo durante il quale il partito 
nazionale fascista si trasforma in vero e proprio regime.  

In effetti, durante il ventennio fascista, se ufficialmente i rapporti tra le 
autorità ecclesiali e le autorità civili appaiono pacati e distesi, in realtà non man-
cano episodi capaci di rivelare una certa intolleranza di matrice cattolica nei 
confronti dell’autoritarismo fascista. Come si evince dall’analisi della vicenda che 
vede protagonista il vescovo Giuseppe Di Girolamo (1920-1941), autore di una 
denuncia «contro il Segretario del Fascio di Carlantino per avere questi, a dire del 
Vescovo, dato disposizioni di competenza dell’Autorità Ecclesiastica in occasione 
della processione del Corpus Domini. Il Segretario del Fascio avreb-be designato 
i posti che dovevano occupare nella processione la banda musi-cale, le beniamine, 
le aspiranti e le iscritte alla Azione Cattolica. Avrebbe inol-tre rimproverato 
alcuni giovani fascisti perché frequentavano i locali dell’Azione Cattolica». Ed è lo 
stesso vescovo Di Girolamo che nel 1931 fa esporre nelle chiese della diocesi il 
provvedimento che proibisce le processioni religiose – «Le processioni saranno 
tenute nell’interno delle chiese» – quando Benito Mussolini decreta la chiusura 
dei circoli cattolici nell’intera nazione per timo-re che tra gli iscritti dell’Azione 
Cattolica continuino ad operare esponenti del già soppresso Partito Popolare 
Italiano.  

Dopo la caduta del fascismo e la fine del secondo conflitto mondiale sono i 
laici che, affiancando il clero, sostengono e soccorrono la popolazione parti-
colarmente provata dagli eventi bellici. Come accade con le iniziative messe in 
atto dal gruppo delle Dame e delle Damine nei confronti dei reduci, che 
rappresentano, tra i tanti, «un segno di riconoscenza, il primo che abbiamo nota-
to, ai figli minori della Patria, che da prodi combatterono e, dopo, hanno tanto 
sofferto nei campi di concentramento. Oggi questi soldati col titolo di coope- 



Lucera - Troia 209 
 
 
 
ratori, lavorando accanto agli Alleati, continuano ad esternare l’amore per 
l’Italia».  

Interessanti, nell’immediato secondo dopoguerra, risultano anche i rappor-ti che 
legano il vescovo Domenico Vendola (1941-1963) alle nuove istituzioni civi-li, in un 
periodo durante il quale, mentre la nazione è proiettata verso la ripresa della vita 
democratica, il vescovo della diocesi accusa, nei confronti del prefetto, l’ingerenza dei 
sindaci e dei commissari prefettizi in affari che esulano dal campo delle proprie 
funzioni, nominando comitati per le feste religiose, organizzando funzioni sacre o 
«utilizzando il suono delle campane per circostanze civili».  

Con il concilio Vaticano II, i laici si confermano protagonisti della vita 
diocesana attraverso la realizzazione di iniziative che traducono in 
quotidianità l’inedita presenza attesa dalle conclusioni dell’assise 
conciliare nelle diverse attività della Chiesa locale.  

Dal 12 settembre 1976, la diocesi di Lucera, come tutte le diocesi di 
Capitanata, fa parte della Regione Ecclesiastica Pugliese, mentre dal 13 apri-
le 1979 è suffraganea dell’arcidiocesi di Foggia-Bovino. Nel 1986, con il decre-
to della Congregazione dei Vescovi sul riordino delle circoscrizioni ecclesia-
stiche, al territorio diocesano è unita la Chiesa di Troia, con i paesi di Biccari, 
Castelluccio, Celle San Vito, Faeto e Orsara di Puglia. 
 
 
L’antica Aeca 
 

La città di Troia sorge nei pressi dell’antica Aeca, centro di notevole 
rile-vanza durante l’età romana, posto sulla via Traiana, la cui sede 
episcopale è ipo-tizzata tra la fine del III e gli inizi del IV secolo, con il 
vescovo Marco. Studi recenti, però, hanno sollevato non pochi dubbi sulla 
reale consistenza di tale supposizione.  

Di indubbia certezza, invece, i vescovi alla guida della chiesa locale 
nel V e nel VI secolo: Secondino, vissuto tra il V ed il VI secolo, ricordato 
per la sua intensa attività edilizia, Martianus (o Marcianus), che compare 
tra i parteci-panti ai concili simmachiani del 501 e del 502, e Domnino, 
citato in una lettera di Pelagio I (556-561).  

La mancanza di fonti esclude l’ipotesi secondo la quale l’antica Aeca è 
distrutta, nel 663, dall’imperatore bizantino Costante II. È probabile, invece, 
che la sua scomparsa è legata al processo di decadimento che, nella seconda 
metà del VII secolo, colpisce molte delle antiche città romane. 



210 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
La diocesi unita di Troia 
 

Avamposto bizantino sul confine nord occidentale della Puglia nei confron-ti 
del ducato longobardo di Benevento, la cittadina di Troia sorge nel 1019, nei pressi 
dell’antico centro di Aeca, all’interno di quel processo teso a riorganizza-re i 
territori bizantini al nord dell’Ofanto, dopo la vittoria presso Canne su Melo.  

Diventa sede episcopale nel 1022, con la nomina di Benedetto VIII del 
vescovo Oriano (1019-1029). Qualche anno più tardi, nel 1029, anche Dragonara 
è sede episcopale, e suo primo vescovo è designato Imerado o Almerado. In effetti, 
le nomine di questi vescovi, nel Mezzogiorno, rientrano in una politica bizantina 
di più ampio respiro, tesa a fronteggiare i gastaldati longobardi attra-verso la 
costruzione di nuove o la fortificazione di già esistenti cittadine. 

Nel 1030, Giovanni XIX invia nella cittadina le reliquie dei santi 
Quaranta, Sergio, Bacco e Sebastiano e dichiara la sede episcopale di Troia 
immediata-mente soggetta alla Sede Apostolica, al fine di evitare che anche 
questa rien-tri nella giurisdizione del metropolita di Benevento.  

Il vescovo Angelo compare in numerosi documenti promulgati tra il 
1037 ed il 1040. A questi, sulla cattedra troiana, succede il vescovo 
Giovanni, con-sacrato da Benedetto IX nel 1041.  

Con la fine del dominio bizantino, Stefano IX (1057-1058) affida la sede di 
Troia e la Chiesa di Biccari, elevata a sede episcopale nel 1058, alla metropo-lia 
beneventana. Ma tale situazione si mantiene per poco tempo, in quanto papa 
Alessandro II (1061-1063), su richiesta del vescovo Stefano, nel 1067 durante il 
Concilio sipontino, rimuove il vescovo di Biccari, Benedetto, restituisce la Chiesa 
a Troia e riconferma la dipendenza di questa dalla Santa Sede con tutti i privilegi 
concessi alla sede troiana dai suoi predecessori. A Troia si tengono i concili nel 
1093, nel 1115, nel 1120 e nel 1127.  

La cattedrale cittadina, splendido esempio di costruzione romanica in 
Capitanata con i suoi tipici elementi architettonici, è realizzata tra il 1093 
e il 1120, con pianta a croce latina, tre navate, il rosone realizzato con la 
tecnica scultorea a traforo e le porte in bronzo.  

Fin dal Medioevo, una realtà importante nella storia della Chiesa troiana  
è rappresentata dal Capitolo Cattedrale, autorevole espressione dell’autorità 
ecclesiastica locale nella tutela e nella salvaguardia delle proprie prerogative 
e dei propri diritti nei confronti delle coeve autorità civili.  

Un’altra importante testimonianza della Chiesa troiana in età medievale  
è costituita dagli exultet, rotoli pergamenacei dell’XI-XII secolo che riporta-
no il testo del praeconium paschale – l’annuncio di Pasqua – con melodie e 
miniature, attualmente conservati nel Museo del Tesoro della cattedrale. 



Lucera - Troia 211 
 
 
 

Nel XV secolo, a Troia è attestata la fondazione della confraternita 
dell’Annunziata (1475) e della confraternita di San Leonardo (1478), volute 
dal vescovo Stefano Gruben (1474-1480) per sopperire alle necessità delle 
classi meno abbienti e soccorrere i fanciulli abbandonati della città.  

Nel 1493 nasce a Troia Gerolamo Seripando, generale degli Eremitani di s. 
Agostino dal 1539 e per circa vent’anni principale esponente della scuola ago-
stiniana. È arcivescovo di Salerno, quindi cardinale tra il 1553 ed il 1563 e legato 
pontificio al concilio di Trento, dove si distingue nella discussione e nella stesura 
dei decreti sul peccato originale e sulla giustificazione.  

Dal 1590 l’ospedale della Madonna dell’Arco è affidato ai religiosi dell’or-dine 
di San Giovanni di Dio, i Fatebenefratelli. È, infatti, la cultura post-tri-dentina 
che a Troia favorisce, a partire dai primi decenni del XVII secolo, la diffusione di 
una più incisiva presenza dei religiosi e quindi la fondazione dei conventi di San 
Bernardino da Siena, delle Benedettine e dei Cappuccini.  

In età moderna, ed in particolare durante l’episcopato del vescovo Emilio 
Giacomo de Cavalieri (1694-1726) – tra i più lunghi della storia della Chiesa loca-
le – , la diocesi registra un periodo di vivace attività pastorale. Appartengono, 
infatti, all’episcopato del vescovo Cavalieri il ritorno dei Gesuiti in città e l’at-tesa 
di una vita di fede più intensa, favorita anche dalla presenza e dall’azione svolta 
a Troia dal ven. Ludovico M. Calchi, nato a Milano nel 1669 e scompar-so nella 
cittadina foggiana nel 1709; l’istituzione del seminario vescovile (1707) e una 
maggiore cura nella formazione del clero locale; la costruzione della chiesa di San 
Benedetto (1724) e una più proficua presenza dei laici nella società locale. L’azione 
episcopale messa in atto dal Cavalieri è indirizzata all’attua-zione di una 
pastorale capace di coinvolgere, attraverso interventi diretti, ogni fascia della 
popolazione troiana.  

Nel 1829, l’unicità del carisma sociale induce il vescovo Antonino 
Monforte (1824-1854) ad accorpare in un solo sodalizio le confraternite 
laicali dell’Annun-ziata e di San Leonardo, nate nel XV secolo per aiutare 
i poveri e soccorrere l’infanzia abbandonata.  

L’importanza e lo sviluppo sociale, politico ed economico che caratteriz-
zano nei secoli la vicina città di Foggia, compresa nel territorio diocesano di 
Troia, ma sempre più protesa a diventare città-simbolo della Capitanata, 
anche dal punto di vista ecclesiale, non poche volte sono all’origine dei 
contrasti che animano i rapporti tra il clero troiano e il clero foggiano.  

È del 1204 la lettera di Innocenzo III inviata al vescovo di Termoli e all’a-
bate di San Giovanni in Lamis, con la quale il papa chiede ai destinatari di 
sciogliere la controversia che già nel Medioevo contrappone il Capitolo della 
Chiesa foggiana al vescovo di Troia. L’annosa questione, successivamente, impe- 



212 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
gna anche altri papi: Onorio III (1216-1227), Gregorio IX (1227-1241) e 
Clemente IV (1265-1268). La disputa si risolve nel 1855 quando, grazie 
all’impegno pro-fuso dal vescovo di Troia Antonino Monforte, il 25 giugno, con 
la bolla Ex hoc Summi Pontificis Pio IX istituisce la diocesi di Foggia.  

Ma anche con la nuova organizzazione ecclesiastica, la storia pastorale 
delle due sedi episcopali continua a confondersi, sia per la vicinanza 
territoriale, sia per le comuni vicende che caratterizzano, nel Novecento, le 
Chiese di Capitanata, e che nel caso di Troia e Foggia si armonizzano nella 
figura del vescovo Fortunato Maria Farina (1919-1951), protagonista di un 
autentico rilan-cio nella Chiesa locale della pastorale vocazionale. 

Dal 1986, la Chiesa di Troia è unita alla vicina diocesi di Lucera. 
 
 
Gli ultimi sviluppi 
 

L’istituzione della diocesi di Lucera-Troia, realizzata con il riordino delle cir-
coscrizioni ecclesiastiche italiane nel 1986, coincide con la canonizzazione di s. 
Francesco Antonio Fasani (1681-1742), il “padre maestro”, avvenuta il 13 apri-le 1986, 
le cui reliquie si conservano nella chiesa-santuario di San Francesco.  

Gli episcopati dei vescovi Raffaele Castielli (1987-1996) e Francesco 
Zerrillo (1997-2007), negli ultimi decenni, registrano nella diocesi un 
rilevante impul-so alla comunione fra le due realtà ecclesiali, nel tentativo 
– riuscito – di supe-rare antiche ed obsolete contrapposizioni.  

Negli anni Novanta del Novecento, attraverso la valorizzazione del 
patri-monio storico-artistico e l’utilizzo dei nuovi mezzi di comunicazione, 
la diocesi di Lucera-Troia si pone in perfetta sintonia con i più recenti 
orientamenti della Chiesa italiana.  

Nel 1992, quale concreta realizzazione locale del progetto culturale 
della Chiesa italiana, il vescovo Castielli istituisce il Centro Culturale 
Cattolico per il coordinamento delle diverse espressioni 
dell’associazionismo cattolico presenti sul territorio diocesano.  

Dopo la firma dell’Intesa del 13 settembre 1996 tra il Ministero dei 
Beni Culturali e la Conferenza Episcopale Italiana, nel 1999, durante 
l’episcopato del vescovo Zerrillo, nasce il museo diocesano di arte sacra, 
collocato nel palaz-zo vescovile.  

In quello stesso periodo un oculato utilizzo dei nuovi mezzi di comunica-zione 
– così come previsto dagli orientamenti pastorali dell’episcopato italia-no per il 
primo decennio del nuovo secolo – permette la realizzazione di un cana-le 
televisivo (Tele Cattolica) e di un canale radiofonico (Radio Cattolica), capa- 



Lucera - Troia 213 
 
 
 
ci di imporsi in breve tempo, attraverso la messa in onda di un attento e 
stu-diato palinsesto, quali inediti ed originali strumenti di comunicazione 
per l’in-tera provincia foggiana.  

Dal 30 giugno 2007 guida la diocesi di Lucera-Troia il vescovo 
Domenico Cornacchia. 
 
 
 
Bibliografia 
 
 

Lucera: Annuario 475-503; Atlante 579-586; Cappelletti XIX 255; Cronotassi 211-
218; DDI II 658-660; EC VII 1616-1617; GACI I 203-204; GADI II 137-138; Gams 891, 
I 36, II 16; HC I 315, II 181, III 229, IV 225, V 248-249, VI 267, VII 244, VIII 351, IX 
231; Kehr IX 154; Lanzoni 275, 277; MI III 11-13, 84-87, 98, 161-167, 276, 317-318, 
360; Moroni XL 40; Ughelli X 279; Vendola 25-26; Diocesi di Lucera, Sinodo Diocesano 
di Lucera celebrato nei giorni XXI-XXII-XXIII novembre 1935 da S. E. Mons. Giuseppe 
Di Girolamo vescovo nella Basilica di Lucera, Napoli 1936; P. Corsi, Le diocesi di 
Capitanata in età bizantina: appunti per una ricerca, in Storia ed arte nella Daunia 
medievale. Atti della I Settimana sui Beni Storico-Artistici della Chiesa in Italia. Area 
culturale della Capitanata. Foggia, 26-31 ottobre 1981, a cura di G. Fallani, Foggia 
1985, 51-73; A. Clemente – G. Clemente, La soppressione degli ordini monastici in 
Capitanata nel decennio francese (1806-1815), Bari 1993; G. De Troia, Foggia e la 
Capitanata nel Quaternus Excadenciarum di Federico II di Svevia, Foggia 1994; A. 
Petrucci, I più antichi documenti originali del comune di Lucera (1232-1496), Bari 
1994; A. Campione, Luceria. Cronotassi episcopale e tradizione agiografica, in A. 
Campione – D. Nuzzo, La Daunia alle origini cristiane, Bari 1999; G. Schiraldi, La dio-
cesi di Lucera: genesi ed evoluzione della presenza cristiana, «La Capitanata» 2006 n. 
20; San Francesco Antonio Fasani apostolo francescano e cultore dell’Immacolata. Atti 
del Convegno Nazionale (Lucera, 15-16 dicembre 2006), a cura di E. Galignano, Città 
del Vaticano 2007. 
 

Troia: Cappelletti XXI 457; Cronotassi 301-306; DDI III 1323-1325; EC XII 
564-567; GACI III 159-160; GADI II 267-268; Gams 936, I 38, II 23; HC I 499, II 
257, III 319, IV 346, V 391-392, VI 418-419, VII 379, VIII 569, IX 378; Kamp 507-
528; Kehr IX 201-229; Lanzoni 268-272; MI III 57-59, 112-113, 249, 338-351; 
Moroni LXXXI 87-94; Ughelli I 1334-1348; Vendola 29-33; G. Cavallo, Rotoli di 
Exultet dell’Italia meri-dionale. Exultet 1, 2, Benedizionale dell’Archivio della 
Cattedrale di Bari. Exultet 1, 2, 3 dell’Archivio Capitolare di Troia, Bari 1973; Les 
chartes de Troia. Edition et etude critique des plus anciens documents conserves 
a l’Archivio Capitolare, a cura di J.M. Martin, Bari 1976; M. De Santis, Mons. 
Fortunato Maria Farina Vescovo di Troia e Foggia, Foggia 1981; Id., La “Civitas 
Troiana” e la sua Cattedrale, Foggia 1986. 



214 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 

Aeca: DDI II 20; EC I 354; G. Otranto, Italia meridionale e Puglia paleocristia-
ne. Saggi storici, Bari 1991; A. Campione, Aecae. Cronotassi episcopale e tradizione 
agiografica, in A. Campione – D. Nuzzo, La Daunia; Le diocesi della Puglia centro-
settentrionale. Aecae, Bari, Bovino, Canosa, Egnathia, Herdonia, Lucera, Siponto, 
Trani, Vieste, a cura di G. Bertelli, Spoleto 2002. 
 

Fiorentino: Cappelletti XIX 276; Cronotassi 177; Gams 892; HC I 251; 
Kamp 251; Kher IX 162; Ughelli VIII 283; Vendola 23. 
 

Montecorvino: Cappelletti XIX 326; Cronotassi 240-241; Gams 942; HC I 347,  
II 195, 271, III 337, IV 374, V 419, VI 446, VII 400; Kher IX 150; Moroni XLVI 
185;Ughelli VIII 326; Vendola 22. 
 

Tertiveri: Cappelletti XIX 279; Cronotassi 293; Gams 892; HC I 504, II 
259; Kher IX 148; Ughelli VIII 389; Vendola 24. 
 

Volturara: Cappelletti XIX 303; Cronotassi 317-319; Gams 942; HC I 536, II 271,  
III 337, IV 374, V 419, VI 446, VII 400; Kher IX 150; MI III 360; Moroni CIII 
109; Ughelli VIII 390; Vendola 19-21. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 

Manfredonia - Vieste - San Giovanni Rotondo 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

L’arcidiocesi di Manfredonia-Vieste-San Giovanni Rotondo, nella sua attua-
le denominazione, è stata costituita il 10 dicembre 2002 con il decreto della 
Congregazione dei Vescovi che ha aggiunto, alle sedi più antiche di Manfredonia 
e Vieste, l’intitolazione di San Giovanni Rotondo, divenuto negli ultimi decen-ni 
del Novecento centro mondiale della devozione per s. Pio da Pietrelcina. 

Oltre a Manfredonia, Vieste e San Giovanni Rotondo, l’arcidiocesi, si 
esten-de su un territorio di 1.665,60 kmq con una popolazione pari a 
157.000 abitan-ti, comprende i comuni di Cagnano Varano, Carpino, 
Ischitella, Isole Tremiti, Mattinata, Monte Sant’Angelo, Peschici, Rodi 
Garganico, Vico del Gargano e Zapponeta.  

Le parrocchie sono quarantanove, le case religiose maschili nove e le 
case religiose femminili ventuno. Il clero è formato da settantaquattro 
sacerdoti secolari e da quarantanove regolari. Le religiose sono 
centocinquantasette. Un monastero claustrale conta diciannove religiose. 
 
 
Dalle origini al concilio di Trento 
 

L’origine della arcidiocesi è legata all’antica Siponto. È certo che nel 
465 il vescovo Felice partecipa al sinodo Romano.  

Importante centro sul mare per le vicende politiche, per le relazioni com-
merciali dell’antica Daunia e per la diffusione del cristianesimo nell’area gar- 

user
2002

user
Siponto



216 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
ganica, la storia ecclesiastica di Siponto – la sede vescovile più prestigiosa 
della Capitanata in età bizantina – fra il V ed il VI secolo è caratterizzata 
dall’epi-scopato di Lorenzo Maiorano, figura rilevante per la fondazione 
del culto micae-lico nella grotta di Monte Sant’Angelo.  

La grotta micaelica, infatti, risulta tra i luoghi più frequentati dai pelle-
grini dell’occidente latino nell’altomedioevo. La sua origine è legata alle appa-
rizioni dell’arcangelo (8 maggio 490 - 29 settembre 492 e 493) sul monte 
Gargano, un evento che determina e condiziona la diffusione del cristianesimo 
in tutta la zona, così come dimostrano due testimonianze agiografiche: il Liber 
de appa-ritione Sancti Michaelis in monte Gargano, conosciuto anche come 
Apparitio, e la Vita Laurentii episcopi Sipontini, l’opera fondamentale per 
l’analisi delle origini del culto micaelico.  

Con i Longobardi, che considerano la grotta garganica un vero e 
proprio santuario, il Gargano diventa meta di numerose figure – 
pellegrini, soldati, reli-giosi e fedeli – che, con la loro presenza, rendono 
Siponto un centro composi-to ed eterogeneo.  

Alla fine del VI secolo si ricordano gli episcopati di Felice II e Vitaliano.  
È infatti attestato che nel 591 il vescovo Felice II, su incarico di Gregorio 
Magno, si reca a Canosa di Puglia in qualità di “visitatore”. Nel 649 il 
vescovo Rufino partecipa al concilio Lateranense indetto da Martino I.  

Dalla metà del VII secolo la sede episcopale di Siponto, unitamente al 
santuario di Monte Sant’Angelo, è compresa nel territorio della diocesi di 
Benevento e i vescovi si firmano «di Benevento e di Siponto». Alcune fonti rive-
lano che l’accorpamento delle due sedi avviene per volontà del duca Romualdo di 
Benevento, il quale dopo la morte di Costante II – nel 668 – riconquista i pos-
sedimenti di Puglia e respinge i Bizantini verso il Salento meridionale. Per favo-
rire l’accorpamento di Siponto e del santuario di Monte Sant’Angelo alla sede 
beneventana si provvede a falsificare anche una bolla di papa Vitaliano (658-671), 
che conferma quanto stabilito illegittimamente dal duca Romualdo. In questo 
modo, Benevento si avvale di tutti i benefici, soprattutto economici, che il porto di 
Siponto, per la sua posizione strategica, e la grotta dell’Arcangelo, per il continuo 
flusso di pellegrini, possono assicurare.  

Il primo vescovo di Benevento e di Siponto, nel 795, è Davide. Nell’871 l’im-
peratore Ludovico II promulga un diploma a beneficio del vescovo Aione con cui 
si permette il restauro del santuario di San Michele e la ristrutturazione delle 
fortificazioni ivi esistenti. Nell’887 Siponto è sede di un concilio. Solo nell’893 la 
bolla di papa Formoso, assegnando al vescovo Pietro la Chiesa di Siponto e il 
santuario di Monte Sant’Angelo, pone fine agli abusi della Chiesa beneventana – 
non riconosciuti dalla Santa Sede – sulla diocesi garganica. Ma 

user
Tra V e VI secolo. Culto micaelico: Lorenzo Maiorano

user
Illegittimamente 

user
Accorpamento di Siponto e Benevento

user
Il restauro conferma il vescovo 



Manfredonia - Vieste - San Giovanni Rotondo 217 
 
 
 
tale situazione non si mantiene che per poco tempo. Il 13 febbraio 937, infatti, 
l’imperatore Ottone I concede nuovamente al vescovo Landolfo i diritti della 
Chiesa beneventana su Monte Sant’Angelo. Nel 969 Giovanni XIII promuo-ve 
ad arcivescovo, col titolo anche di Siponto, il vescovo di Benevento crean-do 
attraverso una vera e propria rete di sedi suffraganee – Ascoli Satriano, 
Avellino, Quintodecimo (l’antica Aeclanum), Ariano Irpino, Alife, Bovino, 
Larino, Sant’Agata dei Goti, Telese e Volturara Apula – la supremazia eccle-
siastica della Chiesa di Benevento in Capitanata. Nel 973, l’arcivescovo 
Landolfo ottiene da Siponto il riconoscimento dei diritti della Chiesa 
beneventana sulla sede sipontina. Il privilegio è ulteriormente confermato e 
allargato, questa volta, anche a Monte Sant’Angelo nel 978 dai principi 
Landolfo I e Landolfo IV. La Santa Sede concede nuovi benefici per la Chiesa 
beneventana, a discapito delle sedi garganiche, nel 983 a favore di Alone, nel 
998 a favore di Alfano e nel 1011 a favore di Alfano II.  

All’interno di tale politica ecclesiastica, l’erezione al rango arcivescovile 
delle Chiese ubicate nelle principali città della zona costituisce il tentativo di 
evitare il consolidamento dell’affermazione del metropolita beneventano sulle 
Chiese di Capitanata. È il caso di Siponto che diventa sede arcivescovile, per 
volontà dei Bizantini, tra il 1018 e il 1023. Un documento del luglio 1023, 
infat-ti, attesta che Leone, arcivescovo di Siponto, concede al monastero di 
Santa Maria di Tremiti la chiesa – non più officiata – di Santa Maria di 
Calena con tutte le sue pertinenze.  

L’episcopato del vescovo Leone, tra il 1023 e il 1050, soprattutto grazie al 
sostegno assicuratogli dai Bizantini, costituisce una fase di notevole rinnova-
mento per il centro sipontino, caratterizzata da un vasto programma di arric-
chimento architettonico e decorativo che riguarda principalmente la cattedrale di 
Siponto e la grotta dell’Arcangelo. Quest’ultima, infatti, durante il suo epi-scopato 
si conferma ineludibile punto di riferimento per i pellegrini che, da numerosi paesi 
dell’Europa, si dirigono verso Gerusalemme.  

Il favore dei Bizantini nei confronti dell’arcivescovo Leone è testimonia-
to anche da alcuni documenti che riguardano il monastero di San Giovanni in 
Lamis. Tra il dicembre 1025 (o 1026), Basilio Boiannes, catepano, concede, 
per intercessione dell’arcivescovo Leone, un privilegio al monastero ed al suo 
abate Pietro. Qualche anno dopo, nel gennaio 1029, è il catepano Cristoforo 
che, con-fermando i possessi del monastero, ne amplia il numero dei benefici. 
Inoltre, tra il maggio 1033 ed il 1038, Costantino Opos, del catepanato d’Italia, 
conce-de all’arcidiocesi di Siponto una salina.  

Nella quaresima del 1050, dopo essersi recato in pellegrinaggio al santuario 
di San Michele, papa Leone IX si ferma a Siponto per la celebrazione di un 

user
Chiese costiere

user
Sede arcivescovile per volontà dei bizantini tra il 1018 e il 1023



218 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
concilio, durante il quale il pontefice depone due vescovi simoniaci. Il 12 luglio 
1053 è lo stesso papa che conferma a beneficio dell’arcivescovo Udalrico di 
Benevento i diritti della sede metropolitana sulle chiese di Siponto e Monte 
Sant’Angelo. Anche papa Stefano il 24 gennaio 1058, riconferma i privilegi della 
sede beneventana, accorpandovi le sedi suffraganee di Troia, Dragonara, Civitate, 
Fiorentino, Biccari e Montecorvino e stabilendo l’irrevocabilità delle sue decisioni. 
Nel 1059, durante il concilio di Melfi – assise che legittima nei confronti del 
papato le conquiste ottenute dai Normanni dopo che i rapporti tra Roma e 
Bisanzio risultano compromessi – Niccolò II, senza sopprimere l’au-tonomia della 
sede sipontina, depone l’arcivescovo Giovanni attuando in que-sto modo quella 
politica pontificia tesa ad allontanare da posti di responsabi-lità gli ecclesiastici 
considerati dai vertici della Santa Sede poco inclini a garan-tire «fedeltà politica 
e conformità disciplinare».  

La lettera di Alessandro II, inviata verso la fine del 1062 al vescovo Guisardo 
di Siponto, riguarda l’imposizione del rispetto dei diritti metropoli-tici da parte 
della sede sipontina nei confronti della Chiesa beneventana. Tale richiamo è 
motivato dalla precedente assenza del vescovo di Siponto dal sino-do beneventano 
celebrato nel giugno del 1061. L’opposizione sipontina alla Chiesa di Benevento 
permette nonostante tutto, il ripristino dell’arcidiocesi di Siponto e quindi 
l’autonomia della sede garganica da quella beneventana. Tra il 1063 ed il 1064, 
Alessandro II nomina arcivescovo di Siponto il monaco cassinese Gerardo, il 
quale, nel maggio del 1064, figura con il titolo di arcive-scovo in un atto di 
donazione promulgato a favore del monastero di Monte-cassino. Anche la nomina 
del monaco Gerardo ad arcivescovo di Siponto rien-tra in un progetto di più ampie 
dimensioni teso a riformare la realtà ecclesia-stica del Mezzogiorno attraverso 
l’introduzione di un episcopato di formazio-ne prevalentemente monastica, nel 
tentativo di far fronte alle carenze pasto-rali che invece caratterizzano 
l’episcopato meridionale. A questo proposito, occorre tenere presente che è lo 
stesso Alessandro II ad intervenire al conci-lio sipontino del 1067 e a deporre dal 
suo incarico il vescovo di Biccari, Benedetto.  

I documenti dell’episcopato di Gerardo, tra il 1064 ed il 1068, attestano, 
presumibilmente per la prima volta, l’esistenza in loco della devozione in 
onore della Madonna di Siponto, venerata in un’antica icona bizantina.  

Il nuovo assetto giuridico dell’arcidiocesi sipontina è ulteriormente 
defi-nito da Pasquale II tra il 1099 e il 1118. Egli stabilisce la 
subordinazione, quale sede suffraganea, della sede episcopale di Vieste 
rispetto a quella di Siponto. La decisione è confermata anche dai suoi 
successori. Il primo metropolita è l’ar-civescovo Alberto (1100-1116) e suo 
suffraganeo è Lorenzo (1101-1127), vesco-vo di Vieste. 

user
Depone l’arcivescovo ma non la sede

user
Devozione Madonna di Siponto



Manfredonia - Vieste - San Giovanni Rotondo 219 
 
 
 

Se è solo probabile che, nei primi secoli dell’era cristiana, Siponto è sede di 
insediamenti ebraici, di ben più ampia e accertata consistenza è invece la pre-
senza di queste comunità in età medievale. Nel IX secolo, infatti, «si incontra 
sempre in Puglia, primo centro d’Europa, uno stuolo di poeti i quali redigono in 
ebraico delle composizioni liturgiche, e nel secolo seguente Bari, Oria, Otranto e 
Siponto forniscono sempre nuovi nomi a questo studio poetico». Inoltre, fra l’XI ed 
il XII secolo, Siponto in particolare «ebbe splendore per i suoi poeti, quale: Anan 
ben Marinos, e per i suoi maestri: Isaac ben Melchisedeq».  

Il 25 settembre 1176 col riferimento ad alcune bolle promulgate dai 
suoi predecessori, Alessandro III stabilisce che la titolarità della sede 
arcivescovile spetta unicamente a Siponto e non a Monte Sant’Angelo. 
Tale decisione è moti-vata dalla necessità di porre fine alla controversia 
che oppone in quegli anni il Capitolo di Siponto ai canonici di Monte 
Sant’Angelo. Questi ultimi, infatti, in numerose occasioni, reclamano 
anche per la Chiesa garganica il titolo arci-vescovile con i relativi diritti.  

Il rescritto di Innocenzo III inviato al Capitolo sipontino il 25 maggio 1202 
conferma la subordinazione – già stabilita un secolo prima da Pasquale  
II – della diocesi di Vieste rispetto alla Chiesa di Siponto. Successivamente, 
Eugenio III ribadisce la condizione suffraganea della Chiesa di Vieste rispet-to 
alla sede sipontina. Il 24 settembre 1176 Alessandro III dispone che il vesco-vo di 
Vieste deve essere consacrato dall’arcivescovo di Siponto. Nel 1200, Celestino III 
affida alla sede di Siponto anche la Chiesa di Monte Sant’Angelo. 

Al Medioevo risale la ricostruzione del santuario di Santa Maria di Pulsano, 
che sorge ad otto chilometri da Monte Sant’Angelo, fondato da s. Giovanni da 
Matera dopo il 1129 e che costituisce l’unica testimonianza di una congrega-zione 
religiosa – la congregazione benedettina degli eremiti Pulsanesi detta anche “degli 
scalzi” – sorta in Capitanata e diffusasi, successivamente, con oltre trenta 
monasteri, in Italia e all’estero. Il santuario raggiunge il suo massimo splendore 
con Gioele, terzo abate generale della comunità, fra il 1145 e il 1176.  

Il santuario di Santa Maria Maggiore, conosciuto anche come Santa 
Maria di Siponto, è l’antica cattedrale consacrata nel 1117 da Pasquale II.  

Tipico esempio di commistione architettonica fra elementi occidentali e 
orientali è la chiesa di San Leonardo, fondata tra la fine dell’XI e i primi anni 
del XII secolo dai Canonici regolari di sant’Agostino come luogo di ristoro e di 
ricovero per i pellegrini che si recano alla grotta di Monte Sant’Angelo. Nel 
1261 Alessandro IV assegna la chiesa ai Teutonici.  

Con il declino di Siponto, alla fine del XIII secolo – «conquassata dai tur-bini 
di molte calamità, era così rovinata, negletta e desolata, che da molti anni e molti 
anni, nessuno più vi dimorava, né si sperava che per l’avvenire vi si 

user
Comunità ebraiche

user
Pulsano

user
1117: Santa Maria di Siponto

user
San Leonardo fine XI



220 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
abitasse»: così si legge nella bolla Rerum omnium summi di Bonifacio VIII  
– in età sveva, nelle immediate vicinanze dell’antico centro, sorge 
Manfredonia, voluta da Manfredi, figlio di Federico II, la cui esistenza è 
sancita, nel 1263, dal diploma Datum Orte.  

Con il documento Manfredi, esentando i cittadini del nuovo centro abita-to 
da tutti gli oneri fiscali che gravano sulle altre città del regno, dispone che «poiché 
gli uomini della città di Siponto per l’insalubrità e per le esalazioni mefi-tiche del 
luogo, erano esposti continuamente a pericoli e malattie nelle loro per-sone, dalla 
città ad un luogo vicinissimo alla vecchia città di Siponto, nel quale era stata 
anticamente fondato lo stesso centro e dove era possibile avere un clima salubre 
[...] trasferiscano la loro residenza». In questo modo, ponendosi sulla scia di 
quanto avviato in ambito urbano da Federico II, anche Manfredi conferma 
l’importanza assunta all’interno della tradizione sveva dei centri urba-ni fatti 
sorgere nelle immediate vicinanze dei porti.  

Manfredonia si presenta nel medioevo come una cittadina 
attraversata da un articolato tracciato di vie urbane, circondato da una 
robusta cerchia di mura «lunga quattro miglia». La sua rilevanza, legata 
soprattutto alla posi-zione strategica ricoperta dal porto all’interno degli 
scambi commerciali, indu-ce Manfredi a trasferirvi da Brindisi la zecca 
imperiale. Nel 1258, la città diven-ta anche sede della diocesi.  

Nel 1266 Carlo d’Angiò, nel tentativo di cancellare il ricordo del suo pre-
decessore, muta la denominazione del centro abitato in Sipontum Novellum.  

Nel 1270 cominciano la costruzione della nuova cattedrale, dedicata 
al patro-no s. Lorenzo Maiorano, i cui lavori terminano nel 1274.  

Nel 1271 si torna a parlare nei documenti ufficiali di Siponto «che 
ora si chiama Manfredonia».  

Pur non disponendo di testimonianze dirette, è possibile ipotizzare 
che Manfredonia diviene sede, dalla seconda metà del XIII secolo (1274?), 
di una domus appartenente ai Templari, essendo il porto anche un 
importante cen-tro di smistamento per le spedizioni verso Cipro.  

Nuovi interventi strutturali interessano il centro abitato dal 1278 con il com-
pletamento della cinta muraria, la costruzione della torre del porto e la siste-mazione 
delle banchine. Al termine dei lavori, il centro urbano acquisisce la sua definitiva 
fisionomia, mentre il porto si afferma sempre più come rilevante appro-do per i 
commerci che si svolgono sull’Adriatico, per le diverse attività del regno, ma anche e 
soprattutto per le ambiziose aspirazioni orientali degli Angioini.  

Tra la fine del XIII e la metà del secolo successivo, la città si 
arricchisce di nuove famiglie religiose: i Domenicani raggiungono 
Manfredonia nel 1299, i Conventuali nel 1348, i Celestini nel 1350. 

user
Manfedonia.Declino di Siponto nel XIII secolo

user
Manfedonia, sede della diocesi: 1258

user
Sipontum novellum: Carlo d’Angiò

user
La prosperità richiama anche gli ordini religiosi



Manfredonia - Vieste - San Giovanni Rotondo 221 
 
 
 

Ad ulteriore conferma della molteplicità delle presenze che caratterizza-
no la vita del centro manfredoniano e del ruolo svolto all’interno degli scambi 
sull’Adriatico, dal XIV secolo assume la sua rilevanza anche il castello di 
Manfredonia. La struttura, infatti, in quel periodo, diventa un importante 
punto di riferimento per la presenza dei valdesi in Italia.  

L’età moderna, a metà del XVI secolo, registra la scomparsa dal territo-
rio di Manfredonia dell’antica colonia ebraica, attiva fin dal medioevo.  

Nello stesso periodo, la chiesa San Leonardo, definita “abbazia”, è 
affida-ta in commenda ai cardinali Bonifacio Caetani, Carlo Barberini e 
Pasquale Acquaviva d’Aragona. 
 
 
Dal concilio di Trento al 1818 
 

Nel 1540, per volontà di Ludovico da Fossombrone, padre generale 
del-l’ordine cappuccino, a San Giovanni Rotondo si costruisce la chiesa di 
Santa Maria delle Grazie, il luogo di culto dove, dalla seconda metà del 
Novecento, risiede s. Pio da Pietrelcina.  

Le conclusioni del concilio di Trento nella diocesi sipontina 
determinano la fondazione del seminario nel 1598, durante l’episcopato di 
Domenico Ginnasio (1586-1607), cardinale dal 1599.  

In età moderna, tra il XVI ed il XVII secolo, numerose controversie con-
trappongono la mensa arcivescovile sipontina – durante gli episcopati di Annibale 
Serugo (1607-1622), Giovanni Giannini (1622), Berardo Buratti (1623-1628), 
Annibale Andrea Caracciolo (1628-1629), Orazio Annibaldi della Molara (1630-
1643), Antonio Marullo (1643-1648), Paolo Teutonico (1649-1651) – a Filippo 
Grimaldi, esponente locale della famiglia dei principi di Gerace, duchi di 
Terranova, marchesi di Gioia e baroni di Monte Sant’Angelo, titolari del feudo 
garganico compreso nel territorio dell’arcidiocesi.  

Altre famiglie religiose raggiungono Manfredonia in età moderna: i 
Cappuccini nel 1571 e gli Osservanti nel 1648. Dal 1754, il seminario 
ospita il collegio degli Scolopi.  

Nel 1675, il domenicano Vincenzo Maria Orsini, arcivescovo fino al 
1680 e papa dal 1724 con il nome di Benedetto XIII, riconsacra la chiesa 
di Santa Maria di Siponto che, a tutt’oggi, costituisce l’unica 
testimonianza della originaria sede vescovile di Siponto.  

Oltre all’Orsini, la storia dell’arcidiocesi annovera anche la figura di 
Giovanni Maria del Monte, arcivescovo fra il 1515 ed il 1544, e dal 1550 
eletto papa con il nome di Giulio III. 

user
1540 Santa Maria delle Grazie



222 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 

Nel XVII secolo, la chiesa di San Leonardo risulta nei possedimenti 
degli Osservanti.  

Nell’arcidiocesi la molteplicità degli ordini religiosi con la propria 
orga-nizzazione di conventi e di chiese e con le multiformi istituzioni di 
natura spi-rituale, economica ed assistenziale, rappresenta l’esempio più 
vitale del rin-novamento controriformistico capace di favorire, nei 
confronti della società locale, un’azione di sostegno, di soccorso e di 
solidarietà che, nei secoli suc-cessivi, si sviluppa con le confraternite.  

Se nel XVI secolo, infatti, la Chiesa locale registra la presenza di solo cin-
que confraternite, tra il XVII e la prima metà del XIX secolo la presenza con-
fraternale conta circa cento sodalizi, ridotti, durante il Novecento, a trenta-
sette. Una realtà, quella confraternale nella storia della arcidiocesi, favorita 
anche dalla notevole disponibilità di ecclesiastici e di nobili, di professionisti 
e di artigiani, di contadini e di commercianti – in particolare di pescatori facol-
tosi – a fondare associazioni laicali che rivelano la vivacità della vita diocesa-
na nelle sue molteplici espressioni.  

Dopo la soppressione degli ordini religiosi effettuata nei primi anni 
dell’Ottocento dai napoleonici, che decreta la chiusura del monastero dei 
Celestini, la chiesa di San Leonardo, fino a quel momento nei 
possedimenti degli Osservanti, passa all’ordine Costantiniano.  

Dal 1818, il territorio di Manfredonia comprende in amministrazione 
apo-stolica perpetua la diocesi di Vieste, già sua suffraganea. 
 
 
L’annessa diocesi di Vieste 
 

Le notizie più antiche relative alla diocesi di Vieste risalgono al X 
secolo e riguardano, fra il 993 ed il 1031-1035, l’episcopato del vescovo 
Alfano. Risale al giugno 1019, nel ventiseiesimo anno del suo episcopato, 
l’atto di donazione della chiesa di San Giovanni Battista, fatta costruire 
dal vescovo di Vieste Alfano. Nell’ottobre del 1031 è sempre lo stesso 
vescovo a definire il trasferi-mento della chiesa di San Giovanni Battista 
nei possedimenti del Monastero di Santa Maria delle Tremiti. Egli inoltre 
viene menzionato in un atto di dona-zione del 1035, relativo alla chiesa di 
Santa Tecla sul promontorio di Pugno-chiuso.  

La cattedrale, costruita nell’XI secolo, è distrutta in parte dal 
terremoto del 1649 e successivamente ricostruita.  

Tra il 1099 ed 1118, Pasquale II stabilisce la subordinazione, quale suf-
fraganea, della sede episcopale di Vieste rispetto all’arcidiocesi sipontina. 

user
Confraternite

user
Da 5 a 100 confraternite



Manfredonia - Vieste - San Giovanni Rotondo 223 
 
 
 

È attestata la presenza del vescovo Simone al concilio Lateranense 
del 1179, mentre il vescovo Ugo Boncompagni, divenuto papa nel 1572 con 
il nome di Gregorio XIII, partecipa al concilio di Trento.  

A Vieste soggiornano, seppure per un breve periodo, papa 
Alessandro III nel 1177 e Celestino V nel 1294.  

Dal 1818, la diocesi, con la bolla di Pio VII De utiliori del 27 giugno 1818, 
successiva al concordato del 16 febbraio, è affidata in amministrazione apo-
stolica perpetua all’arcivescovo di Manfredonia. L’ultimo vescovo della sede 
episcopale di Vieste è Domenico Arcaroli (1792-1817). 
 
 
L’arcidiocesi dall’Ottocento al concilio Vaticano II 
 

Nel 1855, con la costituzione della diocesi di Foggia, parte del 
territorio fino a quel momento appartenuto alla Chiesa sipontina è 
trasferito alla nuova sede foggiana.  

Anche a Manfredonia, con la fine del regno borbonico e l’avvento 
dell’unità d’Italia, il vescovo Vincenzo Taglialatela (1854-1869) aderisce 
all’opposizione levatasi da parte dell’episcopato del Mezzogiorno nei 
confronti delle nuove auto-rità statali, firmando, il 1° ottobre 1863, l’atto 
di protesta contro la secolariz-zazione dei seminari.  

Dopo un periodo di vacanza, il pur breve episcopato del vescovo 
Beniamino Feuli (1880-1884), protagonista di una vera e propria opera di 
risanamento morale ed intellettuale del clero diocesano, e l’episcopato del 
vescovo Federico Pizza (1884-1897), il 19 aprile 1897 Leone XIII nomina 
arcivescovo di Manfre-donia il giovane Pasquale Gagliardi (1897-1929), una 
figura particolarmente incisiva nell’arcidiocesi perché legata ad un periodo 
durante il quale la Chiesa locale, nel passaggio tra Ottocento e Novecento, 
affronta la diffusione di accen-tuate forme di anticlericalismo, l’impatto e le 
conseguenze della prima guerra mondiale, l’avvento del regime fascista.  

In tale complesso e complicato contesto storico, nell’arcidiocesi, l’azione 
episcopale del Gagliardi – supportata da una produzione di scritti di elevato 
spessore culturale e pastorale ancora in gran parte inesplorato – rappresenta 
un eloquente attestato di profondo impegno ecclesiale.  

È durante l’episcopato di Gagliardi che la Chiesa locale, dal 28 luglio 1916, 
nel convento dei Cappuccini di San Giovanni Rotondo, è impegnata nell’acco-
gliere e gestire ciò che, specie nei primi tempi, alla maggior parte delle auto-rità 
ecclesiastiche e civili appare come il “fenomeno” p. Pio da Pietrelcina. L’afflusso 
dei pellegrini nella chiesa di Santa Maria delle Grazie per incontra- 

user
1855 Diocesi di Foggia



224 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
re il “frate delle stimmate” del Gargano, dal 1925, permette la costruzione 
della Casa Sollievo della Sofferenza, l’ospedale voluto da p. Pio.  

Il sinodo diocesano celebrato dal 23 al 25 aprile 1922, in occasione del 
ven-ticinquesimo anniversario di episcopato dell’arcivescovo Gagliardi, 
rappre-senta, nella realtà ecclesiale locale, un momento di notevole 
riflessione inter-na alla stessa arcidiocesi, soprattutto nei confronti dei 
concomitanti eventi che in quegli stessi anni caratterizzano la storia della 
nazione – la trasforma-zione del Movimento dei Fasci di Benito Mussolini in 
un vero e proprio regi-me – e che permette, nel 1938, all’arcivescovo Andrea 
Cesarano (1931-1969) di affermare che nella sua arcidiocesi da parte dei 
fascisti non si è registrato «alcun ritiro di tessere, né rimozioni da uffici o da 
impieghi, salvo alcune inti-midazioni fatte a voce».  

Gli anni del Cesarano nell’arcidiocesi sono anche e soprattutto gli anni della 
seconda guerra mondiale e della conseguente ritirata tedesca. Dal 9 al 26 set-
tembre 1943, durante l’occupazione tedesca, è lo stesso arcivescovo che, offren-
dosi prigioniero, evita ai suoi diocesani conseguenze ben più gravi. Per que-sto 
motivo, al termine del conflitto, il governo italiano riconosce i meriti del-
l’arcivescovo e gli conferisce la medaglia d’argento al valor civile.  

Nell’arcidiocesi, dopo la guerra, è la pastorale messa in atto dal Cesarano 
che, nonostante la carenza di mezzi a disposizione, permette di affrontare e 
superare le tragiche conseguenze del conflitto. E ciò mentre a Vieste si avver-te 
un «forte desiderio di autonomia» da Manfredonia e nel centro diocesi «la sola 
Gioventù Femminile è organizzata a sé» e vi è «poca attività di A.C. [...] tanto le 
Acli che il Patronato sono morte per mancanza di sedi».  

Dopo un lungo periodo di completo abbandono, nel 1950 è riaperta al 
culto l’antica chiesa di San Leonardo.  

Il 28 agosto 1955 Angelo Giuseppe Roncalli, il patriarca di Venezia amico 
dell’arcivescovo Cesarano, divenuto poi papa con il nome di Giovanni XXIII, 
in qualità di legato pontificio di Pio XII, incorona solennemente a 
Manfredonia l’icona bizantina della Madonna di Siponto.  

Il 5 maggio 1956 si inaugura a San Giovanni Rotondo la Casa Sollievo 
della Sofferenza, voluta da p. Pio, che si rivela un importante centro ospeda-
liero per la cura delle malattie e la ricerca terapeutica a livello nazionale.  

Dopo il concilio Vaticano II – nell’arcidiocesi Cesarano è anche l’arcive-
scovo del Concilio – e la breve amministrazione apostolica del vescovo di 
Lucera Antonio Cunial, il nuovo pastore designato a guidare il territorio 
diocesano è Valentino Vailati (1970-1990), l’arcivescovo innamorato della 
storia, che regge la sede sipontina fra gli anni Settanta e gli anni Novanta, in 
un periodo con-trassegnato da profonde trasformazioni ecclesiali e sociali. 

user
Episcopato  di Gagliardi . 1925: Costruzione dell’ospedale

user
1938 arcivescovo Andrea Cesarano

user
Durante la ritirata tedesca, si offre prigioniero per risparmiare punizioni ai fedeli

user
1955: Incoronazione della Madonna di Siponto

user
5 Maggio 1956: Inaugurazione Casa Sollievo della Sofferenza



Manfredonia - Vieste - San Giovanni Rotondo 225 
 
 
 
Gli sviluppi più recenti 
 

Nel 1979, con la costituzione della nuova metropolia di Foggia, la 
Chiesa di Manfredonia, pur conservando il titolo di arcidiocesi, diventa 
sua suffraga-nea. Nel 1986, con il riordino delle circoscrizioni 
ecclesiastiche italiane, le sedi vescovili di Manfredonia e di Vieste sono 
unificate nell’unica arcidiocesi di Manfredonia-Vieste.  

Dall’8 marzo 2003, l’arcidiocesi è guidata da Domenico Umberto 
D’Am-brosio, arcivescovo della Chiesa locale e delegato della Santa Sede 
per il Santuario e le Opere di San Pio da Pietrelcina, nonché Presidente 
dell’Asso-ciazione Internazionale “Gruppi di Preghiera” di San Pio da 
Pietrelcina e della Casa Sollievo della Sofferenza.  

A San Giovanni Rotondo, infatti, e nell’intera arcidiocesi, fin dal suo arri-vo 
nel 1916, la figura di p. Pio da Pietrelcina (1887-1968) rappresenta la testi-
monianza vivente capace di rompere gli schemi di una quotidianità di fede carat-
terizzata da forme di vita religiosa cicliche ed obsolete, sollecitando – di con-tro – 
un impegno di vita cristiana più concreto e più autentico. La sua costan-te 
preoccupazione, per oltre cinquant’anni, è quella di crescere e di far crescere nella 
carità, attraverso il confessionale, il consiglio, il conforto. Durante la sua vita, p. 
Pio affronta e supera numerose incomprensioni con i superiori del con-vento di 
San Giovanni Rotondo, con la curia arcivescovile di Manfredonia e con le autorità 
vaticane, conquistando a livello mondiale la fiducia di milioni di fedeli. L’avvio 
della sua causa di canonizzazione inizia appena un anno dopo la morte, nel 1969, 
ma subisce numerose sospensioni a causa dei molti ostaco-li frapposti da coloro 
che tentano di negare l’eroicità delle virtù del frate. Nel 1979, terminata la 
raccolta della documentazione storica e delle testimonian-ze, il materiale 
racchiuso in 104 volumi, perviene alla Congregazione dei Santi. Il 29 novembre 
1982 il dicastero vaticano rilascia il nihil obstat per il prosie-guo della causa e il 
20 marzo dell’anno successivo comincia l’iter previsto dalla normativa canonica. 
Il 21 gennaio 1990 p. Pio è proclamato venerabile; il 2 mag-gio 1999 viene 
beatificato; il 16 giugno 2002, Giovanni Paolo II, in piazza San Pietro, canonizza 
la sua santità, indicando la data del 23 settembre, giorno della sua morte, per la 
celebrazione della festa liturgica.  

Il 1° luglio 2004, dopo circa dieci anni di lavoro, è stato dedicato al santo frate 
cappuccino del Gargano il nuovo santuario, realizzato su progetto del-l’architetto 
Renzo Piano, sorto nelle immediate vicinanze dell’antica chiesa di Santa Maria 
delle Grazie. La nuova struttura, a forma di conchiglia, si svilup-pa su una 
superficie complessiva di circa 9.200 mq. I suoi archi, disposti a rag-giera e 
convergenti sull’altare, realizzati con blocchi di pietra garganica, costi- 



226 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
tuiscono il fulcro portante della struttura secondaria in legno e acciaio che 
sorregge la volta. L’altare e la croce, quest’ultima realizzata con la tecnica 
“a cera persa”, sono opere dell’artista Arnaldo Pomodoro. L’organo a 
canne, di tipo meccanico, è il più grande costruito in Italia. 
 
 
 
Bibliografia 
 
 

Manfredonia - Siponto: Annuario 505-535; Atlante 587-595; Cappelletti XX 577; 
Cronotassi 219-224; DDI III 671-675; EC VII 1956-1957; GACI III 85-89; GADI II 139-142; 
Gams 924, I 37, II 21; HC I 315, II 181, III 229, IV 225, V 248-249, VI 267, VII 244, VIII 
351, IX 345; Kamp 530-540; Kehr IX 154; Lanzoni 275-277; MI III 80-81, 170-178, 188-190, 
213-221, 257-260, 265, 272, 336; Moroni XLII 104; Ughelli X 279, Vendola 5-10; P. Corsi, 
Le diocesi di Capitanata in età bizantina: appunti per una ricer-ca, in Storia ed arte nella 
Daunia medievale. Atti della I Settimana sui Beni Storico-Artistici della Chiesa in Italia. 
Area culturale della Capitanata. Foggia, 26-31 otto-bre 1981, a cura di G. Fallani, Foggia 
1985, 51-73; S. Palese, La tradizione sinodale delle Chiese di Manfredonia e di Vieste, «Vita 
diocesana. Bollettino ufficiale dell’Arcidiocesi di Manfredonia Vieste» n.s. 23 (1986) 48-53; 
A. Clemente – G. Clemente, La soppres-sione degli ordini monastici in Capitanata nel 
decennio francese (1806-1815), Bari 1993; G. De Troia, Dalla distruzione di Siponto alla 
fortificazione di Manfredonia, Foggia 1987; C. Serricchio – N. Serricchio, Esempi di 
associazionismo laicale nel-l’archidiocesi di Manfredonia, in Le confraternite pugliesi in età 
moderna 2, a cura di L. Bertoldi Lenoci, Fasano 1990; Le carte del Monastero di San 
Leonardo della Matina in Siponto (1090-1771), a cura di J. Mazzoleni, Bari 1991; P. Belli 
D’Elia – R. Mavelli – A. M. Tripputi, L’Angelo la Montagna il Pellegrino. Monte Sant’Angelo 
e il santuario di San Michele del Gargano dalle origini ai nostri giorni, Foggia 1999; M. 
Mazzei, Siponto antica, Foggia 1999; M. Magno, Manfredonia durante il Regno di Napoli 
(1734-1860), Manfredonia 2000; A. Cavallini, Santa Maria di Pulsano. Il santo deserto 
monastico garganico, Monte Sant’Angelo 2002; C. Serricchio, Siponto-Manfredonia, Foggia 
2004; Siponto e Manfredonia nella Daunia. Atti del VI Convegno di Studi, Manfredonia, 
Palazzo dei Celestini, 13 settembre 2003, Manfredonia 2004. 
 

Vieste: Cappelletti XX 595; Cronotassi 312-316; DDI III 1406-1407; GACI I 
332-334; GADI II 301-302; Gams 941; HC I 524, II 266, III 332, IV 366, V 412, VI 
439, VII 394, VIII 521-522, IX 345; Kamp 541-542; Kehr IX 268-270; MI III 145, 
356-359; Moroni C 92-97; Ughelli VIII 865-878; Vendola 4; G. Otranto, Italia 
meridionale e Puglia paleo-cristiane. Saggi storici, Bari 1991; A. Campione – D. 
Nuzzo, La Daunia alle origini cri-stiane, Bari 1999. 

 
 
 
 

 



Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 

San Severo 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

La diocesi si estende su un territorio di 1.270 kmq e comprende i 
comuni di San Severo, Apricena, Chieuti, Lesina, Poggio Imperiale, 
Rignano Garganico, San Paolo Civitate, San Nicandro Garganico, 
Serracapriola e Torremaggiore, con una popolazione complessiva di circa 
136.000 abitanti. Conta trentasei par-rocchie e cinquantatré sacerdoti. Le 
case religiose maschili sono cinque con quattordici sacerdoti; le religiose 
presenti nelle ventuno case femminili sono centotredici. 
 
 
La diocesi di Civitate 
 

La storia della diocesi inizia il 9 marzo 1580, quando Gregorio XIII tra-
sferisce il titolo episcopale, fino a quel momento appartenuto alla vicina Civitate, 
alla nuova sede diocesana di San Severo, suffraganea di Benevento.  

Situata a nord-ovest dell’attuale cittadina di San Paolo Civitate, in 
pro-vincia di Foggia, l’antica Civitate è sede episcopale dalla metà dell’XI 
secolo. Nelle sue immediate vicinanze, nel giugno 1053, l’esercito di Leone 
IX, nel ten-tativo di difendere la città di Benevento dall’attacco dei 
Normanni, subisce una clamorosa sconfitta.  

Nel 1058 è attestato l’episcopato del vescovo Amalgerio, lo stesso che, nel 
1061, compare tra i partecipanti al sinodo di Benevento, della cui circo- 

user
9 Marzo 1580

user
Civitate



302 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
scrizione ecclesiastica la diocesi di Civitate risulta suffraganea. Il vescovo 
è anche destinatario di una lettera di Alessandro II nel 1065. Inoltre, un 
docu-mento del 1075 ricorda il vescovo Ruggero, tra i suffraganei della 
Chiesa di Benevento.  

Nel XIII secolo, ribellatasi al potere degli Svevi, dopo essersi votata a 
Roma, la cittadina rientra nuovamente nel potere di Federico II. Dal 1439 è 
unita alla diocesi di Lucera, dalla quale è resa indipendente nel 1473.  

La sede vescovile di Civitate è soppressa il 9 marzo 1580, quando il 
papa trasferisce il titolo episcopale alla città vicina di San Severo, fino a 
quel momen-to retta da sette ecclesiastici (sacerdoti, diaconi e suddiaconi) 
con il titolo di “ricettizia civile”. 
 
 
Dall’istituzione della diocesi all’Ottocento 
 

Con il passaggio della sede vescovile dall’antica Civitate a San Severo, 
che costituisce l’epilogo di un processo avviato nel 1554, la nuova diocesi 
di San Severo e Civitate comprende nel suo territorio le più antiche sedi 
di Civitate, Dragonara, Lesina e l’abbazia nullius di San Pietro di Terra 
Maggiore. Primo vescovo della nuova istituzione è Martino De Martinis 
(1581-1582), originario de L’Aquila.  

Dragonara – sede episcopale dal 1029 con il vescovo Imerado o Almerado  
– nel 1058 con la bolla di Stefano IX è compresa tra le sedi suffraganee 
di Benevento.  

Alcuni documenti sottolineano l’appartenenza della Chiesa di Lesina 
alla sede vescovile di Lucera fin dal X secolo. Altri documenti ipotizzano 
l’esistenza di un vescovo a Lesina verso il 1014, menzionato in una bolla 
di Benedetto VIII. Nella prima metà dell’XI secolo, si registra la presenza 
dei vescovi di Lucera residenti a Lesina. Una carta del 1032 rivendica il 
diritto del vescovo di Lucera sulla Chiesa di Lesina.  

Le prime notizie certe dell’abbazia nullius di San Pietro di Terra Maggiore (o 
Torremaggiore) risalgono al 1192. È di quell’anno, infatti, l’atto di confer-ma a 
firma del re Tancredi, che contiene un privilegio di Roberto il Guiscardo risalente 
al luglio 1067, che richiama un più antico praeceptum del catepano Boioannes, 
circa i possedimenti e le immunità a beneficio del monastero. 

Il trasferimento della cattedra vescovile a San Severo è attestato anche in 
alcuni documenti dei primi anni del XVII secolo. Paolo V prolunga la data di 
scadenza già fissata da Clemente VIII il 23 dicembre 1604, per la consegna della 
somma in vista del pieno assolvimento degli obblighi ecclesiastici, che il 

user
Ricettizia civile

user
Processo avviato nel 1554



San Severo 303 
 
 
 
vescovo di San Severo, Ottaviano de Vipera (1604-1606), è tenuto a far 
per-venire alla Santa Sede per l’erezione della nuova diocesi.  

Con la costituzione della diocesi sanseverese, l’antica chiesa di Santa Maria 
in Strada, sede della più ricca fra le quattro arcipreture cittadine, assume il titolo 
di cattedrale. Costituita la cattedrale, il Capitolo risulta composto da un 
arcidiacono, un arciprete, dodici canonici (successivamente diventati quat-tordici) 
e quattro abati. Durante l’episcopato del vescovo Germanico Malaspina (1583-
1604), poi cardinale, la cattedrale registra un ulteriore ampliamento. Oltre al 
Malaspina, la storia della diocesi annovera un altro cardinale, Fabrizio Veralli, 
già vescovo di San Severo tra il 1606 ed il 1615.  

Nel 1606 cominciano i lavori per la costruzione del convento dei Cappuccini, 
voluti da p. Francesco da Vico, su istanza della popolazione e autorizzati dal 
vescovo de Vipera che affida ai religiosi la cappella extra moenia della Madonna 
delle Grazie. I lavori terminano nel 1631 e la chiesa è consacrata nel 1660.  

Il 30 luglio 1627, un violento terremoto con epicentro a San Severo – secon-
do le cronache dell’epoca della durata di «tre Credo» – colpisce «horribiliter 
concussae, laceratae, deletae» molti dei centri abitati dell’Alto Tavoliere: il 
vescovo Francesco Venturi (1625-1629), con Gianfrancesco Di Sangro, princi-pe 
della città, è tra i protagonisti della ricostruzione della cattedrale e di alcu-ni 
importanti strutture comprese nel territorio diocesano. Fra il novembre 1656 ed 
il maggio 1657, la peste colpisce il Tavoliere dimezzando, con quasi tremila 
vittime, la popolazione di San Severo. Fra le vittime vi è anche il vescovo Giovan 
Battista Monti (1655-1657). La cattedrale, dopo i lavori di consolidamento 
successivi al terremoto del 1627, è riconsacrata nel 1676, durante l’episcopato di 
Orazio Fortunato (1670-1678).  

Sulla scia delle conclusioni del concilio di Trento, il XVIII secolo, nella 
diocesi sanseverese, costituisce un’epoca caratterizzata dalla costante preoc-
cupazione dei vescovi locali per la creazione di nuove parrocchie.  

Nello stesso periodo è attestata la devozione locale per s. Severo, 
vesco-vo di Napoli, introdotta fra la popolazione diocesana dal vescovo 
Carlo Francesco Giocoli (1703-1717) accanto al più antico patronato 
cittadino di s. Severino. Secondo la tradizione orale, il patrono cittadino 
sarebbe apparso in due diverse occasioni per tutelare la popolazione: nel 
1522 per salvare i citta-dini da un attacco di soldati mercenari e nel 1528 
per impedire che l’esercito imperiale punisse gli abitanti accusati di 
tradimento nei confronti di Carlo V. Con l’istituzione della diocesi, nel 
1580, il santo è proclamato patrono della Chiesa locale.  

Nel XVIII secolo, notevole impulso riceve anche il seminario, fondato nel 1678 
dal vescovo Carlo Felice De Matta (1678-1701) nei locali dell’antico locus 

user
Pagamento per l’erezione della nuova diocesi

user
Due cardinali

user
Terremoto 1627

user
1656 – 1657 Peste

user
Creazione di nuove parrocchie

user
San Severo

user
San Severino

user
Seminario



304 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 
domenicano di San Sebastiano e successivamente trasferito nei locali del 
palaz-zo adiacente l’episcopio. Ampliata nel 1780 dal vescovo Giuseppe 
Antonio Farao (1775-1793), la struttura subisce una definitiva sistemazione 
durante l’episco-pato del vescovo Bernardo Rossi (1826-1829).  

Nel 1718 nasce il monte frumentario, per esplicita volontà del vescovo 
Adeodato Summantico (1717-1735), che rappresenta una delle prime 
istituzioni ecclesiastiche in Capitanata a servizio dei contadini in gravi 
condizioni econo-miche, utile per sfuggire al pericolo dell’usura.  

Nel 1757, la cattedrale cittadina è dedicata all’Assunzione di Maria 
Santis-sima.  

Con la soppressione degli ordini religiosi, messa in atto dai napoleonici nei 
primi anni dell’Ottocento, il centro-diocesi registra la chiusura del mona-stero 
della SS. Trinità dei Celestini, e dei conventi di San Francesco dei Conventuali e 
di San Bernardino degli Osservanti. La sede dei Celestini è adibita a sede 
municipale nel 1813, mentre il convento dei francescani diven-ta, 
successivamente, la sede della biblioteca comunale e del museo civico. Il con-vento 
di Santa Maria degli Angeli dei Cappuccini, presenti in città dal 1606, 
rappresenta l’unica comunità religiosa che sopravvive alla soppressione. 
 
 
Dall’Ottocento al concilio Vaticano II 
 

Il 29 novembre 1853, Pio IX, durante l’episcopato di Rocco De 
Gregorio (1843-1858), concede ai membri del Capitolo cattedrale alcuni 
privilegi ad instar abbatum.  

Di notevole rilevanza, nella diocesi, nel XIX secolo è l’attenzione riser-
vata dai vescovi alla formazione e alla crescita culturale della popolazione 
attra-verso la devozione mariana. Un’azione pastorale che raggiunge la sua 
massi-ma espressione nel 1857, quando il vescovo De Gregorio proclama la 
Beata Vergine Maria del Soccorso patrona aeque principalis della città e della 
dio-cesi, insieme a s. Severino abate e a s. Severo.  

La devozione per la Madonna del Soccorso, a livello locale, è legata all’ar-rivo 
nel 1541 degli Agostiniani e ai continui pellegrinaggi dei fedeli verso l’o-monimo 
santuario, già chiesa di Sant’Agostino. I religiosi restano a San Severo fino al 
1652, anno della soppressione dei piccoli conventi decretata da Innocenzo X con 
la bolla Instaurandis regularis disciplinae. Nel 1680, dopo che il culto  
è perpetuato ad opera dei confratelli del sodalizio del Crocifisso, nasce nell’o-
monima chiesa la confraternita della Madonna del Soccorso. Nel centenario del-
l’istituzione patronale (1857-1957), l’antica cappella diventa santuario mariano. 

user
Monte frumentario 1718

user
1757 Assunta (1950)

user
Soppressioni operata dai francesi

user
1857



San Severo 305 
 
 
 

Nel Novecento, la Chiesa locale vive nuovi momenti di slancio pastorale 
durante gli episcopati del cappuccino Bonaventura Gargiulo (1895-1904), di 
Emanuele Merra (1905-1911) e di Gaetano Pizzi (1912-1921), la cui azione è par-
ticolarmente attenta nel recepire e concretizzare le nuove istanze proposte dalla 
Rerum novarum di Leone XIII. Tali istanze a San Severo confluiscono nella 
costituzione del Circolo Giovanile Cattolico “Don Bosco” inaugurato nel 1913. 
Nello stesso periodo è attiva la comunità delle Suore della Carità che presta la 
propria opera nell’orfanotrofio cittadino e nell’ospedale civile “Teresa Masselli”.  

Dal 1916, il territorio diocesano comprende anche le cittadine di 
Poggio lmperiale e Lesina, già appartenenti alla sede beneventana.  

Le conseguenze della prima guerra mondiale e l’avvento del regime fasci-
sta trovano la diocesi sanseverese pronta a rispondere alle necessità della 
popo-lazione con un vescovo, Oronzo Luciano Durante (1922-1941), ed un 
clero, atten-ti a realizzare un’azione «costantemente mirata ad un armonico 
sviluppo del benessere sia morale che materiale del loro gregge».  

Sono due gli avvenimenti che incidono in maniera profonda sul cammino 
di fede della diocesi nella prima metà del Novecento: l’incoronazione della 
Madonna del Soccorso dell’8 maggio 1937 e la celebrazione del primo 
congresso eucaristico diocesano nel 1938, l’anno della promulgazione in Italia, 
da parte del governo Mussolini, delle leggi razziali. I due eventi 
rappresentano tipici esempi della velata contrapposizione che, nella diocesi, 
regola i rapporti tra Chiesa locale e regime fascista.  

Stretto collaboratore del vescovo Durante è don Felice Canelli (1880-1977), 
per il quale è in corso la causa di beatificazione. Formatosi alla scuola della Rerum 
novarum, il sacerdote vive in maniera autentica il nuovo fermento che anima la 
Chiesa locale negli ultimi anni dell’Ottocento e nei primi decenni del Novecento, 
interpretando la cultura sociale del suo tempo e soprattutto le sue trasformazioni. 
Coadiutore del vescovo Gargiulo nella redazione del bollettino diocesano L’Ape 
Cattolica, e molto vicino alla spiritualità salesia-na, il Canelli è il principale 
fautore della diffusione dell’associazionismo catto-lico che si registra nella diocesi 
dopo il primo conflitto mondiale, quando si adopera anche per la diffusione del 
Partito Popolare Italiano. Tra i suoi obiet-tivi principali vi è la formazione dei 
giovani, degli operai e degli analfabeti, nel tentativo di coniugare impegno civile 
e impegno sociale per una presenza più attiva ed evidente delle fasce più deboli 
all’interno della società.  

Nel 1925, per esplicita volontà del vescovo Durante, ha inizio l’attività 
della Compagnia delle Dame della Carità di s. Vincenzo de Paoli, 
impegnata, soprat-tutto dopo la seconda guerra mondiale, a prestare aiuto 
ed assistenza ai più bisognosi. 



306 Angelo Giuseppe Dibisceglia 
 
 
 

In effetti, quello del dopoguerra è un periodo che impegna non poco le diver-se 
istituzioni dell’associazionismo cattolico diocesano nella realizzazione di alcu-ne 
iniziative – missioni, “Settimane” della madre e della giovane, catechismo, pre-
dicazione, congressi eucaristici – tese ad alleviare e a risollevare le tristi condi-zioni 
di una popolazione particolarmente provata dalle difficoltà della guerra.  

Fra gli anni Settanta ed Ottanta del Novecento, il rinnovamento ecclesiale 
introdotto dal concilio Vaticano II nella diocesi di San Severo, guidata dai vesco- 
vi Valentino Vailati (1960-1970) e Angelo Criscito (1970-1985), affronta le 
sfide di una realtà locale coinvolta in profonde trasformazioni sociali, 
politiche ed economiche, con un laicato impegnato a trasformare in 
mentalità le novità conciliari. 
 
 
Gli ultimi sviluppi 
 

Durante gli anni immediatamente successivi all’assise conciliare, 
nella dio-cesi, si registra un rinnovamento che, dal punto di vista 
circoscrizionale, si realizza anche con l’unione, nel 1970, della diocesi di 
San Severo con la vicina Chiesa di Lucera, ambedue unite in persona 
episcopi. A tale nuova unione si aggiunge l’amministrazione apostolica 
(dal 1972) prima e la definitiva aggre-gazione dopo (dal 1985) di Chieuti 
e Serracapriola, già appartenenti alla diocesi di Larino.  

Nel 1986, con il riordino delle circoscrizioni ecclesiastiche italiane, duran-te 
l’episcopato del vescovo Carmelo Cassati (1985-1991), la diocesi di San Severo 
ritorna nella sua piena autonomia con il vescovo residente in loco ed una nuova 
impostazione del territorio che comprende da quel momento anche i paesi di 
Apricena e San Nicandro Garganico della diocesi di Lucera-Troia, e Rignano 
Garganico, originariamente compreso dell’arcidiocesi di Manfredonia-Vieste.  

Con l’episcopato di Cesare Bonicelli (1991-1997), la Chiesa diocesana regi-
stra nuovi e notevoli impulsi pastorali, favoriti anche dall’attività che nella dio-
cesi svolge l’Istituto Superiore di Scienze Religiose intitolato alla Beata Vergine 
Maria del Soccorso, attualmente collegato con la Facoltà Teologica Pugliese.  

Tali indirizzi confluiscono, durante l’episcopato del vescovo Michele 
Seccia (1997-2006), verso una maggiore attenzione alla famiglia e 
all’impegno mis-sionario, sancito quest’ultimo nell’ottobre 1996 con 
l’inaugurazione di un cen-tro diocesano a Wansokou, nel nord del Benin.  

Dal 2 settembre 2006, la diocesi è affidata alla guida pastorale del 
vesco-vo Lucio Angelo Renna, carmelitano. 

user
Unione con Lucera

user
1986 riordino



San Severo 307 
 
 
 
Bibliografia 
 

San Severo: Annuario 697-719; Atlante 597-604; Cappelletti XIX 321; Cronotassi 282-285; DDI III 1332-1335; EC X 
1816-1818; GACI II 169-171; GADI II 232-234; Gams 923, I 37, II 21; HC III 298, IV 313-314, V 335, VI 377-378, VII 343-
344, VIII 515, IX 340; Kamp 249; Kehr IX 163; MI III 155-157, 159-160, 280-283; Moroni LXV 44-48; Ughelli VIII 358; F. 
De Ambrosio, Memorie storiche della città di Sansevero in Capitanata, Napoli 1875 (rist. anast. Bologna 1986); P. Corsi, 
Note cronologiche e sto-riche intorno all’Arciconfraternita del Soccorso in Sansevero, «Notiziario Storico Archeologico» 1967 
12; Id., Le pergamene dell’Archivio Capitolare di San Severo. Secoli XII-XV, Bari 1974; P. Corsi, Le diocesi di Capitanata in 
età bizantina: appunti per una ricerca, in Storia ed arte nella Daunia medievale. Atti della I Settimana sui Beni Storico-
Artistici della Chiesa in Italia. Area culturale della Capitanata. Foggia, 26-31 ottobre 1981, a cura di G. Fallani, Foggia 
1985, 51-73; Archivio Capitolare di San Severo, Le pergamene dell’Archivio Capitolare di San Severo (secoli XII-XV), Bari 
1974; R. Colapietra, La Capitanata nel periodo fascista (1926-1943), Foggia 1978; Studi per una storia di San Severo, a cura 
di B. Mundi, San Severo 1989; G. Dibenedetto, Fonti per la storia di Capitanata. Il territorio di San Severo dal XVII al XIX 
secolo, San Severo 1990; U. Dovere, Monsignor Bonaventura Gargiulo e «L’ape cattolica san-severese» (1896-1904), 
«Bollettino dell’Archivio per la storia del movimento sociale cat-tolico in Italia» 39 (2004) 117-151. 
 
 

Civitate: Cappelletti XXI 321; Cronotassi 161-162; DDI II 370; Gams 923, I 37,  
II 21; HC I 189, II 129, III 167; Kehr 163; MI III 101, 158, 278-279, 318; Ughelli VIII 270. V. von Falkenhausen, La 
dominazione bizantina nell’Italia meridionale dal IX all’XI secolo, Bari 1978; L. Pellegrini, Centri dell’organizzazione 
religiosa e urbaniz-zazione della Puglia settentrionale nei secoli XIII-XIV, San Severo 1988. 
 

Dragonara: Cappelletti VIII 274; Cronotassi 171-172; Gams 923; HC I 226, II 145; III 187; Kamp 252; Kher 
IX 152; MI III 84-87; Ughelli VIII 274; Vendola 17-18. 
 

Lesina: Cappelletti III 152; Cronotassi 208-209; Gams 673; HC I 303, II 176, III 224; Kehr IX 161; 
Moroni XXXVIII 112; Ughelli VIII 309; Vendola 3. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


