
INNO CRISTOLOGICO: 2, 5 - 1 1  

� Abbiate tra voi i sentimenti che pure convengono a chi vive in 
Cristo Gesù, 
6 il quale (pur) essendo in una condizione divina 
non ritenne un privilegio geloso l'essere come Dio, 
7 ma spogliò se stesso 
assumendo una condizione di schiavo, 
diventando parteape degli uomini, 
e, trovato all'apparenza come uomo, 
s umiliò se stesso 
facendosi obbediente /ino alla morte 
e a una morte di croce. 
9 Perciò Dio lo sovraesaltò 
e gli donò il nome che è superiore a ogni altro nome, 
lO perché nel nome di Gesù si pieghi ogni ginocchio 
di ciò che è nei cieli e sulla terra e sottoterra 
n e ogni lingua confessi che «Signore» è Gesù Cristo 
a gloria di Dio Padre. 

Poche pagine del Nuovo Testamento sono così celebri, impor­
tanti e dense come questa. Essa giunge improwisa all'interno di un 
contesto che dimostra solo la preoccupazione di esortare i lettori a 
vivere in modo cristianamente giusto. Questo infatti, come abbiamo 
visto, è il tono del discorso che precede ( 1 ,  27 - 2, 4) , ma questo sarà 
anche l'argomento del discorso che seguirà subito dopo (2 , 12-18) .  
Inaspettatamente invece ci troviamo di fronte a una celebrazione di 
Cristo, che eccede ampiamente la cornice sia nel contenuto sia nella 

43 



forma: il contenuto, perché l'esortazione morale cede il passo a una 
riflessione cristologica di ampio respiro, e la forma, perché le mo­
venze letterarie ora sono più cadenzate e quasi ritmate. Si vede bene 
che questo testo (vv. 6- 1 1 ) avrebbe potuto e ancora potrebbe sussi­
stere a parte per conto suo, come pièce liturgica o comunque cele­
brativa autonoma. Ma procediamo con ordine. 

l .  Annotazioni generali. N eli' antichità non è m usuale inter­
rompere un certo tipo di discorso per inserirvi la celebrazione di 
qualche personaggio. Così fa, per esempio, il filosofo ebreo Filone 
di Alessandria narrando la vita di Mosè: il racconto dell'esodo di 
Israele dall'Egitto e lo stesso filo biografico del suo protagonista 
vengono interrotti per inserirvi una lunga sezione (Vita di Mosè I, 
148- 162) che è un vero encomio del condottiero e legislatore ebrai­
co; tra l'altro vi si legge che, in cambio della sua rinuncia sia a di­
ventare sovrano dell'Egitto sia ad arricchirsi a spese della sua gente, 
Mosè «venne dichiarato dio e re di tutto il popolo» (§ 158) . Ma qui 
l'interruzione è solo apparente, poiché tutto lo scritto in questione 
ha un dichiarato intento biografico. La lettera ai Filippesi, invece, 
non vuole affatto essere una vita di Gesù ! Perciò la nostra pagina 
giunge davvero inattesa e costituisce una sorta di intervallo o di di­
gressione, di cui però va detto che è tutt'altro che disomogenea ri­
spetto al contesto. 

Va subito colto, infatti, l'intento di fondo di questa pagina, che 
vuole semplicemente fondare in Cristo l'esortazione appena fatta nei 
versetti precedenti. Il nesso più evidente tra le due sezioni ( 1 ,  27-2, 4 
e 2, 6- 1 1 ) è dato dal concetto di umiltà, che è presente sia nel v. 3 sia 
nel v. 8: Paolo vuole dire che l'umiltà (tapeino/ros§ne) richiesta ai Fi­
lippesi si fonda su un atto di umiltà compiuto da Cristo stesso (eta­
peinosen heaut6n), anzi, se egli la richiede ai suoi lettori è solo per­
ché a monte c'è appunto il modello esemplare di Cristo. 

L'aggancio fra le due sezioni è dato anche dalla frase di raccor­
do del v. 5, che tra l'altro non è di facile traduzione. Letteralmente 
suona così: «Questo pensate in voi che anche in Cristo Gesù», e per 
lo più le versioni la svolgono nella forma seguente: «Abbiate in voi 
gli stessi sentimenti che furono anche in Cristo Gesù»; in questo mo­
do si aggiunge al testo ciò che in esso non c'è, cosicché essa viene let-

44 



ta in riferimento al passato della vicenda storica e ideale di Gesù. 
L'unica difficoltà, ma non di poco conto, per adottare questa versio­
ne è che il complemento <<in Cristo Gesù» nelle lettere di Paolo (do­
ve si trova 29 volte) non ha mai una valenza biografica o narrativa, 
cioè non si riferisce mai a ciò che storicamente avvenne in lui. Esso 
invece (a parte le rarissime volte in cui la preposizione «in» ha valo­
re strumentale alla maniera semitica, equivalente a «per mezzo di», 
come in Rm 8, 39 a proposito della manifestazione dell'amore da 
parte di Dio) designa sempre e soltanto una dimensione dell'attuale 
vita cristiana, cioè la nuova stabile condizione del battezzato che ap­
punto si trova ad essere e q�indi vive in Cristo Gesù. Questo del re­
sto è il senso delle altre sue sette occorrenze nella medesima nostra 
lettera ai Filippesi (cf. l ,  26; 2, 19; 3 ,  3 . 14 ;  4, 7 . 19.2 1 } ,  dove si allude 
sempre a Cristo Gesù unicamente come attuale ambito di vita del 
cristiano e come fondamento mistico della sua identità. La cosa mi­
gliore pertanto è di mantenere questo significato anche nel nostro ca­
so. Allorà l'inno che segue intende specificare l'identità di quel Cri­
sto che sta alla base della vita cristiana e soprattutto vuole fondare la 
suddetta esortazione all'umiltà proponendone il modello massimo. 

Quanto alla connotazione di "inno" ,  essa non è del tutto ade­
guata, poiché non si tratta di una composizione poetica conforme al­
le norme classiche. n termine quindi ha solo il valore generico di" un 
canto celebrativo in onore di Cristo. Esso però si avvicina a ciò che 
scrive un insospettato testimone pagano come Plinio il Giovane, che 
all'inizio del secondo secolo attesta per la regione della Bitinia, a 
nord-ovest dell'Asia Minore, la prassi da parte dei cristiani di «can­
tare in alternanza un carme a Cristo come a un dio» (Lettere 10, 96, 
7) . D'altronde, gli esempi di Inni che abbiamo dall'antichità, come 
gli «Inni omerici», sono caratterizzati dalla lode concentrata su di 
una persona divina di cui si enumerano le gesta. E tale è in fondo an-
che il nostro testo. 

. 

2. Pre-redazionalità del testo. Con tutta probabilità l'inno cri­
stologico non è dovuto alla penna di Paolo, ma egli lo riprende da un 
uso precedente, sicché esso dovette avere una vita propria anterior­
mente alla sua attuale collocazione redazionale in questa lettera. Una 
tema di motivi maggiori ci induce a pensare così. Il primo è che lo 

45 



schema cristologico umiliazione-esaltazione non ha confronti in Pao­
lo, poiché quando egli ricorre al binomio morte-risurrezione di Cri­
sto non fa menzione della sua pre-esistenza (cf. per esempio Rm 4,  
25 ; 2 Cor 13 , 4), mentre viceversa dove allude alla pre-esistenza di 
Cristo non parla della sua risurrezione (cf. Rm 8, 3 ;  Ga/ 4, 4) .  Il se­
condo motivo sta nel fatto che la menzione della morte di croce (nel 
v. 8) ha un mero valore di esemplarità morale per evidenziare al mas­
simo il valore dell'obbedienza; ma dò contrasta con il normale pro­
cedimento paolino, secondo cui il ricordo della morte di Cristo è abi­
tualmente accompagnato dalla sua dimensione salvifica (come in Rm 
4, 25 ; 5, 6-8; l Cor 15 , 3) oppure dal tema della partecipazione ad es­
sa da parte dell'apostolo (cf. 2 Cor 4, 10; 13, 3 -4)  e del battezzato (cf. 
Rm 6, 3 ) .  TI terzo motivo consiste nell'osservare che la semantica glo­
bale del brano eccede notevolmente quella del suo contesto. Infatti 
solo i vv. 6-8 hanno una vera funzione contestuale in quanto sono or­
dinati, come abbiamo detto, a fondare la precedente esortazione a 
evitare ogni vanagloria e a ricercare l'umiltà nei comportamenti vi­
cendevoli; invece i vv. 9- 1 1  non hanno alcuna immediata ricaduta 
contestuale, visto che essi non sono funzionali a fondare né la spe­
ranza nella risurrezione e neppure il principio evangelico secondo cui 
chi si umilia sarà esaltato. Ciò significa che siamo di fronte a una 
composizione che è stata presa in blocco e collocata qui di peso sen­
za chiedersi se essa corrispondesse tutta intera al discorso epistolare. 

3 .  La struttura compositiva e lo schema religionista. L'inno è 
impostato secondo una chiara costruzione ternaria: una iniziale af­
fermazione della condizione divina del protagonista (v. 6) è seguita 
da una sezione più sviluppata sul suo inaudito abbassamento (vv. 7-
8) per poi chiudere sul tema della sua esaltazione da parte di Dio (vv. 
9- 1 1 } .  Parti di questo schema si ritrovano nelle culture del tempo. 
Nella grecità ci sono figure di dèi olimpici (come Zeus, Apollo, Ate­
na) e di dèi misterici (come Persefone, Osiride, Adone) , ma anche di 
eroi (come Ercole), che soggiacciono per un certo tempo a meta­
morfosi umane e anche a prove dolorose per poi tornare o comun­
que assurgere alla gloria degli Immortali. Ma siamo né più né meno 
nel campo della mitologia, cioè delle costruzioni poetiche, rifiutate 
già in ambito pagano sia dagli storici sia dai filosofi, poiché, come 

46 



dirà un autore pagano del secolo quarto d.C., «queste cose non fu­
rono mai ma sono sempre» (Salustio Secondo Saturnino, Degli dèi e 
del mondo 4, 9). Proprio la loro atemporalità contrasta con la figura 
storica di Gesù il Cristo. 

In Israele d sono altri schemi religioso-culturali da tenere pre­
senti. Così si potrebbe richiamare la figura del Servo sofferente di Is 
53 : però, da una parte, là non c'è l'idea della pre-esistenza che inve­
ce caratterizza il testo ai Filippesi e, dall'altra, nella nostra lettera 
manca il tema dell'espiazione vicaria che invece caratterizza la pagi­
na isaiana. La tradizione sapienziale conosce invece la figura della 
Sapienza personificata che pre-esiste presso Dio e che prende dimo­
ra tra gli uomini; ma non c'è nessun cenno alla sua morte e di conse­
guenza neanche a una sua risurrezione. Anche l'apocalittica delinea 
una figura celeste denominata Figlio dell'Uomo che si manifesta agli 
uomini, ma essa ha in proprio solo l'idea di un pre-esistente nascon­
dimento presso Dio e di una sua rivelazione escatologica per salvare 
o condannare. 

Nell'insieme, dunque, la pagina paolina ha una sua indubbia 
originalità, anche se vi possono aver influito motivi di varia prove­
nienza, di cui però il principale e decisivo resta quello della storia 
personale vissuta da Gesù di Nazaret. Nel commento del testo se­
guiamo la sua ripartizione in tre parti che abbiamo segnalato sopra. 

a. La pre-esistenza (v. 6). La frase è composta di due parti che si 
completano a vicenda: prima si afferma la condizione divina di Cri­
sto e poi si nega che essa sia stata considerata come un privilegio ari­
stocratico irrinunciabile. Le due dichiarazioni sono ugualmente im­
portanti, ma è certamente chiaro che l'accento cade sulla seconda, 
quasi che la prima fosse una mera frase concessiva: anche se egli era 
di condizione divina, tuttavia non disdegnò abbassarsi al livello uma­
no. Jn effetti, è solo questa seconda affermazione che verrà sviluppa­
ta nei versetti seguenti. Resta però vero che la straordinarietà della ri­
nuncia in questione si comprende solo sulla base del fatto che essa ri­
guarda una condizione divina di base, la quale rappresenta il punto 
di partenza logico di tutta la composizione. 

Ciò che abbiamo reso come «condizione divina» equivale al gre­
co mor/e theou, e su questa espressione bisogna fare alcune precisa-

47 



zioni un po' dettagliate. n primo dei due termini non significa «natu­
ra, essenza» in senso filosofico (come a volte· si traduce) ma più gene­
ricamente «fattezze, lineamenti>> o anche «modo d'essere». Tuttavia, 
basandosi solo su questo significato non si può riferire l'espressione 
alla semplice condizione terrena di Gesù, come alcuni commenta,tori 
vorrebbero. Infatti, da una parte, il greco mor/e non può corrispon­
dere a eikon, «immagine», che la Bibbia applica a ogni uomo in quan­
to riflette le sembianze di Dio stesso (cf. Gn l ,  26), come se qui si par­
lasse di Gesù soltanto come . uomo fatto a .immagine di Dio; d'altra 
parte, il nostro versetto non lascia affatto intendere che Gesù abbia 
superato una qualche tentazione che gli avrebbe insidiosamente pro­
spettato di ergersi a un livello divino non suo (le tentazioni narrate in 
Mt 4, 1 - 1 1 sono di altro genere). D'altronde, il privilegio di cui qui si 
parla (in greco harpagm6s, letteralmente «rapina») lascia intendere 
che la condizione di cui si tratta non è da acquistare ma da conserva­
re, cosicché il testo non vuoi dire che Cristo non ha voluto rapire una 
qualità che non possedeva ancora, ma, al contrario, che egli non ha 
voluto conservare per sé in maniera gelosa uno status che già gli era 
proprio. Infatti, la frase circa «l'essere come Dio» evidenzia un essere 
che è già in atto (in greco tò einai) , non una qualità dell'essere a cui 
tendere. E questa è appunto una qualità divina,· sia pur espressa in 
maniera indiretta. Quindi, il v. 6 allude a un modo d'essere basilare e 
primario, che ha contraddistinto Gesù Cristo fin da sempre, come del 
resto sostiene l'interpretazione tradizionale. Dicendo poi che egli non 
vi si è aggrappato in maniera gelosa, cioè egoistica e possessiva, il te­
sto prepara l'inaudita affermazione del verso seguente. 

b. /}abbassamento o kénosi (vv. 7-8). La nuova sezione dell 'inno 
insiste sull'atto più inatteso e sensazionale compiuto dal Pre-esisten­
te. E lo fa costruendo il periodo su due verbi principali e quindi su 
due affermazioni fondamentali: «spogliò» e «wniliò» se stesso. Cia­
scuno di essi si amplia in � proprio sviluppo, pur dovendo notare 
che il punto forte della prima affermazione sta all'inizio, mentre 
quello della seconda sta alla fine, come a dire che la spogliazione di 
Cristo ha raggiunto il suo punto più basso nella croce. 

La prima dichiarazione è davvero fondamentale e regge tutto 
quello che segue. Essa dà senso ai due estremi dell'inno, sia alla 

48 



preesistenza così da far intendere quanto enorme sia stato il passo 
compiuto verso il basso (sezione A) , sia alla susseguente glorificazio­
ne che perciò apparirà come sollevazione e promozione da una asso­
luta insignificanza (sezione C). TI verbo greco che sta all'origine del­
la traduzione «spogliò», ekénosen, dovrebbe essere tradotto letteral­
mente «svuotò» se stesso, a indicare almeno apparentemente una ri­
nuncia di ciò che era prima, tanto che alcune versioni esagerando lo 
rendono addirittura con «annientò». Ma occorre stare attenti a non 
trascurare il valore metaforico della frase, che non intende l' abban­
dono totale della divinità. In realtà l'espressione va intesa come 
espressione puramente descrittiva e immaginosa della rinuncia com­
piuta ed equivale a «si privò, si spogliò», nel senso che egli occultò il 
suo modo d'essere divino rinunciando a imporre la propria prece­
dente mor/e. Infatti, l'affermazione viene propriamente spiegata, non 
col dire che il Cristo abbandonò qualcosa che aveva, m·a col precisa­
re che egli assunse qualcosa che non aveva, cioè «una condizione di 
schiavo» (mor/e doulou) . 

La frase greca è costruita in modò tale da far vedere che la spo­
gliazione (un atto propriamente negativo, cioè privativa) consiste in 
una assunzione (un atto propriamente positivo, cioè aggiuntivo) .  Sic­
ché, bisogna riconoscere che ci troviamo di fronte a uno straordina­
rio paradosso: è con l'assumere qualcosa di nuovo che avviene la pri­
vazione, poiché questo novum consiste in un abbassamento. Cioè: 
l 'abbassamento si realizza accrescendo l'identità di Cristo con una 
componente nuova. Allora la frase si può accostare a quella di 2 Cor 
8, 9: «Voi conoscete la bontà del signore nostro Gesù Cristo, poiché 
per voi si fece povero essendo ricco». Il paradosso è ancor più evi­
dente in 2 Cor 5, 2 1 :  «Colui che non ha conosciuto peccato Dio lo 
fece peccato per voi». Sono tutte espressioni di timbro poetico, dove 
il s�so letterale non può essere sostenuto se non da una lettura so­
stanzialmente miope. Del resto, va tenuto ben presente il genere del­
la nostra composizione, che è di tipo celebrativo, non narrativo (in­
fatti, socialmente parlando, Gesù non fu affatto uno schiavo ! ) ,  ed è 
quindi rispettando il suo proprio livello semantico che va inteso il 
linguaggio impiegato. 

In ogni caso, l'affermazione forte è che ora ciò che appare in 

49 



primo piano non è un dio ma uno «schiavo» (doulos). n termine ha 
qui un evidente valore religioso, non sociale. Per intendere esatta­
mente l'idea che soggiace a questa affermazione, bisogna aver pre­
sente due caratteristiche, proprie di uno sfondo culturale semitico. 
Da una parte, c'è la radicale opposizione che la figura dello schiavo 
evoca a proposito dell'uomo nei confronti della divinità, la quale nel­
le concezioni religiose comuni non solo è l'essere glorioso e libero 
per eccellenza, non sottoposto ad alcuno, ma è anche il padrone, di­
verso per natura dall'uomo (cf. un antico Inno al dio babilonese 
Marduk: «Non distruggere il tuo schiavo, opera delle tue mani»; e 
analogamente Sa/ 1 16, 16: «0 Signore, io sono il tuo schiavo, io so­
no il tuo schiavo e figlio della tua serva»); da questa concezione se­
mitica si distanzia quella greca classica, che considera l'uomo non 
schiavo ma amico degli dèi e addirittura connaturale a loro a motivo 
di una comune synghéneia o parentela. Dall'altra parte, è sottintesa 
anche l'idea, secondo cui il servo-schiavo può essere una figura a cui 
vengono affidate grandi responsabilità in quanto viene impiegato per 
svolgere missioni di assoluta fiducia (cf. Gn 24 e Is 42 , 1 -7;  49, 1 -6; 
50, 4-10; 52, 13 - 53, 12) .  Nel nostro testo però, anche se la seconda 
componente non va trascurata, è la prima ad essere sottolineata, poi­
ché si rimarca la completa condivisione dell'umanità, sia come effet­
tiva affinità di base («diventando partecipe degli uomini») sia anche 
come apparenza esterna («trovato all'apparenza come uomo») . Qui 
appunto sta la «kénosi», l'abbassamento, che in questo caso consiste 
nell'oltrepassamento di una gloria elitaria per condividere una con­
dizione di vita comune a tutti gli uomini, distante da quella divina e 
comunque diversa per forma e per natura. 

li secondo momento («umiliò se stesso», letteralmente «Si fece 
piccolo») consiste in una ulteriore umiliazione, a cui il Cristo si sot­
topose durante la sua vita terrena. L'affermazione perciò si aggiunge 
alla precedente circa la condivisione della condizione umana, anche 
se in qualche modo ne rappresenta pure una precisazione. L'auto­
umiliazione viene specificata ancora una volta mediante una frase 
participiale: «facendosi obbediente». Sicché, è nell'obbedienza che si 
opera esistenzialmente e in concreto l'abbassamento del Cristo. A 
questo proposito vanno fatte un paio di osservazioni. La prima è che 

50 



l'accenno all'obbedienza awiene in fonna assoluta: non si dice a chi 
egli abbia obbedito; l'attenzione è attirata sul dato dell'obbedienza 
in se stessa come valore assoluto della vita di Gesù. In primo piano 
tuttavia, pur senza dimenticare ciò che si legge circa i rapporti con i 
genitori (cf. Le 2, 5 1 ) ,  si deve pensare a quelle tradizioni evangeliche 
che si riferiscono alla piena obbedienza alla volontà di Dio Padre (cf. 
Mc 3 ,  35 parr.; 14, 36; Mt 6, 10; Gv 4 ,  34: «Il mio cibo è fare la vo­
lontà di colui che mi ha mandato»; e anche Eh 10, 7-8) .  Inoltre, que­
sta obbedienza si estende su tutto l'arco della vita di Gesù fino a in­
globare la morte, che per di più è qualificata come una morte di cro­
ce. Questa però non rappresenta soltanto un estremo cronologico, in 
quanto fine dell'esistenza terrena di Gesù, ma soprattutto un estre­
mo assiologico, cioè di qualità, come a dire: Ecco fin dove giunse l'u­
miliazione ! È il tipo di morte che viene evidenziato, come risulta dal­
l'assenza dell'articolo davanti a «croce». Di fatto, quindi, non è la 
specifica croce di Cristo che il testo intende ricordare e celebrare, ma 
il tipo di morte ignominiosa e infamante da lui subìta. 

A questo punto bisognerebbe avere presente ciò che significava 
nell'antichità la condanna e la morte in croce. Era la pena più infa­
mante che si potesse infliggere a una persona, sia perché era la più 
dolorosa (in ambito romano era seguita dalla damnatio ad bestias) , 
sia perché era comminata agli individui più sproweduti di ogni ga­
ranzia sociale, esenti dalla cittadinanza romana, in pratica agli schia­
vi, oltre che ai prigionieri di guerra e ai criminali peggiori. La docu­
mentazione in materia è abbondante, e ne portiamo due esempi. 
Plauto (vissuto a cavallo tra il terzo e il secondo secolo a.C.) in una 
delle sue commedie mette in bocca a uno schiavo queste parole ama­
re: «So che la croce sarà la mia tomba, poiché là furono posti già tut­
ti i miei antenati» (Miles glorzosus 372-373 ) .  E in una satira di Gio­
venale (vissuto a cavallo tra il primo e il secondo secolo d.C.) una 
matrona capricciosa ordina di crocifiggere un suo schiavo per un 
nonnulla, giustificandosi così: «Forse che uno schiavo è un uomo? 
Anche se non ha fatto nulla, io lo voglio e comando, e la mia volontà 
è ragione sufficiente» (Satire 6, 219-223 ) . Del resto, già Cicerone ri­
teneva che il solo pensiero della croce fosse indegno di un cittadino 
romano (cf. Pro Rabirio 16) .  

5 1  



Come abbiamo già osservato, il nostro inno non contiene nes­
sun cenno alla dimensione sa:lvifica della morte di Cristo in croce, la 
quale invece viene -considerata solo nella sua valenza esemplare di 
auto-abbassamento, di rinuncia, come il gradino più basso della sca­
la percorsa in discesa dal Pre-esistente. È precisamente sotto l'aspet­
to dell'infamia e del disonore che la morte in croce viene considera­
ta in quanto segna il punto più profondo dell'umiliazione di Cristo e 
nello stesso tempo rappresenta l'estremo contrasto con la dignità, i 
diritti e i privilegi provenienti dal suo status divino, ai quali Cristo 
durante la sua esistenza terrena liberamente rinunciò. L'inno quindi 
celebra ciò che l'obbedienza di Cristo direttamente significò per lui, 
non per noi, sui quali semrriai essa ha soltanto una ricaduta di tipo 
morale (cosa eccezionale in Paolo) .  . 

c. [;esaltazione (w. 9- 1 1 ) .  La congiunzione «perciò». che apre la 
terza strofa indica chiaramente una conseguenza, che, posta la con­
dizione . dell'umiliazione precedentemente esposta, è ritenuta quasi 
necessaria e che comunque spiega il valore per così dire esplosivo, 
insito nella umiliazione stessa. Cosi awiene per esempio in Is 53 , 12 :  
«Egli si addosserà la loro iniquità; perciò io gli darò in premio le mol­
titudini>>; o in Sap 4, 14: «La sua anima fu gradita al Signore; perciò 
egli lo tolse in fretta di tra i malvagi». 

Appare qui un nuovo soggetto, «Dio», anteriormente assente, 
che agisce in prima persona, mentre la figura di Cristo che prima era 
il protagonista attivo acquista una funzione passiva. A Dio infatti so­
no riferiti i due verbi principali «sovra-esaltò» e «donò», che espri­
mono la sua risposta al dato della precedente umiliazione; ed è una 
risposta che consiste in un intervento sorprendente, tale da ribaltare 
letteralmente la situazione. 

n primo verbo (in greco hyper-ypsosen) richiama inevitabilmen­
te uil testo biblico come 1 Sam 2, 7-8: «li Signore rende poveri e ar­
ricchisce, umilia ed esalta . . .  Solleva dalla polvere il misero e dall'im­
mondizia innalza il povero per farli sedere con i capi del popolo e as­
segna loro ur1 trono di gloria>>. Ma la preposizione del verbo compo­
sto allude a qualcosa di straordinario, che va oltre le comuni aspetta­
tive inerenti alla tradizionale teologia del giusto o del servo sofferen­
te. li concetto espresso nel verbo è di tipo globale, tale da includere 

52 



anche la risurrezione di Gesù che di per sé non è menzionata, per 
non dire della ascensione al cielo narrata da Luca in At l ,  9- 1 1 .  L'e­
saltazione comprende tutto questo, senza dover pensare che essa sia 
awenuta direttamente dalla croce ! L'idea è quella stessa che si legge 
per esempio nel Quarto Vangelo in bocca allo stesso Gesù («Bisogna 
che il Figlio dell'uomo venga innalzato»: Gv 3, 14) e negli Atti degli 
Apostoli in bocca a Pietro («funalzato dalla destra di Dio»: At 2, 33 ) .  
In ogni caso, ciò che risulta inaudito è la  nuova identità acquisita da 
Cristo. 

Infatti il secondo verbo (echarisato, letteralmente «fece grazia, 
concesse») ,  nel quale rileviamo l'unico caso ·in tutto il Nuovo Te­
stamento in cui si affermi che sia stata data una «grazia» a Cristo, 
si riferisce al dono e quindi al conferimento di un nome specialissi­
mo, «il nome che è superiore ad ogni altro nome». Quindi, nono­
stante l'apparenza del v. lOa (dove si fa riferimento al «nome di 
Gesù») , il nome donato da Dio non è quello anagrafico di Gesù, 
poiché quello «superiore» gli viene conferito solo con la sua esalta­
zione. Perciò il rapporto dialettico che viene .a darsi tra i due nomi 
si potrebbe anche intendere in questo modo: «Nel nome (nuovo) 
che appartiene a Gesù, cioè nel nome di Signore che ora è proprio 
di Gesù». 

Infatti, dietro il riferimento al «nome superiore a ogni altro no­
me» c'è la teologia veterotestamentaria del Nome per eccellenza 
(ebraico sem), che sta per lo specifico Dio d'Israele, il quale in ebrai­
co suona JHWH tradotto in greco con Kyrios. Di questo Nome, ol­
tre al fatto che ha stabilito la propria dimora nel tempio di Gerusa­
lemme (cf. Dt 12, 5 . 1 1 .2 1 ;  1 Re 8, 29), si legge che va conosciuto (cf. 
Is 52, 6: «TI mio popolo conoscerà il mio nome»), va amato (cf. Sal 5,  
12: «In te si  allieteranno .quanti amano il tuo n<;>me»), va invocato e 
celebrato (cf. Sal 8, 2 :  «Quanto grande è il tuo nome su tutta la ter­
ra ! »; Dn 3 ,  52: «Benedetto il tuo nome glorioso e santo») .  In parti­
colare bisogna ricordare quei testi, che proprio in ]HWH-Kyrios in­
dividuano il Nome per eccellenza di Dio: «Signore è il suo nome» 
(Am 5 ,  8, che la Bibbia dei LXX amplifica così: «Signore Dio Pan­
tocrator è il suo nome»; vedi anche Sal 68, 5), «lo sono il Signore: 
questo è il mio nome» (ls 42, 8) , «Sapranno che il mio nome è Si-

53 



gnore» (Ger 16, 21 ) ,  «Sappiano che tu hai nome Signore, tu solo sei 
l'Altissimo su tutta la terra>> (Sal 8.3 , 19) ,  ecc. 

Sono questi passi che spiegano l'inusitata affermazione di Fz"/ 2,  
9- 1 1 ,  che attribuisce a Gesù il nome divino di  «Signore». Qui dun­
que si celebra il fatto che il Crocifisso-Risorto è stato gratificato del­
la stessa elevatezza del Dio d'Israele, in un doppio senso: sia come 
dignità personale, per così dire ontologica, sia come funzione da 
svolgere in rapporto al cosmo intero che gli è stato sottomesso. Ciò è 
tanto più evidente in quanto le due frasi «si pieghi ogni ginocchio . . .  
e ogni lingua confessi che "Signore" è Gesù Cristo» richiamano ne­
cessariamente il passo profetico di Is 45 , 23b, dove Dio stesso pro­
dama: «Davanti a me si piegherà ogni ginocchio e ogni lingua con­
fesserà a Dio . . .  ». Inevitabilmente perciò la linea di demarcazione tra 
i due diventava fluida. n fatto poi che proprio in questo contesto 
venga ricordato il nome anagrafico di «Gesù» (vv. 10. 1 1 :  uniche sue 
ricorrenze in tutto l'inno) dice che non si perde affatto di vista il con­
creto riferimento storico del personaggio in questione e di tutto il di­
scorso su di lui, come a sottolineare che è proprio l'uomo-Gesù, con 
tutta la sua drammatica vicenda di abbassamento, ad essere stato in­
nalzato a un tale incomparabile traguardo. La qualifica di «Signore» 
è collocata appunto in posizione enfatica, cosicché su di essa cade 
tutto l'accento logico della terza parte dell'inno. 

Una questione potrebbe sorgere: se Cristo è diventato Signore 
solo con la sua esaltazione pasquale e se il nome di Signore implica 
necessariamente un riferimento alla divinità, bisogna forse dire che 
secondo il nostro inno Gesù Cristo è diventato Dio solo con la sua 
risurrezione? Prima non lo era? Cioè, abbiamo forse a che fare con 
un testo adozionista? La risposta è no, ma bisogna spiegarsi. Come 
abbiamo visto, l'inno parte dalla condizione divina di Cristo, che è 
già pre-temporale. E la sua kénosi non consistette in una rinuncia a 
questa identità ma nell'acquisizione di un'altra dimensione, quella 
della caducità umana. Quindi, ciò che viene affermato nei vv. 9- 1 1  
non riguarda direttamente la divinità di Gesù ma solo la sua dimen­
sione umana. Siamo perciò di fronte a un'altra affermazione inaudi­
ta, che contraddistingue alla radice il cristianesimo rispetto a ogni al­
tra religione. Cioè: è l'uomo-Gesù, il crocifisso, ad essere stato innal-



zato su un piede di uguaglianza con Dio stesso, tanto da condividere 
con lui il medesimo alto titolo di Signore. Sicché nella definizione 
cristiana di Dio ormai c'entra anche un uomo: Gesù di Nazaret, il 
Cristo; detto in altri termini: nella definizione dell'uomo Gesù c'en­
tra ormai anche Dio, non solo dal momento della sua nascita ma an­
che e soprattutto dal momento della sua esaltazione dopo la morte in 
croce. Naturalmente ciò comporta una concezione nuova anche del­
l'uomo in generale, come scriverà Melitone di Sardi verso la fine del 
secondo secolo ponendo in bocca al Risorto queste parole: «lo ho in­
nalzato l'uomo verso le altezze dei cieli>> (Sulla Pasqua 102 ) .  È inevi­
tabile quindi che d'ora in poi si debba guardare all'uomo, a ogni uo­
mo, soprattutto se è sofferente, con occhi diversi. 

La finale dell 'inno «a gloria di Dio Padre» è prettamente dos­
sologica e rivela un originario contesto liturgico dell'intera composi­
zione. Va notato che il titolo di Padre è impiegato in forma assoluta, 
cioè non viene specificato, non si dice di chi Dio sia propriamente 
Padre: di Cristo? dei cristiani? degli uomini in generale? La sua in­
determinatezza permette di pensare a uno spettro semantico molto 
ampio di questa paternità. Nello stesso tempo si deve anche rilevare 
che la confessione cristologica concernente la Signoria di Gesù Cri­
sto non è fine a se stessa. Anzi, è tipico della fede cristiana ritenere 
che egli non esaurisce in sé l'intera divinità ma che egli conduce a 
Dio come ultimo traguardo del nostro percorso storico e ideale. Det­
to in breve, anche se con parole un po' astratte, la cristologia risulta 
essere una sottosezione della teologia. 

In conclusione, possiamo dire che l'esame di Fi/ 2 , 6- 1 1  ci porta 
ad alcuni risultati interessanti, che si possono brevemente enucleare 
così. 

l .  Già il giudeo-cristianesimo pre-paolino credeva alla divinità 
di Gesù, che per di più veniva considerata da due punti di vista: a 
parte ante come preesistenza del Cristo «in forma di Dio», e a parte 
post come innalzamento dell'uomo Gesù al livello divino di «Signo-
re». 

2 .  L'uso di confessioni di fede, di inni e acclamazioni a Gesù 
come Kyrios (da confrontare anche con 1 Cor 16, 22; 12, 3 ;  l ,  2; e 
Rm 10, 9- 13)  dice che il cristianesimo primitivo praticava un vero 

55 



culto nei suoi confronti, qualunque forma esterna esso comportasse; 
certo sono rarissime le preghiere indirizzate direttamente a lui (cf. 
2 Cor 12, 8; l Ts 3 ,  12-13) ,  poiché prevale la sua funzione mediatrice 
(cf. sotto) ,  ma egli è comunque oggetto di venerazione. 

3 .  Per quanto riguarda il problema posto al inonoteismo dei 
primi cristiani di origine giudaica e qui espresso dall'equiparazione 
di Cristo �on Dio (particolarmente emergente poi nella formula bi­
nitaria di l Cor 8, 6: «un solo Dio . . .  un solo Signore»), esso può es­
sere spiegato in due modi. O si colloca la figura di Gesù sullo sfon­
do di quelle dei vari agenti-rappresentanti divini presenti nella lette­
ratura giudaica del tempo (attributi divini personificati come Sapien­
za e Logos; patriarchi glorificati come Enoch e Mosè; angeli come 
Michele, Yahoel; e anche Melchisedek);  oppure, visto che Gesù di 
fatto non è solo considerato un rappresentante di Dio ma viene equi­
parato a Dio stesso, si ripensa il monoteismo stesso nella sua moda­
lità pre-rabbinica come una realtà molto composita, capace di pren­
dere forma in vari modi e tale da ridurre lo stesso JHWH a uno dei 
molti Figli dell'Altissimo, identificabile con lo stesso Messia, come 
alcuni studiosi sostengono. Si deve comunque ricordare che il pro­
blema risale già ai comportamenti e alle parole del Gesù terreno, che 
aveva posto le basi necessarie e sufficienti per la fede post-pasquale. 

4. Infine, non si può comunque negare che alla base dell'inno 
ci sia almeno in parte uno schema che richiama la mitologia greca. n 
nostro testo infatti afferma con decisione ciò che invece Platone al­
trettanto fermamente negava a proposito della possibilità di un dio 
di mutare la sua mor/e divina: il dio è immutabile e non può cambia­
re la sua «forma» (cf. Repubblica 380d, 381c) .  Una certa qual con­
cessione in materia si può invece intravedere in ciò che un filosofo 
ebreo, Filone Alessandrino, dice del Logos o Verbo divino: «Per le 
anime incorporee e sue servitrici, è ovvio che egli si mostri come è, 
intrattenendosi con esse come un amico con delle amiche. Ma per le 
anime che sono ancora nel corpo egli si mostra corporalmente simi­
le agli angeli, senza cambiare la sua natura, poiché è immutabile, ma 
procurando a quelle, a cui è concesso di vederlo, l'opinione che egli 
abbia un'altra forma (heter6mor/os) , cosicché esse possano compren­
dere che quell'immagine non è una copia ma l'originale autentico» 

56 



(De somniis 1 ,  232) .  Ma qui l'«altra fonna» è solo apparente (anche 
se l'aggettivo heter6mor/os è molto interessante) e comunque si trat­
ta di una figura disincarnata, essendo il Logos soltanto una personi­
ficazione ideale. In effetti, lo stretto monoteismo ebraico, come oggi 
quello islamico, non potrebbe ammettere un'affermazione come 
quella di Fil 2, 6-7 ! 

In ogni caso, il passaggio da una fonna di dio a una fonna di 
schiavo, che sta al centro del nostro inno, è esattamente contrario al­
la polemica antimitologica della filosofia greca. Non che l'inno della 
nostra lettera si debba ridurre a mitologia, poiché ciò che qui è asso­
lutamente antimitologico è la figura storica del personaggio celebra­
to, cioè Gesù Cristo, come dicevamo più sopra. Ma proprio il fatto 
che a suo proposito si parli di «forma» (mor/e) e non di «natura» 
(fjsis) depone a favore del fatto che egli è considerato propriamente 
come un dio e non solo come un uomo divino (come per esempio av­
viene per il famoso medico lppocrate celebrato come dotato di una 
«natura divina», e così di molti altri personaggi della storia greca) .  In 
sostanza, il nostro inno celebra Gesù Cristo in termini che non sono 
quelli della razionalità filosofica, ma che invece applicano a un per­
sonaggio storico, anzi popolare, e agli eventi che lo contraddistin­
guono un linguaggio d'impronta divina. C'è qui una fonna di incul­
turazione che non è l'ultima lezione proveniente da questa pagina su­
perba. 

57 


