INNO CRISTOLOGICO: 2, 5-11

5 Abbiate tra voi i sentimenti che pure convengono a chi vive in
Cristo Gesa,

6 il quale (pur) essendo in una condizione divina
non ritenne un privilegio geloso 'essere come Dio,

7 ma spoglio se stesso

assumendo una condizione di schiavo,

diventando partecipe degli uomini,

e, trovato all’apparenza come uomo,

8 umilio se stesso

facendosi obbediente fino alla morte

e a una morte di croce.

9 Percié Dio lo sovraesalto

e gli dono il nome che é superiore a ogni altro nome,
10 perché nel nome di Gesa si pieghi ogni ginocchio
di cio che é nei cieli e sulla terra e sottoterra

1 ¢ ogni lingua confessi che «Signore» é Gesa Cristo
a gloria di Dio Padre.

Poche pagine del Nuovo Testamento sono cosi celebri, impor-
tanti e dense come questa. Essa giunge improvvisa all'interno di un
contesto che dimostra solo la preoccupazione di esortare i lettori a
vivere in modo cristianamente giusto. Questo infatti, come abbiamo
visto, & il tono del discorso che precede (1, 27 - 2, 4), ma questo sara
anche 'argomento del discorso che seguira subito dopo (2, 12-18).
Inaspettatamente invece ci troviamo di fronte a una celebrazione di
Cristo, che eccede ampiamente la cornice sia nel contenuto sia nella

43



forma: il contenuto, perché I'esortazione morale cede il passo a una.
riflessione cristologica di ampio respiro, e la forma, perché le mo-
venze letterarie ora sono piu cadenzate e quasi ritmate. Si vede bene
che questo testo (vv. 6-11) avrebbe potuto e ancora potrebbe sussi-
stere a parte per conto suo, come pzéce liturgica o comunque cele-
brativa autonoma. Ma procediamo con ordine. .

1. Annotazioni generali. Nell’antichita non & inusuale inter-
rompere un certo tipo di discorso per inserirvi la celebrazione di
qualche personaggio. Cosi fa, per esempio, il filosofo ebreo Filone
di Alessandria narrando la vita di Moseé: il racconto dell'esodo di
Israele dall’Egitto e lo stesso filo biografico del suo protagonista
vengono interrotti per inserirvi una lunga sezione (Vita di Mosé I,
148-162) che & un vero encomio del condottiero e legislatore ebrai-
co; tra l'altro vi si legge che, in cambio della sua rinuncia sia a di-
ventare sovrano dell’Egitto sia ad arricchirsi a spese della sua gente,
Mosé «venne dichiarato dio e re di tutto il popolo» (§ 158). Ma qui
I'interruzione & solo apparente, poiché tutto lo scritto in questione
ha un dichiarato intento biografico. La lettera ai Filippesi, invece,
non vuole affatto essere una vita di Gesu! Percio la nostra pagina
giunge davvero inattesa e costituisce una sorta di intervallo o di di-
gressione, di cui perd va detto che é tutt’altro che disomogenea ri-
spetto al contesto.

Va subito colto, infatti, l'intento di fondo di questa pagina, che
vuole semplicemente fondare in Cristo I'esortazione appena fatta nei
versetti precedenti. Il nesso piu evidente tra le due sezioni (1, 27-2, 4
e 2, 6-11) & dato dal concetto di umilta, che & presente sia nel v. 3 sia
nel v. 8 Paolo vuole dire che 'umilta (¢tapeinofrosyne) richiesta ai Fi-
lippesi si fonda su un atto di umilta compiuto da Cristo stesso (eza-
peindsen heauton), anzi, se egli la richiede ai suoi lettori & solo per-
ché a monte c’¢ appunto il modello esemplare di Cristo. ‘

Laggancio fra le due sezioni é dato anche dalla frase di raccor-
do del v. 5, che tra I'altro non ¢ di facile traduzione. Letteralmente
suona cosi: «Questo pensate in voi che anche in Cristo Gesu», e per
lo piu le versioni la svolgono nella forma seguente: «Abbiate in voi
gli stessi sentimenti che furono anche in Cristo Gesu»; in questo mo-
do si aggiunge al testo cid che in esso non c’¢, cosicché essa viene let-

44



ta in riferimento al passato della vicenda storica e ideale di Gesu.
Lunica difficolta, ma non di poco conto, per adottare questa versio-
ne & che il complemento «in Cristo Gesu» nelle lettere di Paolo (do-
ve si trova 29 volte) non ha mai una valenza biografica o narrativa,
cioé non si riferisce mai a cio che storicamente avvenne in lui. Esso
invece (a parte le rarissime volte in cui la preposizione «in» ha valo-
re strumentale alla maniera semitica, equivalente a «per mezzo di»,
come in Rz 8, 39 a proposito della manifestazione dell'amore da
parte di Dio) designa sempre e soltanto una dimensione dell’attuale
vita cristiana, cioé la nuova stabile condizione del battezzato che ap-
punto si trova ad essere e quindi vive in Cristo Gesu. Questo del re-
sto & il senso delle altre sue sette occorrenze nella medesima nostra
lettera ai Filippesi (cf. 1, 26; 2, 19; 3, 3.14; 4, 7.19.21), dove si allude
sempre a Cristo Gesi unicamente come attuale ambito di vita del
cristiano e come fondamento mistico della sua identita. La cosa mi-
gliore pertanto & di mantenere questo significato anche nel nostro ca-
so. Allora I'inno che segue intende specificare I'identita di quel Cri-
sto che sta alla base della vita cristiana e soprattutto vuole fondare la
suddetta esortazione all'umilta proponendone il modello massimo.

Quanto alla connotazione di “inno”, essa non ¢ del tutto ade-
guata, poiché non si tratta di una composizione poetica conforme al-
le norme classiche. Il termine quindi ha solo il valore generico di un
canto celebrativo in onore di Cristo. Esso perd si avvicina a cid che
scrive un insospettato testimone pagano come Plinio il Giovane, che
all’inizio del secondo secolo attesta per la regione della Bitinia, a
nord-ovest dell’Asia Minore, la prassi da parte dei cristiani di «can-
tare in alternanza un carme a Cristo come a un dio» (Leztere 10, 96,
7). D’altronde, gli esempi di Inni che abbiamo dall’antichita, come
gli «Inni omerici», sono caratterizzati dalla lode concentrata su di
una persona divina di cui si enumerano le gesta. E tale & in fondo an-
che il nostro testo.

2. Pre-redazionalita del testo. Con tutta probabilita I'inno cri-
stologico non & dovuto alla penna di Paolo, ma egli lo riprende da un
uso precedente, sicché esso dovette avere una vita propria anterior-
mente alla sua attuale collocazione redazionale in questa lettera. Una
terna di motivi maggiori ci induce a pensare cosi. Il primo & che lo

45



schema cristologico umiliazione-esaltazione non ha confronti in Pao-
lo, poiché quando egli ricorre al binomio morte-risurrezione di Cri-
sto non fa menzione della sua pre-esistenza (cf. per esempio R» 4,
25; 2 Cor 13, 4), mentre viceversa dove allude alla pre-esistenza di
Cristo non parla della sua risurrezione (cf. Rm 8, 3; Gal 4, 4). 1l se-
condo motivo sta nel fatto che la menzione della morte di croce (nel
v. 8) ha un mero valore di esemplarita morale per evidenziare al mas-
simo il valore dell'obbedienza; ma cid contrasta con il normale pro-
cedimento paolino, secondo cui il ricordo della morte di Cristo & abi-
tualmente accompagnato dalla sua dimensione salvifica (come in R
4, 25; 5, 6-8; 1 Cor 15, 3) oppure dal tema della partecipazione ad es-
sa da parte dell’apostolo (cf. 2 Cor 4, 10; 13, 3-4) e del battezzato (cf.
Rm 6, 3). 1 terzo motivo consiste nell’osservare che la semantica glo-
bale del brano eccede notevolmente quella del suo contesto. Infatti
solo i vv. 6-8 hanno una vera funzione contestuale in quanto sono or-
dinati, come abbiamo detto, a fondare la precedente esortazione a
evitare ogni vanagloria e a ricercare I'umilta nei comportamenti vi-
cendevoli; invece i vv. 9-11 non hanno alcuna immediata ricaduta
contestuale, visto che essi non sono funzionali a fondare né la spe-
ranza nella risurrezione e neppure il principio evangelico secondo cui
chi si umilia sara esaltato. Cio significa che siamo di fronte a una
composizione che & stata presa in blocco e collocata qui di peso sen-
za chiedersi se essa corrispondesse tutta intera al discorso epistolare.

3. La struttura compositiva e lo schema religionista. Linno &
impostato secondo una chiara costruzione ternaria: una iniziale af-
fermazione della condizione divina del protagonista (v. 6) & seguita
da una sezione piu sviluppata sul suo inaudito abbassamento (vv. 7-
8) per poi chiudere sul tema della sua esaltazione da parte di Dio (vv.
9-11). Parti di questo schema si ritrovano nelle culture del tempo.
Nella grecita ci sono figure di déi olimpici (come Zeus, Apollo, Ate-
na) e di déi misterici (come Persefone, Osiride, Adone), ma anche di
eroi (come Ercole), che soggiacciono per un certo tempo a meta-
morfosi umane e anche a prove dolorose per poi tornare o comun-
que assurgere alla gloria degli Immortali. Ma siamo né piu né meno
nel campo della mitologia, cioé delle costruzioni poetiche, rifiutate
gia in ambito pagano sia dagli storici sia dai filosofi, poiché, come

46



dira un autore pagano del secolo quarto d.C., «queste cose non fu-
rono mai ma sono sempre» (Salustio Secondo Saturnino, Degli déi e
del mondo 4, 9). Proprio la loro atemporalita contrasta con la figura
storica di Gesu il Cristo.

In Israele ci sono altri schemi religioso-culturali da tenere pre-
senti. Cosi si potrebbe richiamare la figura del Servo sofferente di Is
53: perd, da una parte, Ia non c’¢ I'idea della pre-esistenza che inve-
ce caratterizza il testo ai Filippesi e, dall’altra, nella nostra lettera
manca il tema dell’espiazione vicaria che invece caratterizza la pagi-
na isaiana. La tradizione sapienziale conosce invece la figura della
Sapienza personificata che pre-esiste presso Dio e che prende dimo-
ra tra gli uomini; ma non c’¢ nessun cenno alla sua morte e di conse-
guenza neanche a una sua risurrezione. Anche I’apocalittica delinea
una figura celeste denominata Figlio dell'Uomo che si manifesta agli
uomini, ma essa ha in proprio solo I'idea di un pre-esistente nascon-
dimento presso Dio e di una sua rivelazione escatologica per salvare
o condannare.

Nell'insieme, dunque, la pagina paolina ha una sua indubbia
originalita, anche se vi possono aver influito motivi di varia prove-
nienza, di cui perd il principale e decisivo resta quello della storia
personale vissuta da Gesu di Nazaret. Nel commento del testo se-
guiamo la sua ripartizione in tre parti che abbiamo segnalato sopra.

a. La pre-esistenza (v. 6). La frase & composta di due parti che si
completano a vicenda: prima si afferma la condizione divina di Ciri-
sto e poi si nega che essa sia stata considerata come un privilegio ari-
stocratico irrinunciabile. Le due dichiarazioni sono ugualmente im-
portanti, ma & certamente chiaro che I’accento cade sulla seconda,
quasi che la prima fosse una mera frase concessiva: anche se egli era
di condizione divina, t#ttavia non disdegnd abbassarsi al livello uma-
no. In effetti, & solo questa seconda affermazione che verra sviluppa-
ta nei versetti seguenti. Resta perd vero che la straordinarieta della ri-
nuncia in questione si comprende solo sulla base del fatto che essa ri-
guarda una condizione divina di base, la quale rappresenta il punto
di partenza logico di tutta la composizione.

Cid che abbiamo reso come «condizione divina» equivale al gre-
co morfé theod, e su questa espressione bisogna fare alcune precisa-

47



zioni un po’ dettagliate. Il primo dei due termini non significa «natu-
ra, essenza» in senso filosofico (come a volte si traduce) ma pit gene-
ricamente «fattezze, lineamenti» o anche «modo d’essere». Tuttavia,
basandosi solo su questo significato non si pué riferire I'espressione
alla semplice condizione terrena di Gesi, come alcuni commentatori
vorrebbero. Infatti, da una parte, il greco 7orfé non pud corrispon-
dere a ezkon, «immagine», che la Bibbia applica a ogni uomo in quan-
to riflette le sembianze di Dio stesso (cf. G# 1, 26), come se qui si par-
lasse di Gesu soltanto come uomo fatto a immagine di Dio; d’altra
parte, il nostro versetto non lascia affatto intendere che Gesu abbia
superato una qualche tentazione che gli avrebbe insidiosamente pro-
spettato di ergersi a un livello divino non suo (le tentazioni narrate in
Mt 4, 1-11 sono di altro genere). D’altronde, il privilegio di cui qui si
parla (in greco harpagmds, letteralmente «rapina») lascia intendere
che la condizione di cui si tratta non é da acquistare ma da conserva-
re, cosicché il testo non vuol dire che Cristo non ha voluto rapire una
qualita che non possedeva ancora, ma, al contrario, che egli non ha
voluto conservare per sé in maniera gelosa uno status che gia gli era
proprio. Infatti, la frase circa «l’essere come Dio» evidenzia un essere
che & gia in atto (in greco #0 einai), non una qualita dell'essere a cui
tendere. E questa é appunto una qualita divina, sia pur espressa in
maniera indiretta, Quindi, il v. 6 allude a un modo d’essere basilare e
primario, che ha contraddistinto Gesu Ciristo fin da sempre, come del
resto sostiene l'interpretazione tradizionale. Dicendo poi che egli non
vi si & aggrappato in maniera gelosa, cioé egoistica e possessiva, il te-
sto prepara 'inaudita affermazione del verso seguente.

b. L'abbassamento o kénosi (vv. 7-8). La nuova sezione dell’inno
insiste sull'atto piu inatteso e sensazionale compiuto dal Pre-esisten-
te. E lo fa costruendo il periodo su due verbi principali e quindi su
due affermazioni fondamentali: «spoglid» e «umilio» se stesso. Cia-
scuno di essi si amplia in un proprio sviluppo, pur dovendo notare
che il punto forte della prima affermazione sta all'inizio, mentre
quello della seconda sta alla fine, come a dire che la spogliazione di
Cristo ha raggiunto il suo punto pit basso nella croce.

La prima dichiarazione & davvero fondamentale e regge tutto
quello che segue. Essa da senso ai due estremi dell’inno, sia alla

48



preesistenza cosi da far intendere quanto enorme sia stato il passo
compiuto verso il basso (sezione A), sia alla susseguente glorificazio-
ne che percio apparira come sollevazione e promozione da una asso-
luta insignificanza (sezione C). Il verbo greco che sta all’'origine del-
la traduzione «spoglid», ekénasen, dovrebbe essere tradotto letteral-
mente «svuotd» se stesso, a indicare almeno apparentemente una ri-
nuncia di cid che era prima, tanto che alcune versioni esagerando lo
rendono addirittura con «annientd». Ma occorre stare attenti a non
trascurare il valore metaforico della frase, che non intende I’abban-
dono totale della divinita. In realtd I'espressione va intesa come
espressione puramente descrittiva e immaginosa della rinuncia com-
piuta ed equivale a «si privd, si spoglid», nel senso che egli occulto il
suo modo d’essere divino rinunciando a imporre la propria prece-
dente morfe. Infatti, 'affermazione viene propriamente spiegata, non
col dire che il Cristo abbandoné qualcosa che aveva, ma col precisa-
re che egli assunse qualcosa che non aveva, cioé «una condizione di
schiavo» (morfé dodilou).

La frase greca & costruita in modo tale da far vedere che la spo-
gliazione (un atto propriamente negativo, cioé privativo) consiste in
una assunzione (un atto propriamente positivo, cioé aggiuntivo). Sic-
ché, bisogna riconoscere che ci troviamo di fronte a uno straordina-
rio paradosso: € con |’assumere qualcosa di nuovo che avviene la pri-
vazione, poiché questo novum consiste in un abbassamento. Cioé:
I’abbassamento si realizza accrescendo I'identita di Cristo con una
componente nuova. Allora la frase si pud accostare a quella di 2 Cor
8, 9 «Voi conoscete la bonta del signore nostro Gesu Cristo, poiché
per voi si fece povero essendo ricco». Il paradosso & ancor piu evi-
dente in 2 Cor 5, 21: «Colui che non ha conosciuto peccato Dio lo
fece peccato per voi». Sono tutte espressioni di timbro poetico, dove
il senso letterale non pud essere sostenuto se non da una lettura so-
stanzialmente miope. Del resto, va tenuto ben presente il genere del-
la nostra composizione, che & di tipo celebrativo, non narrativo (in-
fatti, socialmente parlando, Gesu non fu affatto uno schiavo!), ed &
quindi rispettando il suo proprio livello semantico che va inteso il
linguaggio impiegato.

In ogni caso, I'affermazione forte & che ora cid che appare in

49



primo piano non € un dio ma uno «schiavo» (do#/os). Il termine ha
qui un evidente valore religioso, non sociale. Per intendere esatta-
mente I'idea che soggiace a questa affermazione, bisogna aver pre-
sente due caratteristiche, proprie di uno sfondo culturale semitico.
Da una parte, c’¢ la radicale opposizione che la figura dello schiavo
evoca a proposito dell'uomo nei confronti della divinita, la quale nel-
le concezioni religiose comuni non solo ¢ I'essere glorioso e libero
per eccellenza, non sottoposto ad alcuno, ma ¢ anche il padrone, di-
verso per natura dall’'uomo (cf. un antico Inno al dio babilonese
Marduk: «Non distruggere il tuo schiavo, opera delle tue mani»; e
analogamente Sa/ 116, 16: «O Signore, io sono il tuo schiavo, io so-
no il tuo schiavo e figlio della tua serva»); da questa concezione se-
mitica si distanzia quella greca classica, che considera 'uomo non
schiavo ma amico degli déi e addirittura connaturale a loro a motivo
di una comune synghéneia o parentela. Dall’altra parte, & sottintesa
anche I'idea, secondo cui il servo-schiavo puo essere una figura a cui
vengono affidate grandi responsabilita in quanto viene impiegato per
svolgere missioni di assoluta fiducia (cf. G 24 e Is 42, 1-7; 49, 1-6;
50, 4-10; 52, 13 - 53, 12). Nel nostro testo perd, anche se la seconda
componente non va trascurata, € la prima ad essere sottolineata, poi-
ché si rimarca la completa condivisione dell’umanita, sia come effet-
tiva affinita di base («diventando partecipe degli uomini») sia anche
come apparenza esterna («trovato all'apparenza come uomo»). Qui
appunto sta la «kénosi», I’abbassamento, che in questo caso consiste
nell’oltrepassamento di una gloria elitaria per condividere una con-
dizione di vita comune a tutti gli uomini, distante da quella divina e
comunque diversa per forma e per natura.

Il secondo momento («umilid se stesso», letteralmente «si fece
piccolo») consiste in una ulteriore umiliazione, a cui il Cristo si sot-
topose durante la sua vita terrena. L'affermazione percid si aggiunge
alla precedente circa la condivisione della condizione umana, anche
se in qualche modo ne rappresenta pure una precisazione. Lauto-
umiliazione viene specificata ancora una volta mediante una frase
participiale: «facendosi obbediente». Sicché, & nell'obbedienza che si
opera esistenzialmente e in concreto I’abbassamento del Cristo. A
questo proposito vanno fatte un paio di osservazioni. La prima é che

50



I'accenno all'obbedienza avviene in forma assoluta: non si dice a chi
egli abbia obbedito; I’attenzione & attirata sul dato dell’obbedienza
in se stessa come valore assoluto della vita di Gesu. In primo piano
tuttavia, pur senza dimenticare cio che si legge circa i rapporti con i
genitori (cf. Lc 2, 51), si deve pensare a quelle tradizioni evangeliche
che si riferiscono alla piena obbedienza alla volonta di Dio Padre (cf.
Mc 3, 35 parr,; 14, 36; Mt 6, 10; Gv 4, 34: «Il mio cibo ¢ fare la vo-
lonta di colui che mi ha mandato»; e anche Eb 10, 7-8). Inoltre, que-
sta obbedienza si estende su tutto I'arco della vita di Gesu fino a in-
globare la morte, che per di pit € qualificata come una morte di cro-
ce. Questa perd non rappresenta soltanto un estremo cronologico, in
quanto fine dell’esistenza terrena di Gesu, ma soprattutto un estre-
mo assiologico, cioé di qualita, come a dire: Ecco fin dove giunse I'u-
miliazione! E il tipo di morte che viene evidenziato, come risulta dal-
’assenza dell’articolo davanti a «croce». Di fatto, quindi, non ¢ la
specifica croce di Cristo che il testo intende ricordare e celebrare, ma
il tipo di morte ignominiosa e infamante da lui subita.

A questo punto bisognerebbe avere presente cid che significava
nell’antichita la condanna e la morte in croce. Era la pena piu infa-
mante che si potesse infliggere a una persona, sia perché era la piu
dolorosa (in ambito romano era seguita dalla damnatio ad bestias),
sia perché era comminata agli individui piu sprovveduti di ogni ga-
ranzia sociale, esenti dalla cittadinanza romana, in pratica agli schia-
vi, oltre che ai prigionieri di guerra e ai criminali peggiori. La docu-
mentazione in materia & abbondante, e ne portiamo due esempi.
Plauto (vissuto a cavallo tra il terzo e il secondo secolo a.C.) in una
delle sue commedie mette in bocca a uno schiavo queste parole ama-
re: «So che la croce sara la mia tomba, poiché la furono posti gia tut-
ti i miei antenati» (Mzles gloriosus 372-373). E in una satira di Gio-
venale (vissuto a cavallo tra il primo e il secondo secolo d.C.) una
matrona capricciosa ordina di crocifiggere un suo schiavo per un
nonnulla, giustificandosi cosi: «Forse che uno schiavo & un uomo?
Anche se non ha fatto nulla, io lo voglio e comando, e la mia volonta
¢ ragione sufficiente» (Satire 6, 219-223). Del resto, gia Cicerone ri-
teneva che il solo pensiero della croce fosse indegno di un cittadino
romano (cf. Pro Rabirio 16).

51



Come abbiamo gia osservato, il nostro inno non contiene nes-
sun cenno alla dimensione salvifica della morte di Cristo in croce, la
quale invece viene considerata solo nella sua valenza esemplare di
auto-abbassamento, di rinuncia, come il gradino piu basso della sca-
la percorsa in discesa dal Pre-esistente. E precisamente sotto I’aspet-
to dell'infamia e del disonore che la morte in croce viene considera-
ta in quanto segna il punto piu profondo dell'umiliazione di Cristo e
nello stesso tempo rappresenta 'estremo contrasto con la dignita, i
diritti e i privilegi provenienti dal suo status divino, ai quali Cristo
durante la sua esistenza terrena liberamente rinuncio. Linno quindi
celebra cio che I'obbedienza di Cristo direttamente significd per lui,
non per noi, sui quali semmai essa ha soltanto una ricaduta di tipo
morale (cosa eccezionale in Paolo).

c. Lesaltazione (vv. 9-11). La congiunzione «percio» che apre la
terza strofa indica chiaramente una conseguenza, che, posta la con-
dizione .dell’'umiliazione precedentemente esposta, & ritenuta quasi
necessaria e che comunque spiega il valore per cosi dire esplosivo,
insito nella umiliazione stessa. Cosi avviene per esempio in Is 53, 12:
«Egli si addossera la loro iniquita; percid io gli dard in premio le mol-
titudini»; o in Sap 4, 14: «La sua anima fu gradita al Signore; percio
egli lo tolse in fretta di tra i malvagi».

Appare qui un nuovo soggetto, «Dio», anteriormente assente,
che agisce in prima persona, mentre la figura di Cristo che prima era
il protagonista attivo acquista una funzione passiva. A Dio infatti so-
no riferiti i due verbi principali «sovra-esaltd» e «dond», che espri-
mono la sua risposta al dato della precedente umiliazione; ed ¢ una
risposta che consiste in un intervento sorprendente, tale da ribaltare
letteralmente la situazione.

Il primo verbo (in greco hyper-ypsasen) richiama inevitabilmen-
te un testo biblico come 1 Sam 2, 7-8: «Il Signore rende poveri e ar-
ricchisce, umilia ed esalta ... Solleva dalla polvere il misero e dall'im-
mondizia innalza il povero per farli sedere con i capi del popolo e as-
segna loro un trono di gloria». Ma la preposizione del verbo compo-
sto allude a qualcosa di straordinario, che va oltre le comuni aspetta-
tive inerenti alla tradizionale teologia del giusto o del servo sofferen-
te. I concetto espresso nel verbo & di tipo globale, tale da includere

52



anche la risurrezione di Gesu che di per sé non & menzionata, per
non dire della ascensione al cielo narrata da Luca in Az 1, 9-11. Le-
saltazione comprende tutto questo, senza dover pensare che essa sia
avvenuta direttamente dalla croce! Lidea ¢ quella stessa che si legge
per esempio nel Quarto Vangelo in bocca allo stesso Gesu («Bisogna
che il Figlio dell’'uomo venga innalzato»: Gy 3, 14) e negli Atti degli
Apostoli in bocca a Pietro («Innalzato dalla destra di Dio»: At 2, 33).
In ogni caso, cid che risulta inaudito & la nuova identita acquisita da
Cristo.

Infatti il secondo verbo (echarisato, letteralmente «fece grazia,
concesse»), nel quale rileviamo I'unico caso in tutto il Nuovo Te-
stamento in cui si affermi che sia stata data una «grazia». a Cristo,
si riferisce al dono e quindi al conferimento di un nome specialissi-
mo, «il nome che & superiore ad ogni altro nome». Quindi, nono-
stante I'apparenza del v. 10a (dove si fa riferimento al «nome di
Gesu»), il nome donato da Dio non & quello anagrafico di Gesu,
poiché quello «superiore» gli viene conferito solo con la sua esalta-
zione. Percio il rapporto dialettico che-viene a darsi tra i due nomi
si potrebbe anche intendere in questo modo: «Nel nome (nuovo)
che appartiene a Gesu, cioé nel nome di Signore che ora é proprio
di Gesu».

Infatti, dietro il riferimento al «nome superiore a ogni altro no-
me» c’é¢ la teologia veterotestamentaria del Nome per eccellenza
(ebraico 52m), che sta per lo specifico Dio d’Israele, il quale in ebrai-
co suona JHWH tradotto in greco con Kyrios. Di questo Nome, ol-
tre al fatto che ha stabilito la propria dimora nel tempio di Gerusa-
lemme (cf. D¢ 12, 5.11.21; 1 Re 8, 29), si legge che va conosciuto (cf.
Is 52, 6: «Il mio popolo conoscera il mio nome»), va amato (cf. Sal/ 5,
12: «In te si allieteranno quanti amano il tuo nome»), va invocato e
celebrato (cf. Sa/ 8, 2: «Quanto grande ¢ il tuo nome su tutta la ter-
ral»; Dn 3, 52: «Benedetto il tuo nome glorioso e santo»). In parti-
colare bisogna ricordare quei testi, che proprio in JHWH-Kyrios in-
dividuano il Nome per eccellenza di Dio: «Signore & il suo nome»
(Am 5, 8, che la Bibbia dei LXX amplifica cosi: «Signore Dio Pan-
tocrator ¢ il suo nome»; vedi anche Sa/ 68, 5), «lo sono il Signore:
questo ¢& il mio nome» (Is 42, 8), «Sapranno che il mio nome é Si-

53



gnore» (Ger 16, 21), «Sappiano che tu hai nome Signore, tu solo sei
I'Altissimo su tutta la terra» (Sa/ 83, 19), ecc.

Sono questi passi che spiegano I'inusitata affermazione di Fi/ 2,
9-11, che attribuisce a Gesu il nome divino di «Signore». Qui dun-
que si celebra il fatto che il Crocifisso-Risorto & stato gratificato del-
la stessa elevatezza del Dio d’Israele, in un doppio senso: sia come
dignita personale, per cosi dire ontologica, sia come funzione da
svolgere in rapporto al cosmo intero che gli & stato sottomesso. Cio &
tanto piu evidente in quanto le due frasi «si pieghi ogni ginocchio ...
e ogni lingua confessi che “Signore” &€ Gesu Cristo» richiamano ne-
cessariamente il passo profetico di Is 45, 23b, dove Dio stesso pro-
clama: «Davanti a me si pieghera ogni ginocchio e ogni lingua con-
fessera a Dio...». Inevitabilmente percio la linea di demarcazione tra
i due diventava fluida. Il fatto poi che proprio in questo contesto
venga ricordato il nome anagrafico di «Gesu» (vv. 10.11: uniche sue
ricorrenze in tutto I'inno) dice che non si perde affatto di vista il con-
creto riferimento storico del personaggio in questione e di tutto il di-
scorso su di lui, come a sottolineare che & proprio 'uomo-Gesu, con
tutta la sua drammatica vicenda di abbassamento, ad essere stato in-
nalzato a un tale incomparabile traguardo. La qualifica di «Signore»
é collocata appunto in posizione enfatica, cosicché su di essa cade
tutto I’accento logico della terza parte dell’inno.

Una questione potrebbe sorgere: se Cristo & diventato Signore
solo con la sua esaltazione pasquale e se il nome di Signore implica
necessariamente un riferimento alla divinita, bisogna forse dire che
secondo il nostro inno Gesu Cristo & diventato Dio solo con la sua
risurrezione? Prima non lo era? Cioé, abbiamo forse a che fare con
un testo adozionista? La risposta & no, ma bisogna spiegarsi. Come
abbiamo visto, I'inno parte dalla condizione divina di Cristo, che &
gia pre-temporale. E la sua kénosi non consistette in una rinuncia a
questa identitd ma nell'acquisizione di un’altra dimensione, quella
della caducita umana. Quindi, cid che viene affermato nei vv. 9-11
non riguarda direttamente la divinita di Gesu ma solo la sua dimen-
sione umana. Siamo percid di fronte a un’altra affermazione inaudi-
ta, che contraddistingue alla radice il cristianesimo rispetto a ogni al-
tra religione. Cioé: & 'uomo-Gesu, il crocifisso, ad essere stato innal-

54



zato su un piede di uguaglianza con Dio stesso, tanto da condividere
con lui il medesimo alto titolo di Signore. Sicché nella definizione
cristiana di Dio ormai c’entra anche un uomo: Gesu di Nazaret, il
Cristo; detto in altri termini: nella definizione del’'uomo Gesu c’en-
tra ormai anche Dio, non solo dal momento della sua nascita ma an-
che e soprattutto dal momento della sua esaltazione dopo la morte in
croce. Naturalmente cid comporta una concezione nuova anche del-
I'uomo in generale, come scrivera Melitone di Sardi verso la fine del
secondo secolo ponendo in bocca al Risorto queste parole: «Io ho in-
nalzato 'uomo verso le altezze dei cieli» (Su/la Pasqua 102). E inevi-
tabile quindi che d’ora in poi si debba guardare all'uomo, a ogni uo-
mo, soprattutto se & sofferente, con occhi diversi.

La finale dell'inno «a gloria di Dio Padre» & prettamente dos-
sologica e rivela un originario contesto liturgico dell'intera composi-
zione. Va notato che il titolo di Padre & impiegato in forma assoluta,
cioé non viene specificato, non si dice di chi Dio sia propriamente
Padre: di Cristo? dei cristiani? degli uomini in generale? La sua in-
determinatezza permette di pensare a uno spettro semantico molto
ampio di questa paternita. Nello stesso tempo si deve anche rilevare
che la confessione cristologica concernente la Signoria di Gesu Cri-
sto non ¢ fine a se stessa. Anzi, & tipico della fede cristiana ritenere
che egli non esaurisce in sé l'intera divinita ma che egli conduce a
Dio come ultimo traguardo del nostro percorso storico e ideale. Det-
to in breve, anche se con parole un po’ astratte, la cristologia risulta
essere una sottosezione della teologia.

In conclusione, possiamo dire che I'esame di Fil 2, 6-11 ci porta
ad alcuni risultati interessanti, che si possono brevemente enucleare
cosi.

1. Gia il giudeo-cristianesimo pre-paolino credeva alla divinita
di Gest, che per di piu veniva considerata da due punti di vista: 2
parte ante come preesistenza del Cristo «in forma di Dio», e a parte
post come innalzamento dell'uvomo Gesu al livello divino di «Signo-
re».

2. L'uso di confessioni di fede, di inni e acclamazioni a Gesu
come Kyrios (da confrontare anche con 1 Cor 16, 22; 12, 3; 1, 2; ¢
Rm 10, 9-13) dice che il cristianesimo primitivo praticava un vero

55



culto nei suoi confronti, qualunque forma esterna esso comportasse;
certo sono rarissime le preghiere indirizzate direttamente a lui (cf.
2 Cor 12, 8; 1 Ts 3, 12-13), poiché prevale la sua funzione mediatrice
(cf. sotto), ma egli & comunque oggetto di venerazione.

3. Per quanto riguarda il problema posto al monoteismo dei
primi cristiani di origine giudaica e qui espresso dall’equiparazione
di Cristo con Dio (particolarmente emergente poi nella formula bi-
nitaria di 1 Cor 8, 6: «un solo Dio ... un solo Signore»), esso pu es-
sere spiegato in due modi. O si colloca la figura di Gesu sullo sfon-
do di quelle dei vari agenti-rappresentanti divini presenti nella lette-
ratura giudaica del tempo (attributi divini personificati come Sapien-
za e Logos; patriarchi glorificati come Enoch e Mosé; angeli come
Michele, Yahoel; e anche Melchisedek); oppure, visto che Gesu di
fatto non & solo considerato un rappresentante di Dio ma viene equi-
parato a Dio stesso, si ripensa il monoteismo stesso nella sua moda-
lita pre-rabbinica come una realtd molto composita, capace di pren-
dere forma in vari modi e tale da ridurre lo stesso JHWH a uno dei
molti Figli dell’Altissimo, identificabile con lo stesso Messia, come
alcuni studiosi sostengono. Si deve comunque ricordare che il pro-
blema risale gia ai comportamenti e alle parole del Gesu terreno, che
aveva posto le basi necessarie e sufficienti per la fede post-pasquale.

4. Infine, non si pud comunque negare che alla base dell’inno
ci sia almeno in parte uno schema che richiama la mitologia greca. Il
nostro testo infatti afferma con decisione cid che invece Platone al-
trettanto fermamente negava a proposito della possibilita di un dio
di mutare la sua morfe divina: il dio &€ immutabile e non pud cambia-
re la sua «forma» (cf. Repubblica 380d, 381c). Una certa qual con-
cessione in materia si pud invece intravedere in cid che un filosofo
ebreo, Filone Alessandrino, dice del Logos o Verbo divino: «Per le
anime incorporee e sue servitrici, € ovvio che egli si mostri come ¢,
intrattenendosi con esse come un amico con delle amiche. Ma per le
anime che sono ancora nel corpo egli si mostra corporalmente simi-
le agli angeli, senza cambiare la sua natura, poiché & immutabile, ma
procurando a quelle, a cui ¢ concesso di vederlo, 'opinione che egli
abbia un’altra forma (beterémorfos), cosicché esse possano compren-
dere che quell'immagine non & una copia ma l'originale autentico»

56



(De somniis 1, 232). Ma qui '«altra forma» & solo apparente (anche
se I'aggettivo heterémorfos &€ molto interessante) e comunque si trat-
ta di una figura disincarnata, essendo il Logos soltanto una personi-
ficazione ideale. In effetti, lo stretto monoteismo ebraico, come oggi
quello islamico, non potrebbe ammettere un’affermazione come
quella di Fil 2, 6-7!

In ogni caso, il passaggio da una forma di dio a una forma di
schiavo, che sta al centro del nostro inno, & esattamente contrario al-
la polemica antimitologica della filosofia greca. Non che I'inno della
nostra lettera si debba ridurre a mitologia, poiché cid che qui é asso-
lutamente antimitologico & la figura storica del personaggio celebra-
to, cioé Gesu Cristo, come dicevamo piu sopra. Ma proprio il fatto
che a suo proposito si parli di «forma» (7z0rfé) e non di «natura»
(fysis) depone a favore del fatto che egli & considerato propriamente
come un dio e non solo come un uomo divino- (come per esempio av-
viene per il famoso medico Ippocrate celebrato come dotato di una
«natura divina», e cosi di molti altri personaggi della storia greca). In
sostanza, il nostro inno celebra Gesu Cristo in termini che non sono
quelli della razionalita filosofica, ma che invece applicano a un per-
sonaggio storico, anzi popolare, e agli eventi che lo contraddistin-
guono un linguaggio d’'impronta divina. C'¢ qui una forma di incul-
turazione che non & I'ultima lezione proveniente da questa pagina su-
perba.

57



